|                                      | nocroc rocre | wenter total settor totalouse |
|--------------------------------------|--------------|-------------------------------|
| 120725<br>LBSNAA                     | स्त्री राष   | ट्रीय प्रशासन अकादमी          |
|                                      |              | my of Administration          |
| C C                                  | मसू          | री                            |
| 5<br>G                               | MUSSO        | ORIE                          |
| g<br>g                               | पुस्तक       |                               |
| g                                    | LIBRA        | 120725                        |
| है अवाप्ति संख्या<br>है Accession No |              | 13784                         |
| हैं वर्ग संख्या<br>है Class No       |              | 181.4                         |
| पुस्तक संख्या<br>Book No             | SUK          | सरवला                         |
| 3                                    |              | 3                             |



पंडित सुखलालजी

## संपादकीय निवेदन

विद्वतः च सप्तनं च, नैव तुरुगं कदाचन । ११वेडो पुरुवते राजा, विद्वान् सर्वत्र पुरुवते ॥

विभृतिपूजा संसारके प्रत्येक देशके लिये एक आवश्यक कार्य है। समय समय पर देशकी महान् विभृतियोंका आदर-सत्कार होता ही रहता है, और यह प्रजाकी जागरूकता और जीवनविकासका चिह्न है।

जिस विमृतिका सन्मान करनेके उदेश्यसे हम यह प्रश्यासन प्रकट कर रहे हैं वह केवल जैनोंके लिए भादरणीय है, या सिर्फ गुजरातकी श्रद्धेय व्यक्ति है, वैसा नहीं है; वह तो सारे भारतवर्षकी विद्याविमृति है। और उसका सन्मान भारतकी भारतीदेवीका सन्मान है।

पण्डित श्री सुखलालजी संघवी ता. ८-१२-५५ को अपने जीवनके ७५ वर्ष पूर्ण करनेवाले थे। अतएव सारे देशकी ओरसे उनका सन्मान करनेके विचारसे अहमदाबाद में ता. ४-९-५५ के दिन 'पाण्डत सुखलालजी सन्मान समिति 'का संगठन किया गया, और निम्न प्रकार सम्मानकी योजना की गई:---

- (१) पण्डित श्री. सुखळाळजीक सन्मानार्थ अलिळ भारतीय पैमाने पर एक सन्माननिधि एकत्रित करना ।
- (२) उस निधिमेंसे पण्डित सुललालजीके लेखोंका संप्रह प्रका-शित करना।
- (३) उस निधिमेंसे आगामी दिसम्बर मासके बाद, बम्बईमें, उचित समय पर, पण्डित सुखलाल्जीका एक सन्मान-समारोह करना ।
- (४) उपर्युक्त सन्मान-समारोहके समय, अवशिष्ट सन्माननिधि पण्डित-चीको अर्पण करना ।

- (५) उपर्युक्त कार्यको सम्पन्न करनेके लिये, अहमदाबादमें, एक 'पण्डित सुखलालजी मध्यस्य सम्मान समिति' की स्थापना करना व उसका सुख्य कार्यालय अहमदाबादमें रखना।
- (६) इसी उदेश्यको पूर्तिके छिये बम्बई, कलकत्ता व वहाँ वहाँ आवस्यक माञ्चम हो वहाँ वहाँ स्थानिक समिति कायम करना; और इन स्थानिक समितिओंके सर्व सत्रस्योंको मध्यस्थ समितिके सदस्य समझना।
- (७) जहाँ ऐसी स्थानिक समिति कायम न की गई हो वहाँकी विशिष्ट व्यक्तिओं को भी मध्यस्थ समितिमें शामिल करना।

इस समितिका अध्यक्षपद माननीय श्री गणेश बासुदेव मावलंकर, अध्यक्ष, लोकसभाको दिया गया। श्री मावलंकरके निधनके बाद भारत सरकारके व्यापार उद्योग मन्त्री माननीय श्री मोरारजीभाई देसाई उस समितिके अध्यक्ष बने हैं।

सन्मानकी इस योजनाकी दूसरी कलमको मूर्ते छप देनेके हेतुसे समितिकी कार्यकारिणी समितिने ता. १४--१०-५५ को निम्न प्रस्ताव किया:—

- (१) पण्डितजीके जो लेख हिन्दीमें हों वे हिन्दी भाषामें और जो छेख गुजरातीमें हों वे गुजराती भाषामें—इस प्रकार दो अलग अलग प्रन्थ मुद्रित किए जायँ।
- (२) इन प्रन्थोंके सम्पादनके लिए निम्न पांच सदस्योंका सम्पादकमण्डल नियुक्त किया जाता है। श्री दलसुलभाई मालविणया सुख्य सम्पादक रहेंगे:—
  - (१) श्री दलपुलभाई मालवणिया [ मुख्य संपादक ]
  - (२) श्री पं. बेचरदास जीवराज दोशी
  - (३) भी रसिकलाल छोटालाल परीख
  - (४) श्री चुनीलाल वर्धमान शाह
  - (५) श्री बालामाई वीरचंद देसाई 'बयमिस्सू '

- (३) प्रत्योंको कहाँ मुद्रित कराना इस बातका निर्णय सम्पादकमण्डल करेगा, व इन प्रत्योंको तैयार करनेमें जो भी भावस्यक खर्च करना होगा वह सब सम्पादकमण्डलकी सूचना अनुसार किया जायगा।
  - (४) प्रन्थ डिमाई ८ पेजी साईशमें मुद्रित किया जाय।
  - (५) हिन्दी व गुजराती दोनों प्रन्थोंकी दो-दो हज़ार नक्कें रहें।
- ् (६) सन्माननिधिमें कम-से-कम रू. २५) (पण्चीस) का चन्दा देने-बालों) पे हिन्दी तथा गुजराती दोनों प्रन्थ भेंट दिये जाँय।

इस प्रस्तावके अनुसार 'दर्शन और चिन्तन 'के नामसे प्रस्तुत पुस्तकमें पंडितजीके हिन्दी छेखोंका संग्रह प्रकाशित किया जाता है।

प्रथम खण्डमें धर्म, समाज तथा दार्शनिक मीमांसा विषयक छेखोंका संप्रह है और दूसरे खण्डमें जैन धर्म और दर्शनसे संबद्ध छेख संगृहीत हैं। ये छेख पत्र-पत्रिकाओं, पुस्तकोंको प्रस्तावनाओं, प्रन्थगत टिप्पणों और व्याख्यानोंके रूपमें छिखे गये थे। ई० १९१८ में मुद्धित कर्मप्रन्थकी प्रस्तावनासे छेकर ई० १९५६ के अक्तूबरमें गांधीपारितोषिककी प्राप्तिक अवसर पर दिये गये व्याख्यान तककी पंडितजीकी हिन्दी साहित्यकी साधनाकी साकार करनेका यहाँ प्रयत्न है।

वाचक यह न समझें कि पंडितजीकी साहित्यसाधना इतनेमें ही मयांदित है। इसी पुस्तकके साथ उनके गुजराती छेखोंका संग्रह भी प्रकाशित हो रहा है, जो विषयवैविध्यकी दृष्टिसे, हिन्दी संग्रहकी अपेक्षा, अधिक समृद्ध है। उनके संस्कृत छेखोंका संग्रह किया ही नहीं गया। और कुछ छेखोंका संग्रह होना अभी बाकी है। विशाल पत्रराशिको और वाचनके समय की गई नोषोंको भी छोड़ दिया गया है। संस्कृत और प्राकृत प्रन्थोंके सम्पादनकी शैक्षे उनकी अपनी ही है। इन सबका परिशीलन किया जाय तब ही पंडितजीकी साहित्य-साधनाका पूरा परिचय ग्राह हो सकता है।

पंडितजीके सामाजिक और धार्मिक छेखोंका प्रधान तस्व है-बुद्धिशुद्ध श्रद्धासे समन्वित सुसंवादी धार्मिक समाजका निर्माण । व्यक्तिक वैयक्तिक
और सामाजिक दोनों प्रकारके कर्तव्योंमें सामझस्य होना आवश्यक है। केवछ
प्रवर्तक या केवछ निवर्तक, सचा धर्म नहीं हो सकता; किन्तु प्रवृत्ति और
निवृत्तिका समन्वय ही सचा धर्म हो सकता है। बाह्य आचारोकी आवश्यकता,
आन्तरशुद्धिमें यदि वे उपयोगी हैं, तब ही है, अन्यथा नहीं; कोरा बाह्याचार
निरर्थक है। जीवनमें प्राथमिकता आन्तरशुद्धिकी है, बाह्याचारकी नहीं। इन्हीं
बातोंका शास्त्र और बुद्धिके बछसे पंडितजीने अपने छेखोंमें विशद स्ट्रपसे
निरूपण किया है।

पंडितजीन दर्शनके क्षेत्रमें भारतीय दर्शनोंके प्रमाण-प्रमेयके विषयमें को लिखा है उसका संग्रह 'दार्शनिक मीमांसा' नामक विभागमें किया गया है। उससे उनका बहुश्रुतत्व तो प्रकट होता हो है, किन्तु साथ ही दार्शनिकोंमें अपने अपने अभिमत दर्शनके प्रति जो कदामह होता है उसके स्थानमें पंडितजीमें समन्वय और माध्यस्य देखा जाता है। यह समन्वय और माध्यस्य केवल जैनदर्शनके अभ्याससे हो आया हो, ऐसी बात नहीं, किन्तु गांधीजीके संसर्गसे, उनके जीवनदर्शनके जीवित अनेकान्तके जो पाठ पंडितजीने पढे हैं, उसका भी यह फल है। यही कारण है कि निराम्रही हो कर दार्शनिक विविध मन्तव्योंकी सुलना करके उनका सारसर्वस्व तटस्थ की तरह वे महण कर सकते हैं।

यह सच है कि पंडितजीका कार्यक्षेत्र जैनधर्म और जैनदर्शन विद्येषतः स्ट्रा है, किन्तु इसका यह तात्पर्य नहीं है कि उनका जैनधर्म और दर्शनमें कदामह है। इस बातकी प्रतीति प्रस्तुत सम्महगत प्रत्येक छेख करा सकेगा। किसी भी विषयका प्रतिपादन करना हो, तब दो विशेषताएँ पंडितजीकी अपनी हैं, जो उनके छेखों में प्रायः सर्वत्र न्यक्त होती हैं—एक है, ऐतिहासिक दृष्टिकी और दूसरी है, तुलनात्मक दृष्टिकी। इन दो दृष्टिओंसे विषयका प्रति-पादन करके वे बावकके समक्ष वस्तुस्थिति रख देते हैं। निर्णय करी वे हे

देते हैं और कभी स्वयं वाचकके उपर छोड देते हैं।

यह तो निर्विवादरूपसे कहा जा सकता है कि हिन्दी या अंग्रेजीमें एक एक दर्शनके विषयमें बहुत कुछ छिला गया है, किन्तु दार्शनिक एक एक प्रमेयको छेकर उसका ऐतिहासिक दृष्टिसे क्रमिक तुछनात्मक विषेचन प्रायः नहीं हुआ है। इस दिशामें पंडितजीने दार्शनिक छेलकोंका मार्गदर्शन किया है— ऐसा कहा जाय तो अत्युक्ति न होगी। 'दार्शनिक मीमांसा' विभागमें जिन छेलोंका संग्रह प्रस्तुत संग्रहमें है, उनमेंसे किसी एकका भी पठन वाचकको इस तथ्यकी प्रतीति करा देगा।

'जैनधर्म और दर्शन' विभागमें उन विविध छेखोंका संप्रह है, जो उन्होंने कैनधर्म और दर्शनको केन्द्रमें रखकर छिखे हैं। ये छेख वस्तुतः जैनधर्मक मर्मको तो प्रकट करते ही हैं, साथ ही जैन मन्तव्योंकी अन्य दार्शनिक मन्तव्योंसे तुछना भी करते हैं—यह इन छेखोंकी विशेषता है। पूर्वोक्त 'दार्शनिक मीमांसा' विभागकी विशेषताएँ इन छेखोंकी विशेषता है। पूर्वोक्त और दर्शनके विषयमें हिन्दीमें अत्यन्प ही छिखा गया है। और जो छिखा भी गया है वह प्रायः सांप्रदायिक दृष्टिकोणसे। पेसी स्थितिमें प्रस्तुत छेख-संप्रह बावकको नई दृष्ट देगा, इसमें सन्देह नहीं।

इस प्रन्थमें पण्डितबीका संक्षिप्त परिचय दिया गया है। इससे शान-साधना व बीदनसाधनाके छिये उन्होंने को पुरुषार्थ किया है, उसका कुछ परिचय मिछ सकेगा। ऐसी आशा है।

प्रस्तुत संपादनको अस्यल्प समयमें पूरा करना था। अनेक मित्रोंकी सहायता न होती तो हमारे लिये यह कार्य कठिन हो जाता। श्री महेन्द्र 'राजा 'ने इस केखसंग्रहके प्रूफ देखनेमें और श्री भोगीआई पटेल शाकी B. A. ने सूची बनानेमें सहायता की; बनारसके सरला प्रेसके व्यवस्थापक श्रीयुत केदशनाथ योष व शंकर मुद्रणालयके व्यवस्थापक श्रीयुत राजेन्द्रप्रसाद गुतने इस मन्यको समय पर मुद्रित कंद दिया है; ब्रह्मदाबावके एक. दी. आर्स

कालिजके अध्यापक श्री रणंत्रीर उपाध्यायने पण्डितजीके संक्षिप्त परिचयका हिन्दी भाषान्तर कर दिया है--- हम इन सबका आभार मानते हैं।

श्री भॅवरमळजी सिंघीका तो हम खास आभार मानते है कि उन्होंने आजसे १५ वर्ष पूर्व प्रेरणा की थी कि यदि पंडितजीके छेखोंका संप्रह किया आय तो प्रकाशनका प्रबन्ध ने कर देंगे। फलस्वरूप पंडितजीके बिखरे हुए छेखोंका इतना भी संप्रह हो सका। श्री नाथुराम प्रेमीजीने पंडितजीके छेखोंका एक संप्रह—'समाज और धर्म' नामसे और जैन संस्कृति संशोधन मंडलने 'चार तीर्थंकर' के नामसे प्रकाशित किया है—यह भी उसी प्रेरणाका फल है।

इस प्रन्थमें संगृहीत 'सर्वज्ञत्व और उसका अर्थ ' इस एक छेखकी छोडकर बाकी सभी छेख पूर्वप्रकशित हैं । यहाँ हम उन सभी प्रकाशकोंका हार्दिक आभार मानते हैं, जिनके प्रकाशनोंसे यह संप्रह तैयार किया गया है।

कौन छेल कब और कहाँ प्रकाशित हुआ है, इसकी सूचना विषयानु-कममें दी गई है। संकेतोंकी संपूर्ति अंतमें दी गई सूचीमें की गई है।

अन्तर्में सन्मान समितिका भी हम आभार मानते हैं कि उसने पंडित-जीके छेखोंका संकछित रूपमें पुनर्भुद्रण करके उन्हें मन्धरूपमें जनताके समक्ष उपस्थित करनेका अवसर दिया।

**युद्ध**जयन्ती } वि. सं. २०१३ }

---सस्पादकमण्डस

## पंडित सुखलालजी

[संक्षिप्त परिचय ]



## सबस्स आणाप उवहिप से मेहाव्री मारं तरह ।

-सत्यकी आज्ञा पर खड़ा हुआ बुद्धिमान मृत्युको पार कर जाता है।

---श्री आचारांगसूत्र ।

0



पश्चिया महाद्वीप सदा ही धर्मप्रवर्तकों, तस्वचितकों और साधकोंकी जन्मभूमि रहा है। इस महागौरवको निभाये रखनेका श्रेय विशेषतः भारत-वर्षको है। पुराणयुगमें भगवान रामचंद्र और कर्मयोगी श्रीकृष्ण, इतिहासकालमें भगवान महावीर तथा भगवान बुद्ध और अर्वाचीन युगमें महात्मा गांधी, योगी श्री. अरविन्द एवं संत विनोवा जैसे युगपुरुषोंको जन्म देकर भारतवर्षने धर्मचितनके क्षेत्रमें गुरुपद प्राप्त किया है। युगोंसे भारतवर्षने इस प्रकारके अनेक तस्वचितकों, शास्त्रप्रणेताओं, साधकों, योगियों और विद्वानोंको जगती—तल पर सादर समर्पित किया है।

प्रज्ञाचक्षु पंडित सुखलालजी उन्हींमेंसे एक हैं। वे सदा ही सत्यशोधक, जीवनसाधक, पुरुषार्थपरायण तथा ज्ञान-पिपासु रहे हैं। इस पंडित पुरुषने ज्ञान-मागे पर अपने अंतर्लोकको प्रकाशित कर उज्ज्ञल चरित्र द्वारा जीवनको निर्मल और ऊर्ध्वगामी बनानेका निरंतर प्रयत्न किया है। इनकी साधन। सामंजस्यपूर्ण है, इनकी प्रज्ञा सत्यमूलक तथा समन्वयगामी है और इनका जीवन त्याग, तितिक्षा एवं संयमयुक्त है।

### जन्म, कुद्धस्य और बास्यावस्था

पंडितजीकी जन्मभूमि वही सौराष्ट्र है जहां कई संतों, वीरों और साहसिकांने जन्म लिया है। झालावाड जिल्लेक सुरेन्द्रनगरसे छ मीलके फासले पर लीमली नामक एक छोटेसे गाँवमें संवत् १९३७ के मार्गशीर्षकी शुक्रा पंचमी, तद्वुसार ता० ८-१२-१८८० के दिन पंडितजीका जन्म हुआ था। इनके पिताजीका नाम संघजीमाई था। वे विसाशीमाली ज्ञातिक जन थे। उनका उपनाम संघवी और गोत्र धाकड (धकंट) था। जब पंडितजी बार ही

सालके थे, तब उनकी माताजीका स्वर्गवास हो गया। घरमें विमाताका आगमन हुआ। उनका नाम था जड़ीबाई। वे जितनी सुंदर थीं, अतनी ही प्रसन्नवदना भी थीं। स्लेह और सौजन्य तो उनमें कूट कूटकर भरा हुआ था। वे मानो मातृत्वकी साक्षात् मूर्ति ही थीं। पंडितजीका कहना है कि कई वर्षी बाद उन्हें यह ज्ञात हुआ कि वे उनकी विमाता थीं। इतना उनका मृदु व्यवहार था!

पारिवारिक व्यवस्था और बच्चोंकी देखभालका सारा काम मूलजी काका करते थे। वे थे तो घर के नौकर, पर कुटुम्बके एक सदस्य ही बन गये थे। उनमें बड़ी वफ़ादारी और ईमानदारी थी। बालक मुखलालको तो वे अपने बेटेसे भी ज़्यादा चाहते थे। उन्हें पंडितजी आज भी 'पुरुषमाता' के स्नेहमरे नामसे स्मरण करते हैं।

बचपनसे ही मुखलालको खेल-कूदका बड़ा शौक था। वे बड़े निर्मीक और साहसी थे। एक बार तैरना सीखनेका जीमें आया तो बिना किसीकी मदद मांगे जाकर कुएँमें कूद पड़े और अपने तहूँ तैरना सीख लिया। घुडसवारी भी उन्हें बहुत पसंद थी। सरकसके सवारकी तरह घोड़ेकी पीठ पर खड़े होकर उसे दौड़ाने में उन्हें बड़ा मजा आता था। कई बार वे इसमें मुँहके बल गिरे भी थे।

हो जाता। पुस्तकोंकी देखभाल इतनी अधिक करते ये कि सालभरके उपयोगके बाद भी वे बिलकुल नई-सी रहती थीं।

गुजराती सातवीं श्रेणी पास करनेके बाद सुखलालकी इच्छा अंग्रेजी पढ़नेकी हुआ, पर उनके अभिभावकोंने तो यह सोचा कि इस होशियार लड़केको पढ़ाओं बदले व्यापारमें लगा दिया जाय तो थों हे अरसेमें दुकानका बोझ उठानेमें यह अच्छा साझीदार बनेगा। अतः उन्हें दुकान पर बैठना पड़ा।

धीरे धीर खुखलाल सफल व्यापारी बनने लगे। व्यापारमें उन दिनों बड़ी तेजी थी। पिनारके व्यवहार भी ढंगसे चल रहे थे। सगाई, शादी, मौत और जन्मके मौकों पर पेसा पानीकी तरह बहाया जाता था। अतिथि-सत्कार और तिथि-खौहार पर कुछ भी बाक़ी न रखा जाता था। पंडितजी कहते हैं — इन सबको में देखा करता। यह सब पसंद भी बहुत आता था। पर न जाने क्यों मनके किसी कोनेसे हल्की-सी आवाज उठती थी कि यह सब ठीक तो नहीं हो रहा है। पदना-लिखना छोड़कर इस प्रकारके खर्चीले रिवाजोंमें लगे रहनेसे कोई भला नहीं होगा। शायद यह किसी अगम्य भावीका इंगित था।

चौदह वर्षकी आयुमें विमाताका भी अवसान हो गया। सुखलालकी सगाई तो बचपन ही में हो गई थी। वि० सं० १९५२में पंद्रह वर्षकी अवस्थामें विवाहकी तैयारियां होने लगीं, पर ससुरालकी किसी कठिनाईके कारण उस वर्ष विवाह स्थगित करना पड़ा। उस समय किसीको यह ज्ञात नहीं था कि वह विवाह सदाके लिये स्थगित रहेगा।

#### चेचककी वीमारी

त्यापारमें हाथ बँटानेवाले सुखलाल सारे परिवारकी आशा बन गये थे, किन्तु मधुर लगनेवाली आशा कई बार टिंगेनी बनकर धोखा दे जाती है। पंडितजीके परिवारको भी यही अनुभव हुआ। वि. सं. १९५३ में १६ वर्षके किशोर सुखलाल चेचकके भयंकर रोगके शिकार हुए। शरीरके रोम रोममें यह व्याधि परिव्याप्त हो गई। क्षण क्षणमें स्ट्रस्पुका साक्षात्कार होने लगा। जीवन-मरणका भीषण बन्द्र-सुद्ध छिषा। अंतमें सुखलाल विजयी हुए, पर इसमें वे अपनी आंखोंका प्रकाश खो बैठे। अपनी विजय उन्हें पराजयसे भी विशेष असहा हो गई, और जीवन स्ट्रसुद्ध भी अधिक कष्टदायी प्रतीत हुआ। वेषोंके अंधकारने उनकी अंतरात्माको निराशा एवं स्ट्रयतामें निमम कर दिया।

पर दुःसकी सबी औषधि समय है। कुछ दिन बीतने पर पुस्तकाल स्वस्थ हुए। स्रोया हुआ आँसोंका बाह्य प्रकाश धीरे धीरे अंतलोंकम प्रवेश करने लगा । और फिर तो उनकी विकलता, निराशा तथा शून्यता विनष्ट हो गईं। उनके स्थान पर स्थस्यता एवं शांतिका स्योंदय हुआ । अव युवक मुखलाल का जीवन-मंत्र बना— 'न दैग्यं, न पखायनम् ।' महारबी कर्णकी भीति 'मदायसं तु पौरुषं' के अमीच अल्लसे भाग्यके साथ लबनेका हद संकल्प कर लिया। अपनी विपदाओंको उन्होंने विकासका साधन बनाया। 'विपदः सन्तु नः शुश्चत्'—माता कुन्ती द्वारा व्यक्त महा-भारतकारके ये शब्द आज भी उन्हें उतने ही प्रिय और प्रेरक हैं। मुखलालने चेचककी बीमारीसे मुक्त होकर अपना जीवन-प्रवाह बदल दिया। सफल व्यापारी होनेशिल मुखलाल विद्योपार्जनके प्रति उन्मुख हुए, और जन्मसे जो वैद्य थे वे कर्मसे अब ब्राह्मण (सरस्वती-पुत्र) बनने लगे। १६ वर्षकी वयमें द्विजरवके ये नवीन संस्कार! लीलाधरकी लीला ही तो है।

### विद्या-साधनाके मार्ग पर

सुखलालका अंतर्मुखी मन आत्माके प्रति गमन करने लगा। उन्होंने विदान साधनाका मार्ग अपनाया। अपनी जिज्ञासा-तृष्टिके लिये वे साधु-साध्वी और संत-साधकोंका सत्संग करने लगे। इस सत्संगके दो शुभ परिणाम आये। एक ओर धर्मशाकोंके अध्ययनसे सुखलालकी प्रज्ञामें अभिवृद्धि होने लगी और दूसरी ओर ब्रत, तप और नियमपालन द्वारा उनका जीवन संयमी एवं संपक्ष बनने लगा।

वि॰ सं॰ १९५३ से १९६० तकका ६-७ वर्षका काल युखलालके जीवनमें संक्रांति-काल था। उस अवधिमें एक बार एक मुनिराजके संस्त्रांसे युखलाल मन-अवधानके प्रयोगकी ओर मुद्दे। एक साथ ही सौ-पचास बातें बाद रखकर उनका व्यवस्थित उत्तर देना कितना आश्चर्यजनक हैं! किन्तु अल्प समयमें ही युखलालने अनुभव किया कि यह प्रयोग न केवल विद्योपाजनमें ही बाधक है, अपितु उससे बुद्धिमें वंध्यत्व तथा जिज्ञासाय्वत्तिमें शिथिलता आ जाती हैं। फलतः तत्काल ही इस प्रयोगको छोडकर वे विद्या-साधनामें संलग्न हो गये। आज भी यदि कोई अवधान सीखनेकी बात छेडता है तो पंडितजी स्पष्टतः कहते हैं कि बुद्धिको बंध्या और जिज्ञासाको कुंठित बनानेका यह माग है।

इसी प्रकार एक बार सुखलालको मंत्र-तंत्र सीखनेकी इच्छा हो आई। अवकांको तो था ही; बौद्धिक प्रयोग करनेका साहस भी था। सोचा — सांपका खहर उतार सकें या अभीप्सित वस्तु प्राप्त कर सकें तो क्या ही अच्छा ? लगे मंत्र-तंत्र सीखने, किन्तु अल्पानुभवसे ही उन्हें यह प्रतीति हो गई कि इन

सबमें सर्खाश तो कचित् ही है, विशेषतः दंभ और मिध्यात्व है। उसमें अज्ञान, अंधअद्धा तथा वहमको विशेष वल मिलता है। उनका परिखाग कर वै फिर जीवन-साधनामें लग गये—ज्ञानमार्गकी ओर प्रकृत हुए।

वि॰ सं॰ १९६० तक वे लीमली गांवमें यथासंभव ज्ञानोपार्जन करते रहे । अर्धमागधीके आगम तथा अन्य धार्मिक प्रत्योंका पठन-मनन कर उन्हें कठस्थ कर लिया । साथ ही अनेक संस्कृत पुस्तकों तथा रासों, स्तवनों और सज्ज्ञायों जैसी असंख्य गुजराती कृतियोंको भी जवानी याद कर लिया । पूज्य लाधाजी स्वामी और उनके विद्वान शिष्य पूज्य उत्तमचंदजी स्वामीने उन्हें सारस्वत—व्याकरण पदाया, पर इससे उन्हें संतोष नहीं हुआ । लीमलीमें नये अभ्यासकी सुविधा नहीं थी । उन्हें इन दिनों यह भी अनुभव होने लगा कि अपने समस्त शास्त-ज्ञानको व्यवस्थित करनेके लिये संस्कृत भाषाका सम्यक् ज्ञान अनिवार्य है । संस्कृतके विशिष्ट अध्यापनकी सुविधा लीमलीमें थी ही नहीं । सुखलाल इस अभावसे वेचेन रहने लगे । प्रश्न यह था कि अब किया क्या जाय ?

### काशीमें विद्याध्ययन

दैवयोगसे उसी समय उन्हें ज्ञात हुआ कि पूज्य मुनि महाराज श्री. धर्मविजयजी (शास्त्रविद्यारद जैनाचार्य श्री. विजयधर्मस्रीश्वरजी) ने जैन विद्यार्थियोंको संस्कृत-प्राकृत भाषाके पंडित बनानेके लिये काशीमें श्री. यशोविजय जैन संस्कृत पाठशाला स्थापित की हैं। इससे सुखलाल अस्थंत प्रसक्ष हो गये। उन्होंने अपने कुटुम्बी-जनोंसे ग्रुप्त प्रमञ्च्यवहार करके बनारसमें अध्ययन करनेकी महाराजजीसे अनुमति प्राप्त कर ली, पर दृष्टिविहीन इस युवकको बनारस तक मेजनेको कुटुम्बी-जन राजी हों बैसे? मगर सुखलालका मन तो अपने संकल्प पर दृष्ट था। ज्ञान-पिपासा इतनी अधिक तीन्न थी कि उसे कोओ द्वा नहीं सकता था। साहस करनेकी वृत्ति तो जन्मजात थी हो। फलतः वे पुरुषार्थं करनेको उद्यत हुए। एक दिन उन्होंने अपने अभिभावकोंसे कहा—"अब मुझे आपमेंसे कोई रोक नहीं सकता। मैं बनारस जरूर जाऊँगा। अगर आप लोगोंने स्वीकृति नहीं दी तो बद्दा अनिष्ट होगा।" घरके सभी लोग चुप थे।

एक दिन पंडितजी अपने साथी नानालालके साथ बनारसके लिये रवाना हो ही गये। बिलकुल अनजाना प्रदेश, बहुत लम्बी यात्रा और भला-भोला साथी—इन सबके कारण उन्हें यात्रामें बढ़ी परेशानी उठानी पदी। एक बार शौचादिके लिये एक स्टेशन पर उतरे, तो गाड़ी ही छूट गई । पर ज्योंनयों कर वे अंतमें काशी पहुँचे ।

पंडितजीके जीवनके दो प्रेरक बल हैं — जाग्रत जिज्ञासा और अविरत्त प्रयत्न । इन दोनों गुणों के कारण उनका जीवन सदा नवीन एव उल्लासपूर्ण रहा है । अपनी जिज्ञासा-तुष्टिके लिये वे किसी भी प्रकारका पुरुषार्थं करनेसे नहीं हिचकिचाते ।

भूखा ज्यों भोजनमें लग जाता है, काशी पहुँचकर सुखलाल त्यों अध्ययनमें संलग्न हो गये। वि॰ सं॰ १९६३ तक, मात्र तीन ही वर्षमें. उन्होंने अठारह हजार श्लोक-परिमाण सिद्धहेमव्याकरण कंठस्थ कर लिया। (पंडितजीको आज भी समग्र व्याकरण टीकाके साथ स्मरण है।) व्याकरणके साथ साथ न्याय और साहित्यका भी अध्ययन आरंभ कर दिया। इससे पंडितजीकी जिज्ञासा और बढने लगी। वे नये नये पुरुषार्थ करनेको उद्यत हुए। जब पाठकालाका वातावरण उन्हें अध्ययनके अधिक अनुकूल नहीं जैंचा. तो वे उससे मुक्त होकर स्वतंत्र रूपसे गंगाजीके तटपर भदैनी घाट पर रहने लगे। उनके साथ उनके मित्र वजलालजी भी थे। बनारस जैसे सुदूर प्रदेशमें पंडितजीका कोई सम्बन्धी नहीं था, खर्चकी पूरी व्यवस्था भी नहीं थी। जिज्ञासा-वृत्ति अदम्य थी, अतः आये दिन उन्हें विकट परिस्थितिका सामना करना पहता था । आर्थिक संकट तो इस स्वप्नदर्शी नवयुवकको बेहद तंग करता था । अंतमें सोचा-यदि भारतमें व्ययकी व्यवस्था नहीं हुई तो अमरिकाके मि॰ रोकफेलरसे, जो अनेक युवकोंको छात्रवृत्तियाँ दिया करते हैं, आर्थिक सहायता प्राप्त कर अमरिका पहुँचेंगे । पर दैवयोगसे आवश्यक धन प्राप्त हो गया और अमरिका जानेका विचार सदाके लिये छट गया ।

मुखलाल अब विद्योपार्जनमें विशेष कटिबद्ध हुए। उन दिनों किसी बैश्य विद्यार्थीके लिये ब्राह्मण पंडितसे संस्कृत साहित्यका ज्ञान प्राप्त करना अत्यन्त कटिन कार्य था, पर मुखलाल हताश होनेवाले व्यक्ति नहीं थे। चिलचिलाती हुई धूपमें या कड़ाके की सदींमें वे रोज आठ-दस मील पैदल चलकर पंडितोंके घर पहुँचते, सेवा-शुश्रूषा कर उन्हें संतुष्ट करते और ज्यों-त्यों कर अपना हेतु सिद्ध करते। इस प्रकार अविरत परिश्रमसे छात्र सुखलाल पंडित सुखलालजी बनने लगे।

गंगा-तटके इस निवास-कालके बीच कभी कभी पंडितजी अपने एक हाथसे रस्तीके एक सिरेको बाँधकर और दूसरा सिरा किसी दूसरेको साँपकर गंगा- स्नानका आनंद छेते थे। एक बार तो वे बिना रस्सी बांघे नदीमें कूद परे और लगे डूबने, किन्तु संयोगसे उनके मित्र वजलाल वहां समय पर आ पहुँचे और उन्हें बचा लिया।

वि॰ सं॰ १९६६में सुखलालजी न्यायाचार्यकी परीक्षामें संमिलित हुए, पर दुर्भाग्यसे 'लेखक ' निकम्मा मिला । सुखलालजी लिखाए कुछ, और वह लिखे कुछ । अंतमें उन्होंने अपनी कठिनाई कालेजके प्रिन्सिपल श्री॰ वेनिस साहबसे कही । वे अंग्रेज विद्वान सहदय थे । विद्यार्थीकी वास्तिक स्थितिको समझकर उन्होंने तुरंत मौखिक परीक्षाकी व्यवस्था कर दी और स्वयं भी परीक्षकोंके साथ बेंठे । पंडितजीके उत्तर सुनकर श्री॰ वेनिस साहब अत्यंत सुन्ध हो गये और उन परीक्षकोंसेंस एक श्री॰ वामाचरण महाचार्य तो इतने अधिक प्रसन्न हुए कि उन्होंने सुखलालजीसे अपने यहाँ पढ़ने आनेको कहा । यह पंडितजीकी प्रतिभाका एक उदाहरण है ।

कमशः सुखलालजीने 'न्यायाचार्य' उपाधिके तीन खंडांकी परीक्षा भी दे दी, परंतु वि॰ सं॰ १९६९ में अंतिम खंडकी परीक्षाके समय परीक्षकोंके ऐसे कर अनुभव हुए कि परीक्षाके लिये उस कालेज-भवनमें फिर कभी पैर न रखनेका संकल्प कर पंडितजी बाहर निकल गये। इस प्रसंगके लगभग २२– २३ वर्ष पश्चात् वि॰ सं॰ १९९२ में पाठ्यकम-संशोधन समितिके एक सदस्य की हैसियतसे उन्होंने उस भवनमें सम्मानपूर्वक पुनः प्रवेश किया!

#### मिथिलाकी यात्रा

वि॰ सं॰ १९६६-६७ तक पंडितजीने बनारसमें जो भी ज्ञान प्राप्त हो सकता था, प्राप्त कर लिया; किन्तु उनकी जिज्ञासा और ज्ञानिपेपासा तो दिन-प्रतिदिन बदती ही जा रही थी। उनका मन अब बिहारके विद्याधाम मिथिलाकी ओर दौकने लगा।

मिथिला प्रदेश यानी दरिहताकी भूमि; किन्तु वहाँके सरस्वती-उपासक, ज्ञान-तपस्वी पंडितगण विद्याके ऐसे व्यासंगी हैं कि वे अध्ययनमें अपनी दरिह-ताका दुःख ही भूल जाते हैं। 'नव्यन्याय का विशेष अध्ययन करनेके लिये पंडितजी बनारससे अब समय-समय पर मिथिला जाने लगे। मिथिलामें भी उन्होंने कम कह नहीं झेला। वहाँ वे भोजनमें पाते थे-दाल, भात और साग। कभी अगर दहीं मिल गया तो षह्रस भोजन! मिथिलाकी सर्दी और बरसातका मुकाबला करना लोहेके चने चवाना था। फूसकी झोंपडीमें चासके

बिस्तर पर सोकर सुखलालजीने सब कुछ सहा और अपने अभीष्ट मार्ग पर डटे रहे ।

पंडितजीके पास एक गरम स्वीटर था । जीवनमें पहली बार उन्होंने उसे खरीदा था । कड़ाके की सर्दी थी । गुरुजीने स्वीटरकी बड़ी तारीफ की । पिडतजी ताड़ गये । सर्दीसे खुदके ठिछुरनेकी परवाह न कर उन्होंने वह स्वीटर गुरुजीकी सेवामें सादर समर्पित कर दिया, और खुदने घासके बिस्तर और जर्जरित कंबल पर सर्दीके दिन काट दिये ।

शुरू-शुरूमें पंडितजी मिथिलाके तीन चार गाँवोंमें अध्ययन-य्यवस्थाके लिये घूमे। अंतमें उन्हें दरभंगामें महामहोपाध्याय श्री॰ बालकृष्ण मिश्र नामक गुरु मिल गये, जिनकी कृपासे उनका परिश्रम सफल हुआ। मिश्रजी पंडितजीसे उन्नमें छोटे थे, पर न्यायशास्त्र और सभी दर्शनोंके प्रखर विद्वान थे। साथ ही वे कि भी थे; और सबसे बड़ी बात तो यह थी कि वे अत्यंत सहृद्य एवं सज्जन थे। पंडितजी उन्हें पाकर कृतकृत्य हुए और गुरुजी भी ऐसे पंडिति शिष्यको पाकर अत्यंत प्रसन्न हुए।

तत्पश्चात् श्री॰ वालकृष्ण मिश्र बनारसके ओरिएन्टल काल्जेके प्रिन्सिपल नियुक्त हुए। उनकी सिफारिशसे महामना पिलत मदनमोहन मालवीयजी और आचार्य आनंदर्शकर धुवने सन् १९३३ में पिलतजीको जैन-दर्शनका अध्यापक नियुक्त किया। बनारसमें अध्यापक होते हुए भी पंलितजी श्री॰ बालकृष्ण मिश्रके वर्गमें यदा कदा उपस्थित रहा करते थे। यह था पंलितजीका जीवंत विद्यार्थी-भाव। आज भी पंलितजीके मन पर इन गुरुवर्यके पांलिख एवं सौजन्यका बढा भारी प्रभाव है। उनके नाम-स्मरणसे ही पंलितजी भिक्त, श्रद्धा एवं आभारकी भावनासे गढ़गद हो जाते हैं।

इस प्रकार वि॰ संवत् १९६० से १९६९ तकके नौ वर्ष पंडितजीने गंभीर अध्ययनमें व्यतीत किये थे। उस समय उनकी अवस्था ३२ वर्षकी थी। उसके बाद अपने उपार्जित ज्ञानको विद्यार्थीवर्गमें वितरित करनेका पुण्य कार्य उन्होंने शुरू किया।

यहाँ एक वस्तु विशेष उल्लेखनीय है कि अपने अध्ययन-कालमें पडितबी मात्र विद्योपार्जनमें ही नहीं लगे रहे । बंगभंगसे प्रारंभ होकर विविध रूपोंमें विकसित होनेवाले हमारे राष्ट्रीय आन्दोलनसे भी वे पूर्णतः अवगत रहे | तदुपरान्त देशकी सामाजिक एवं धार्मिक समस्याओं पर भी उन्होंने विंतन किया । इस प्रकार पंडितजीकी दृष्टि शुरूसे ही व्यापक थी । निःसंदेह यह उनकी जाग्रत जिज्ञासाका ही फल था ।

### अध्यापन, प्रंथरचना तथा अन्य प्रवृत्तियाँ

श्री॰ बाब दयालचंदजी जीहरी आदि उत्साही एवं भावनाशील नवयुव-कोंसे आर्कषित होकर अब पंडिटजीने बनारसके बदले आगराको अपना प्रयक्ति-केन्द्र बनाया । वहाँसे वे आसपासके शहरोंमें मुनियोंको पदानेके लिये चार-छः मास जा आते और फिर आगरा वापस आकर अध्ययन-अध्यापन करते । इस प्रकार तीन-चार वर्ष बीते । इतनेमें महात्मा गांधीके प्रसिद्ध सस्याग्रह-संग्रामकी दुंदुभि देशके कोने-कोनेमें बजने लगी । पंडितजी उससे अलिएत कैसे रह सकते थे ? उन्हें भी बापूके कर्मयोगने बेहद आकर्षित किया। प्रारंभमें अहमदाबादके कोचरब आश्रममें और तत्पश्चात् संख्याप्रह-आश्रम, साबरमतीमें बापके साथ रहने पहुँचे । वहाँ सबके साथ चक्की पीसते और अन्य श्रम-कार्य करते । गांधीजीके साथ चक्की पीसते पीसते हाथमें फफोले उठनेकी बात आज भी पण्डितजी आनन्दके साथ याद करते हैं। किन्त थोड़े ही समयके बाद उन्होंने यह अनुभव किया कि उनके जैसे पराधीन व्यक्तिके लिये बापके कर्मयोगका पूर्णतः अनुसरण संभव नहीं है। इस वास्ते विवश होकर फिर वे आगरा लौटे, पर उन पर बापूका स्थायी प्रभाव तो पड़ा ही। वे सादगी और स्वावलंबनके पुजारी बने। पीसना. बर्तन मलना, सफाई करना वैशारह स्वावलंबनके कामोंको करनेमें उन्हें आनंद आने लगा । यह वि० सं० १९७३ की बात है । इन दिनों जीवनको विज्ञेष संग्रमी बनानेके लिये पंडित जीने पाँच वर्ष तक घी-वधका भी स्माग किया और खाने-पीनेकी झंझटसे छुट्टी पाने और ज़्यादा खर्चसे बचनेके सिये उन्होंने अपनी खुराकको बिलकुल सादा बना लिया। इसका नतीजा यह हुआ कि सन १९२० में पंडितजीको बवासीरके भयंकर रोगने आ घेरा और वे मरते-मरते ज्यों-त्योंकर बचे । तबसे पंडितजीने शरीर-सँभालनेका पदार्थपाठ सीखा ।

अबतक तो पंडितजी अध्यापन-कार्य ही करते थे, पर वि० सं० १९७४ में एक बार शांतमूर्ति सन्मित्र मुनि श्री कर्पूरविजयजीने पंडितजीके मित्र बजलालजीसे कहा कि-"आप तो दुख लिख सकते हैं, फिर आप लिखते क्यों नहीं? मुखलालजी लिख नहीं सकते, इसलिये वे पंडितोंको तैयार करनेका कार्य करें।" पंडितजीको यह बात लग गई। उन्हें अपनी विवशता बहुत खटकी। उन्होंने सोचा-"में स्वयं लिख नहीं सकता तो क्या हुआ?

दूसरेको लिखाकर तो प्रंथ-रचना की जा सकती है।" द्वारंत ही उन्होंने कर्मतत्त्वज्ञान सम्बन्धी प्राष्ट्रत भाषाका 'कर्मप्रंथ' उठाया । घार परिश्रम कर उस कठिन प्रंथका अञ्चवाद, विवेचन और अभ्यासपूर्ण प्रस्तावना तैयार कर छपवाया । तब तो सभी विद्वान दांतों तले उँगली दबाने लगे। इस प्रकार पंडितजीकी लेखन-प्रतिभाका पंडितवर्गको प्रथम परिचय प्राप्त हुआ । उसीके साथ पंडितजीके प्रन्थ-निर्माण की परपरा प्रारंभ हो गई, जो अक्षुण्ण रूपसे आज तक चल रही है ।

तीन वर्षके पक्षात् पंडितजीने 'सन्मतितर्क ' जैसे महान दार्शनिक प्रथका संपादन-कार्य आगरामें रहकर आरंभ किया, पर उसी समय गांधीजीने अहमदाबादमें गुजरात विद्यापीठकी स्थापना की और पंडितजीके मिन्नोंने उन्हें विद्यापीठके पुरातत्त्व मंदिरमें भारतीय दर्शनके अध्यापक-पदको प्रहण करनेका अनुरोध किया । पंडितजीको गांधीजीके प्रति आकर्षण तो पहले से था ही, मनपसंद काम करते हुए गांधीजीके संसर्गमें रहनेका यह छुयोग पाकर वे अत्यंत प्रसन्भ हुए और संवत् १९७८ में अहमदाबाद जाकर गुजरात विद्यापीठके अध्यापक बन गये ।

गुजरात विद्यापीठ और साबरमती आश्रम उन दिनों राष्ट्रीय तीर्थस्थान माने जाते थे । विद्यापीठमें अध्यापन-कार्यके लिये भारतभरके चोटीके विद्वान एकत्रित हुए थे। श्री॰ काका कालेलकर, आचार्य क्रपालानौ, आचार्य गिडवानी, मुनि जिनविजयजी, अध्यापक धर्मानन्द कोसम्बी, श्री॰ किशोरलालभाई महारू-वाला, प्रो॰ रामनारायण पाठक, श्री॰ रिसकलाल परीख, पं॰ बेचरदासजी, श्री॰ नानाभाई भट्ट, श्री॰ नरहरिभाई परीख इलादि अनेक विद्वानोंने अपनी बहुमून्य सेवाएँ निःस्वार्थभावसे विद्यापीठको समर्पित की थीं। पंडितजी भी उनमें संमिलित हुए। यह सुयोग उन्हें बहुत पसंद आया।

विद्यापीठमें रहकर पंडितजीने अध्यापनके साथ-साथ अध्यापक धर्मानन्द कोसम्बोसे पाळी भाषाका अध्ययन भी किया। तदुपरांत पं॰ वेचरदासजीके सहयोगसे ८-९ वर्षका अविरत परिश्रम कर 'सन्मतितर्क' के संपादनका भगीरथ कार्य सम्पन्न किया। विद्वानोंने उस प्रंथकी (मूल पाँच भाग और छठा भाग अनुवाद, विवेचन तथा विस्तृत प्रस्तावना आदिका) मुक्तकंठसे प्रशंसा की। डा॰ हर्मन जेकोबी, प्रो॰ लोयमन और प्रो॰ त्युबर्स जैसे प्रसिद्ध पश्चिमी विद्वानोंने भी उसकी तारीफ्र की। गांधीजीको भी उसके निर्माणसे बना ही संतोष हुआ, और उन्होंने कहा—" इतना भारी परिश्रम करनेके पश्चात् सुखलालजीको एकाथ वर्षका विश्राम लेना चाहिए।" इतनेमें सन् '२० का ऐतिहासिक वर्ष आ पहुँचा। सारे देशमें स्वतंत्रता-संप्रामके नकारे बजने लगे। राष्ट्रीय आंदोलनमें संमिलित होनेका सबको आहान हुआ। प्रसिद्ध दांडीकूच प्रारंभ हुई, और गांधीजीके सभी साथी इस अहिंसक संप्रामके सैनिक बने। पिडतजी भी उसमें संमिलित होनेको अधीर हो उठे, पर उनके लिये तो यह संभव ही न था, अतः वे मन मसोसकर चुप रह गये। उन्होंने इस समयका सदुपयोग एक और सिद्धि प्राप्त करनेके लिये किया। अंप्रेजीमें विविध विषयके उचकोटिके गंभीर साहित्यका प्रकाशन देखकर पिडतजीको अंग्रेजीकी अपनी अज्ञानता बहुत खटकी। उन्होंने किटिबद्ध होकर सन् ३०-३१ के वे दिन अंग्रेजी-अभ्ययनमें बिताये। इसी सिलसिटेमें वे तीन मासके लिये शांतिनिकेतन भी रह आये। अंग्रेजीकी अन्छी योग्यता पाकर ही उन्होंने दम लिया।

सन् १९३३ में पिडतजी बनारस हिन्दू यूनिवर्सिटीमें जैन-दर्शनके अध्यापक नियुक्त हुए। दस वर्ष तक इस स्थान पर कार्य करनेके पश्चात् सन् १९४४ में वे निवृत्त हुए। इस दस वर्षकी अविधेमें पिडतजीने अनेक विद्वानोंको, जिन्हें पिडतजी 'चेतनग्रंथ' कहते हैं, तैयार किया और कई प्रथोका संपादन किया।

निवृक्षिके समय हिन्दू विश्वविद्यालय बनारसके तत्कालीन वाइस-चान्सलर और वर्तमान उपराष्ट्रपति डेंग् राधाक्तष्णने यूनिवर्सिटीमें ही प्रन्थ-संपादनका महत्त्वपूर्ण कार्य सांपने और एतदर्थ आवश्यक धनकी व्यवस्था कर देनेका पिडतजीके सामने प्रस्ताव रखा, पर पिडतजीका मन अब गुजरातकी ओर खींचा जा रहा था, अतः उसे वे स्त्रीकार न कर सके।

इससे पूर्व भी कलकत्ता यूनिवर्सिटीके तत्कालीन वाइस चांसलर श्री० इयामाप्रसाद मुखर्जीने सर आञ्चतीष चेयरके जैन-दर्शनके अध्यापकका कार्य करनेकी पडितजीसे प्रार्थना की थी, पर पडितजीने उसमें भी सविनय अपनी असमर्थता प्रदर्शित की थी।

#### समन्वयसाधक पांडित्य

पंडितजीके अध्यापन एवं साहित्य-सर्जनकी मुख्य तीन विशेषताएँ हैं :---

(१) " नामू छं खिरूयते किंचित्"— जो कुछ भी पदाना या लिखना हो वह आधारभूत ही होना चाहिए और उसमें अल्पोक्ति, अतिश्योक्ति या कल्पित उक्तिका तनिक भी समावेश नहीं होना चाहिये।

- (२) ऐतिहासिक दृष्टि यानी सत्यशोधक दृष्टि—किसी भी तथ्यका उपयोग अपने मान्य मतको सत्य सिद्ध करनेके हेतु नहीं, पर उस मतके सत्यस्वरूपका साक्षात्कार करनेके लिये ही होना चाहिये।
- (३) तुलनात्मक दृष्टि—िकसी भी प्रन्थके निर्माणमें कई प्रेरक बलोंने कार्य किया होता है। इसीके साथ उस प्रन्थ पर पूर्वकालीन या समकालीन प्रन्थोंका प्रभाव होता है तथा उसमें अनेक अन्य उद्धरणोंके समािष्ट होनेकी संभावना रहती है। इसके अितिरक्त समान विषयके प्रन्थोंमें, भाषा-भेदके होते हुए भी, विषय-निरूपणकी कुछ समानता अवस्य रहती है। इसिलये जिस व्यक्तिको सत्यकी खोज करनी है, उसे तुलनात्मक अध्ययनको अपनाना चाहिये।

पंडितजीने उपर्युक्त पद्धितसे प्रन्थ-रचना कर कई सांप्रदायिक रूढ़ियों और मान्यताओंको छिल-भिन्न कर दिया । कई नई स्थापनाएँ और मान्यताएँ प्रस्तुत कीं । इसलिये वे एक ओर समर्थ विद्वानोंके प्रीतिपात्र बने, तो दूसरी ओर पुराने रूढ़िवादियोंके कोपभाजन भी बने ।

पंडितजी संस्कृत, प्राकृत, पाली, गुजराती, हिन्दी, मराठी, अंग्रजी आदि अनेक भाषाओंके ज्ञाता हैं । गुजराती, हिन्दी और संस्कृतमें उन्होंने प्रन्थ—रचना की है । प्रारंभमें पंडितजी प्रस्तावना, टिप्पणियाँ आदि संस्कृतमें लिख-वाते थे, किन्तु बादमें गुजराती और हिंदी जैसी लोकसुगम भाषाओंमें लिखनेका आग्रह रखा । जब किसी विषय पर लिखना होता है, तब पंडितजी तन्संबंधी कई प्रन्थ पदवाते हैं, सुनते सुनते कई महत्त्वके उद्धरण नोट करवाते हैं और कुछ को याद भी रख लेते हैं । उसके बाद एकाग्र होकर स्वस्थतापूर्वक धाराप्रवाही रूपसे प्रन्थ लिखवाते हैं । उनकी स्मरणशक्ति, कुशाग्र बुद्धि और विभिन्न विषयों को वैज्ञानिक ढंगसे प्रस्तुत करनेकी असाधारण क्षमता देखकर आश्वर्य होता है ।

पंडितजीका मुख्य विषय है: भारतीय दर्शनशास्त्र, और उसमें भी वे जैन-दर्शनके विशेषज्ञ हैं। उन्होंने सभी दर्शनोंके मूल तत्त्वोंका एक सच्च अभ्यासीके रूपमें अभ्यास किया है। इसीलिए वे उनकी तात्त्विक मान्यताओंको जब-मूलसे पकड़ सकते हैं। आज जबकि हमारे सामान्य पंडितोंको भारतीय दर्शनोंमें परस्पर विभेद नजर आता है, पंडितजीको उनमें समन्वय-साधक अभेद-तत्त्व दृष्टिगोचर होता है। इस प्रकार सर्व भारतीय दर्शनोंके मध्य समन्वयवादी दृष्टिकोणकी स्थापना ही दर्शनके क्षेत्रमें पंडितजीकी मौलिक देन है। आज तो वे भारतीय दर्शन ही नहीं, संसारके सभी दर्शनोंमें समन्वय-

साधक तत्त्वोंके दर्शन कर रहे हैं। अब पंडितजी सही अधौमें 'सर्वदर्शन— समन्वयके समर्थ पंडित 'बन गये हैं।

#### जीवनपद्धति

पंडितजी अधिकसे अधिक स्वावलंबनके पक्षपाती हैं। किसी पर अवलंबित रहना उन्हें रुचिकर नहीं। दूसरोंकी सेवा टेते समय उन्हें बड़ा क्षोभ होता है। परावलंबन उन्हें प्रिय नहीं है, अतः उन्होंने अपने जीवनको बहुत ही सादा और कम खर्चवाला बनाया है। अपरिग्रहके वे आग्रही हैं।

पंडितनीके भोजन, वाचन, लेखन या मुलाक्षातका कार्यक्रम सदा निश्चित रहता है। वे प्रत्येक कार्यमें नियमित रहनेका प्रयत्न करते रहते हैं। निरर्थक कालक्षेप तो उन्हें धनके दुर्व्ययसे भी विशेष असहा है।

भोजनकी परिमितता और टहलनेकी निर्यामतताके ही कारण पंडितजी तन और मनसे स्वस्थ रहते हैं। वे मानते हैं कि भोजनके पश्चात् आलस्थका अनुभव होना कदापि उचित नहीं। शरीरका जितना पोषण हो उतना ही उससे काम भी लिया जाय। धन-संचयकी भांति शरीर-संचय भी मनुष्यके पतनका कारण होता है। इस मान्यताके कारण वे शरीर-पुष्टिके लिये औषधि या विशेष भोजन कभी नहीं लेते। जब स्थास्थ्य विशव जाता है, तब अनिवाय स्थसे ही दवाका आश्रय लेते हैं। सन् १९३८ में पंडितजीको एपेण्डि-साइटिसका ओपरेशन बम्बईमें करवाना पड़ा था। तबसे उन्हें यह विश्वास हो गया कि तबीयतकी ओरसे लापरवाह रहने पर ही ऐसी बीमारियां आ घरती हैं। अब वे अपने साने-पीनेमें ज़्यादा चौकके हो गये हैं। कम-सर्चीको पंडितजी अपना मित्र मानते हैं, पर साथ ही अपने साबीके लिये सदा उदार रहते हैं। किसीका, किसी भी प्रकारका शोषण उन्हें पसंद नहीं। किसी जिज्ञासु या तत्त्वितकको मिलकर पंडितजीको बहुत खुशी होती है। अपनी या औरोंकी जिज्ञासा संतुष्ट करना उनका प्रिय कार्य है।

पंडिजीका जीवनमंत्र है — 'औरोंकी ओर नहीं, अपनी ओर देखो। दूसरे क्या कहते हैं, इसकी चिंता न करो। अपने मनको स्वच्छ एवं स्वस्थ रखना हमारे हाथमें है।' एक बार प्रसंगवशात उन्होंने कहा था, "यह बात हमें सदा याद रखनी चाहिये कि हम अपने मनको अपने बसमें रख सकते हैं। मन ही बंधन और मुक्तिका कारण है। मान लीजिये मैंने किसीसे रसका प्याला मैंगवाया। रसका वह भरा हुआ प्याला लाते-लाते रास्तेमें गिर

पदा और फूट गया। सारा रस जमीन पर फैल गया। इस पर हमें गुस्सा आना स्वाभाविक है। पर ऐसे मौकों पर हमें, जिन्हें आध्यात्मिक साधना इष्ट है, इतना ही सोचना चाहिये कि प्यालेको या रसको नीचे गिरनेसे बचाना भले ही हमारे हाथमें न हो, पर हमारे चित्तको कोध द्वारा पतित होनेसे बचाना तो हमारे बसकी बात है। हम उसे क्यों न करें?"

#### व्यापक द्रष्टि

पंडितजी मूलतः ज्ञानोपासक हैं. पर ज्ञानको ही सर्वेसर्वा माननेवाले वे पोंगापंथी नहीं । वे जीवनको व्यापक दृष्टिसे देखते हैं । संक्रचितता उनमें नामको भी नहीं । वे दर्शनशास्त्र एवं संस्कृत-पाली-प्राकृत साहित्यके समर्थ विद्वान होते हए भी मनोविज्ञान, मानववंशशास्त्र, समाजशास्त्र इत्यादि विविध ज्ञान-विज्ञानकी बाखाओंके भी जानकार हैं। साथ ही जीवनोपयोगी विविध प्रवृत्तियोंका महत्त्व वे ख़ब जानते हैं। इसीलिए तो उन्हें गंभीर अध्ययन तथा शास्त्रीय चितनमें जितनी हिंच है उतनी ही पशुपालन, खेती, स्त्री-शिक्षा, हरिजनोद्धार, प्रामोधोग, खादी, कताई-बनाई, शिक्षाका माध्यम इत्यादि राष्ट्रनिर्माण और जनसेवाके विविध रचनात्मक कार्योमें रुचि है। वे इनमें रस लेते हैं और समग्र मानव-जीवनके साथ अपने व्यक्तिगत जीवनका तादातम्य स्थापित करनेका निरंतर प्रयत्न करते हैं। अज्ञानता, अंधश्रद्धा, वहम, रूढ़िपरायणता आदिके प्रति पंडितजीको सख़्त नफ़रत है। स्त्री-पुरुष या मानव-मानवके ऊँच-नीचके भेदभावको देखकर उनकी आत्माको बड़ा क्लेश होता है। जिस धर्मने एक दिन जनताको अज्ञानता, अंधश्रद्धा तथा रूढ़िसे मुक्त करनेका पुण्यकार्य किया था उसी धर्म या मतके अनुयायियोंको आज प्रगतिरोधक दर्गणोंको प्रश्रय देते देखकर पंडितजीका पुण्यप्रकोप प्रकट हो जाता है और वे कह उठते हैं-" द्वाक्षाक्षेत्रे शर्वभाभरन्ति।"

शानका हेतु सस्य-शोधन और क्रियाका हेतु जीवन-शोधन अर्थात् अर्हिसा— पालन है। अतः यदि कहीं शास्त्रके नाम पर अंधश्रद्धा और अञ्चानताकी तथा क्रियाके नाम पर विवेकहीनता और जबताकी पुष्टि होती हो, तो पंडितजी उसका उम्र विरोध किये बिना रह नहीं सकते। इसीके परिणामस्वरूप वे परंपरावादी और रूढ़िवादी समाजकी घोर निदाके पात्र बनते हैं। ज्ञान— साधनाको सफल बनानेके लिये वे सत्यको संप्रदायसे बढ़कर मानते हैं। सांप्रवायिक कदामह या अपने मतका मोह उन पर कमी नहीं छाया। बुद्धि और इदयके विकासकी अवरोधक प्रशृक्तिका उनकी दृष्टिमें कोई मृत्य नहीं। इस प्रकार पंडितजी सदा ही क्रांतिकारी एवं प्रगतिशील दृष्टिकोणका स्वागत करते रहे हैं, अन्याय और दमनका विरोध करते रहे हैं, सामाजिक दुर्व्यवहारसे पीडित महिलाओं एवं पददलितोंके प्रति सहृदय बने रहे हैं।

पंडितजी धार्मिक एवं सामाजिक रोगोंके सच्चे परीक्षक और चिकित्सिक हैं। निवृत्तिके नाम पर प्रवृत्तिके प्रति हमारे समाजकी उदासीनता उन्हें बेहद खटकती है। उनका धार्मिक आदर्श है: मित्ति में सब्बभूपसु — समस्त विश्वके साथ अद्वैतभाव यानी अहिंसाका पूर्ण साक्षात्कार। इसमें सांप्रदायिकता या पक्षापक्षीको तनिक भी अवकाश नहीं है। उनका सामाजिक प्रवृत्तिका आदर्श है — इनि-पुरुष या मानवमात्रकी समानता।

पंडितजी प्रमके भूखे हैं, पर खुशामदसे कीसों दूर भागते हैं। वे जितने विनम्न हैं, उतने ही हद भी हैं। अत्यंत शांतिपूर्वक सत्य वस्तु कहनेमें उन्हें कोई हिचकिचाहट नहीं। आवश्यकता पदने पर कटु सत्य कहना भी वे नहीं चुकते।

पंडितजीकी व्यवहारकुशालता प्रसिद्ध है। पारिधारिक या ग्रहस्थीके जिटल प्रश्नोंका वे व्यावहारिक हल खोज निकालते हैं। वे इतने विचक्षण हैं कि एक बार किसी व्यक्ति या स्थानकी मुलाक्षात ले लेने पर उसे फिर कभी नहीं भूलते; और जब वे उसका वर्णन करना ग्रुरू करते हैं, तब मुननेवाला यह भांप नहीं सकता कि वर्णनकर्ता चक्षुहीन है। वे उदार, सरल एवं सहृदय हैं। कोई उन्हें अपना मित्र मानता है, कोई पिता और कोई गुहबर्य।

गाँधीजीके प्रति पंडितजीकी अहर श्रद्धा है। बापूकी रचनात्मक प्रशृक्ति-योंमें उन्हें बड़ी रुचि है। अपनी विवशताके कारण वे उनमें सिक्रय सहयोग नहीं दे सकते, इसका उन्हें बड़ा दुःख है। इन दिनों गुजरातके भूदान कार्यकर्ताओंने तो उन्हें अपना बना लिया है। पू॰ रविशंकर महाराजके प्रति पंडितजीको बड़ा आदर है। तदुपरांत 'गुणाः पूजास्थानं गुणिषु न ख लिंगं न ख खयः'—इस सिद्धान्तानुसार श्री० नारायण देसाई जैसे नव-युवकोंकी सेवा—प्रशृक्तिके प्रति भी वे स्तेह व श्रद्धापूर्वक देखते हैं।

## प्रवृत्तिपरायण निवृत्ति

बनारससे निवृत्त होकर पंडितजी बम्बईके भारतीय विद्याभवनमें अवैतनिक अध्यापकके रूपमें काम करने लगे, पर बम्बईका निवास उन्हें अनुकूल न हुआ । अतः वे वापस बनारस लौट गये । सन् १९४७ में वे अहमदाबादमें आये और गुजरात विद्यासमाके थ्री॰ भो॰ जे॰ विद्यामवनमें अवैतिनिक अध्या-पकके रूपमें कार्य शुरू किया। यह कार्य आज मी जारी है और अब तो अहमदावाद ही में पंडितजीका कायमी मुक्ताम हो गया है।

वसे देखा जाय तो पंडतजी अब निष्टत्त गिने जाते हैं, पर उनका बह निवृत्ति-काल प्रवृत्ति कालसे किसी तरह कम नहीं । विद्याके उपार्जन और वितरणका कार्य आज ७७ वर्षकी आयुर्में भी वे अविरत गतिसे कर रहे हैं, और मानो किसी प्राचीन ऋषि-आध्रमके कुल्पति हों इस तरह विद्यार्थियों, अध्यापकों और विद्वानोंको उनका अमूल्य मार्गर्दर्शन छुल्भ हो रहा है ।

अपने निकट आनेवाले व्यक्तिको कुछ-न-कुछ देकर मानवताके ऋणसे मुक्त होनेकी पंडितजी सदा चिंता करते रहते हैं। हाल ही में (ता॰ १६-२-५७ के दिन) गुजरातके नवयुवक भूदान कार्यकर्ता श्री॰ सूर्यकांत परीखको पत्र लिखते हुए आचार्य विनोबा भावेने पंडितजीके बारे में सत्य ही लिखा है—

"पंडित सुखलालजीको आपको विचार-शोधनमें मद्द् मिलती है, यह जानकर मुझे ख़ुशी हुई। मद्द् देनेको तो वे बैठे ही हैं। मद्द् लेनेवाला कोई मिल जाता है तो उसीका अभिनंदन करना खाहिये।"

### विद्वत्ताका बहमान

गत दस वर्षीमें पंडितजीकी विद्वत्ताका निम्नलिखित ढंगसे बहुमान हुआ है—

सन् १९४७ में जैन साहित्यकी उल्लेखनीय सेवा करनेके उपलक्ष्यमें भावनगरकी श्री॰ यशोशिजय जैन शंथमालाकी ओरसे श्री॰ विजयधर्मसूरि जैन साहित्य सुवर्ण-चंद्रक (प्रथम) अर्पित किया गया।

सन् १९५१ में आप ऑल इण्डिया ओरिएण्टल कान्फरन्सके १६वें लखनऊ अधिवेशनके जैन और प्राकृत विभागके अध्यक्ष बने ।

सन् १९५५ में अहमदाबादमें गुजरात विद्यासभा द्वारा आयोजित श्री॰ पोपटलाल हेमचंद्र अध्यात्म व्याख्यानमालामें 'अध्यात्मविचारणा' संबंधी तीन व्याख्यान दिये।

सन् १९५६ में वर्धाकी राष्ट्रभाषा प्रचार समितिकी ओरसे दार्शनिक एउं आप्यात्मिक प्रयोकी हिन्दीमें रचना कर हिन्दी भाषाकी सेवा करनेके उपलक्ष्यमें ह० ५५०१)का श्री० महात्मा गाँधी पुरस्कार (पंचम) आपको प्रदान किया गया। ( चतुर्थ पुरस्कार पू० विनोबाजीको प्रदान किया गया था।)

सन् १९५७ में महाराजा सयाजीराव यूनिवर्सिटी, बड़ौदाके तस्वा-वधानमें महाराजा सयाजीराव ओनरेरियम लेक्चर्सकी श्रेणीमें 'भारतीय तस्त्वविद्या ' पर आपने पाँच व्याख्यान दिये।

सन् १९५७ में गुजरात यूनिवर्सिटीने आपको डोक्टर ऑफ लेटर्स (D. Litt.) की सम्मानित उपाधि प्रदान करनेका निर्णय किया।

सन् १९५७ में अखिल भारतीय रूपमें संगठित 'पंडित सुखलालजी सन्मान सिमिति' द्वारा बंबईमें आपका सार्वजिनिक ढंगसे भन्य सन्मान किया गया। एक सन्मान-कोश भी अपित किया गया और आपके लेख-संग्रहों ( दो गुजरातीमें और एक हिन्दीमें—कुल तीन श्रंथों )का प्रकाशन करनेकी घोषणा की गई।

## साहित्य सर्जन

पंडितजीके संपादित, संशोधित, अनुवादित और विवेचित प्रंथोंकी नामावली निम्नांकित है—

- (१) आत्मानुशास्तिकुळक—( पूर्वाचार्य कृत ) मूल प्राइतः; गुजराती अनुवाद ( सन् १९१४-१५ )।
- (२-५) **कर्मप्रंथ १ से ४**—देवेन्द्रस्रि कृत; मूल प्राकृत; हिन्दी अनुवाद, विवेचन, प्रस्तावना, परिशिष्ट्युक्त; सन् १९१५ से १९२० तक; प्रकाशक: श्री आत्मानंद जैन पुस्तक प्रचारक मंडल, आगरा।
- (६) दंडक--पूर्वाचार्य कृत प्राकृत जैन प्रकरण प्रथका हिन्दीसार; सन् १९२१; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (७) पंच प्रतिक्रमण—जैन आचार विषयक ग्रन्थ; मूल प्राकृत; हिन्दी अनुवाद विवेचन, प्रस्तावना युक्त; सन् १९२१; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (८) योगद्दीन मूल पातंजल योगस्त्र; वृत्ति उपाध्याय यशोविजयजी कृत तथा श्री हरिभद्रस्रि कृत प्राकृत योगिविशका मूल, टीका (संस्कृत) उपाध्याय यशोविजयजी कृत; हिन्दी सार, विवेचचन तथा प्रस्तावना युक्त; सन् १९२२; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (९) सम्मतितर्क मूल प्राकृत सिद्धसेन दिवाकर कृत; टीका (संस्कृत) श्री अभवदेवसूरि कृत; पाँच भाग, छटा भाग मूल और गुजराती सार, विवेचन तथा प्रस्तावना सहित; पं. बेचरदासजीके सहयोगसे। सन् १९२५ से १९३२ तक:

प्रकाशक: गुजरात विद्यापीठ, अहमदाबाद ।

- (छठे भागका अंग्रेजी अनुवाद सन् १९४० में जैन श्वेताम्बर मूर्तिपूजक कान्फरन्सकी ओरसे प्रकट हुआ है।)
- (१०) **जैन दृष्टिए ब्रह्मचर्यविचार**—गुजरातीमें, पंडित वेचरदास-जीके सहयोगसे, प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (११) तस्वार्थसूत्र उमास्त्रति वाचक कृत संस्कृत; सार, विवेचन, विस्तृत प्रस्तात्रना युक्त; गुजराती और हिन्दीमें; सन् १९३० में । गुजरातीके प्रकाशक: गुजरात विद्यापीठ, अहमदाबाद, तीन आवृत्तिर्यां।

हिन्दी प्रथम आवृक्तिके प्रकाशक: श्री॰ आत्मानंद जन्म शताब्दी स्मारक समिति, वम्बई; दूसरी आवृत्तिके प्रकाशक: जैन संस्कृति संशोधक मंडल, बनारस ।

- (१२) न्यायावतार सिद्धसेन दिवाकर कृत; मूल संस्कृत; अनुवाद, विवेचन, प्रस्तावना युक्त; सन् १९२५; जैन साहित्य संशोधक में प्रकट हुआ है।
- (१३) प्रमाणमीमांसा—हेमचंद्राचार्य कृत; मूल संस्कृत; हिन्दी प्रस्तावना तथा टिप्पण युक्त; सन् १९३९; प्रकाशकः सिंधी जैन प्रनथमाला, बम्बई ।
- (१४) जेनतर्कभाषा उपाध्याय यशोधिजयजी कृत; मूल संस्कृत; संस्कृत टिप्पणयुक्त, हिन्दी प्रस्तावना; सन् १९४०; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (१५) **हेतुर्बिदु**—वौद न्यायका संस्कृत प्रन्थ; धर्मकीर्ति कृत; टीकाकार अर्चट, अनुटीकाकार दुर्वेक मिश्र; अंग्रेजी प्रस्तावना युक्त; सन् १९४९; प्रकाशक: गायकवाड ओरिएण्टल सिरीज, बक्दौदा ।
- (१६) **ज्ञानबिंदु**—उपाध्याय यशोविजयजी कृत; मूल संस्कृत; हिन्दी प्रस्तावना तथा संस्कृत टिप्पण युक्त; सन् १९४९; प्रकाशकः सिंघी जन प्रन्थमाला, बम्बई ।
- (१७) तस्वोपप्रवसिंह—जयराशि कृत; चार्वाक परम्पराका संस्कृत प्रन्थ; अंग्रेजी प्रस्तावना युक्त; सन् १९४०; प्रकाशक: गायकवाड ओरिएण्टल सिरीज, वडौदा ।
- (१८) **वेदवादहार्त्रिशिका**—सिद्धसेन दिवाकर कृत; संस्कृत; गुजरातीमें सार, विवेचन, प्रस्तावना; सन् १९४६; प्रकाशक: भारतीय विद्याभवन, वम्बई। (यह प्रन्थ हिन्दीमें मी प्रकाशित हुआ है।)

- (१९) आध्यारिमक विकासकम —गुणस्थानके तुलनात्मक अध्ययन संबंधी तीन लेख; सन् १९२५; प्रकाशक: शंभुलाल ज॰ शाह, अहमदाबाद ।
- (२०) निर्प्रिथ संप्रदाय—महत्त्वके प्राचीन तथ्योंका ऐतिहासिक निरूपण; हिन्दीमें; सन् १९४७; प्रकाशकः जैन संस्कृति संशोधक मंडल, बनारस ।
- (२१) **चार तीर्धकर**—भगवान ऋषभदेव, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ तथा महावीर संबंधी लेखोंका संग्रह; हिन्दीमें; सन् १९५४; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (२२) **धर्म और समाज** छेखांका संग्रह; हिन्दीमें; सन् १९५१; प्रकाशकः हिन्दी ग्रन्थ-रत्नाकर कार्यालय, बम्बई ।
- (२३) अध्यात्मविचारणा—गुजरात विद्यासमाकी श्री॰ पोपटलाल हेमचंद्र अध्यात्म व्याख्यानमालाके अंतर्गत आत्मा, परमात्मा और साधनाके संबंधमें दिये गये तीन व्याख्यान; गुजरातीमें; सन् १९५६; प्रकाशकः गुजरात विद्यासमा, अहमदाबाद ।
- (२४) भारतीय तत्त्वविद्या— महाराजा सयाजीराव यूनिवर्सिटी, बढ़ीदाके तत्त्वावधानमें महाराजा सयाजीराव ओनरेरियम हेक्चर्सके अंतर्गत जगत, जीव और ईश्वरके संबंधमें दिये गये पाँच व्याख्यान; प्रकाशक: बढ़ीदा यूनिवर्सिटी (प्रेसमें)।

इनके अतिरिक्त दार्शनिक, धार्मिक, साहित्यिक, सामाजिक और राष्ट्रीय विषयोंसे सम्बद्ध अनेक लेख पंडितजीने गुजराती और हिन्दीमें लिखे हैं। इनमेंसे अधिकांश लेख 'पंडित सुखलालजी सन्मान समिति 'की ओरसे प्रकाशित 'दर्शन अने चिंतन' नामक गुजरातीके दो प्रन्थोंमें तथा 'दर्शन और चिंतन' नामक हिन्दीके एक प्रन्थमें संगृहीत किये गये हैं।



# विषयानुक्रमणिका

## प्रथम खण्ड

| १. मैं हिन्दी लिखने की ऋोर क्यों मुक्ता ?                            |             |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| १. धर्म झौर समाज                                                     |             |
| १. धर्म का बीज और उसका विकास [ 'धर्म और समाज', ई॰ १६५१               | ] ३         |
| २. धर्म श्रौर संस्कृति [ नया समाज, ई॰ १६४८ ]                         | 3           |
| ३. धर्म श्रौर बुद्धि [ श्रोसवाल नवयुवक, ई॰ १६३६ ]                    | १३          |
| ४. विकास का मुख्य साधन [ संपूर्णानन्द श्रिमनन्दन प्रथ, ई॰ १६५०       | ] १5        |
| ५. जीवन दृष्टि में मौलिक परिवर्तन [ नया समाज, ई॰ १६४८ ]              | ₹4          |
| ६. समाज को बदलो [ तरुण, ई॰ १९५१ ]                                    | ₹o.         |
| ७. बालदीचा [तहर्या, ई० १६४६]                                         | \$5.        |
| <ul><li>पर्म श्रीर विद्या का तीर्थ—वैशाली [ ई॰ १६५३ ]</li></ul>      | 38          |
| ६. एक पत्र [ म्रोसवास नवयुवक, वर्ष ८, ग्रंक ११ ]                     | 45:         |
| २- दार्शनिक मीमांसा                                                  |             |
| १. दर्शन और सम्प्रदाय [ न्यायकुमुदचन्द्र का प्राक्रथन, ई॰ १६४१ ]     | 86          |
| २. दर्शन शब्द का विशेषार्थ [ प्रमायामीमांसा, ई॰ १६३६ ]               | ७२          |
| रे. तत्त्वोपप्तवसिंह [ भारतीय विद्या, ई॰ १६४१ ]                      | <b>90</b>   |
| ४. ज्ञान की स्वपरप्रकाशकता [ प्रमाणमीमांसा, ई॰ १६३६ ]                | \$ 5,00     |
| ५. म्रात्मा का स्वपरप्रकाश (१) [ ,, ,, ]                             | १ १%        |
| ६. क्रात्मा का स्वपरप्रकाश (२) [ ,, ,, ]'                            | ? TX        |
| ७. प्रमा <b>यवज्</b> षों की ता <del>र्किक</del> पर्रपरा [ ,, , , ] " | \$76        |
| दः प्रामा <del>ग्य-स्</del> वतः या परतः [ " " " ]                    | <b>१</b> २२ |

| विष्य                                 |                              | S.               |
|---------------------------------------|------------------------------|------------------|
| <b>९. सर्वज्ञवाद</b>                  | [ प्रमाखमीमांसा, ईं॰ १६३६ ]  | १२५              |
| १०. इन्द्रियविचार                     | [ ,, ,, ]                    | <b>१</b> ३४      |
| ११. मनोविचारणा                        | [ , , ]                      | 359              |
| १२. प्रमाण का विषय                    | [ " "]                       | १४१              |
| १३. द्रव्य-गुज-पर्याय                 | [ , , ]                      | १४३              |
| १४. वस्तुत्व की कसौटी                 | [ ,, ,, ]                    | १४७              |
| १५. प्रमाणफल चर्चा                    | [ , , , ]                    | १५१              |
| १६. प्रत्यच् विचार                    | [ , , ]                      | <b>શ્ત્ર</b> પ્ર |
| १७. बौद्ध प्रत्यक्षलच्य               | [ ,, ,, ]                    | १६०              |
| १८. मीमांसक का प्रत्यच्छच्य           | . [ " " ]                    | १६२              |
| रेट. सांख्यका प्रत्यचलच्या            | [ ,, ,, ]                    | १६३              |
| २०. घारावाहिक ज्ञान                   | [ , , ]                      | १६३              |
| २१. स्मृतिप्रामा्यय                   | [ " "]                       | १६७              |
| ३२. प्रत्यभिशा                        | [ " "]                       | १७०              |
| २३. तर्क प्रमाण                       | [ " "]                       | १७२              |
| २४. श्रनुमान                          | [ " " ]                      | 808              |
| २५. व्यासिविचार                       | [ ,, ,, ]<br>[ ,, ,, ]       | १८०              |
| २६. परार्थानुमान के श्रवयव            | [ , , ]                      | <b>१८१</b>       |
| २७. हेतु के रूप                       | [ ,, ,, ]                    | የ፷ሄ              |
| २८ हेतु के प्रकार                     | { " "}                       | १८८              |
| २६. कारण श्रीर कार्यतिङ्ग             | [ , , ]                      | १६०              |
| ३०. पत्तविचार                         | [ , , ]                      | १६२              |
| ३१. इष्टान्तविचार                     | [ , , ]                      | १६५              |
| <b>३२. दे</b> रवाभास <sub>ः स</sub> ् | [ ,, ,, ]                    | १६७              |
| ३३. दृष्टान्ताभास                     | [ ,, ,, ]                    | २०७              |
| ३४. दूषण-दूषणाभास                     | [ ,, ,, ]                    | 285              |
| ३५. वादविचार                          | [ " "]                       | २३१              |
| ६६. निग्रहस्थान                       |                              | २२५              |
| ३७. योगविद्या [ योगदर्शन भूमि         | का, इं॰ १६२२ ]               | २३०              |
| र्द्र प्रातभागात सिद्धसन दिवाक        | र [ भारतीय विद्या, ई॰ १६४५ ] | २६ू⊏             |
| <b>स्</b> ची                          |                              | २८१              |

## ן ז ז

## द्वितीय खण्ड

## १. जैन धर्म और दर्शन

| २. भगवान पार्श्वनाथ की विरासत [ श्रोरिपन्टल कोन्फरंस, ई० १९५३ ] ३ |
|-------------------------------------------------------------------|
| २. टीर्बतपस्वी महावीर [ माखवमयूर, ई॰ १६३३ ] २६                    |
| ३. भगवान् महावीर का जीवन [ जैन सं. शं॰ मं॰ पत्रिका, ई॰ १६४७ ] ३४  |
| ४. निर्प्रन्य संप्रदाय [ ,, ,, ,, ] ५०                            |
| प. जैन घर्म का प्राया [ <b>इं० १६४६</b> ] ११६                     |
| ६. जैन संस्कृति का हृदय [ विंश्ववायी, ईं॰ १६४२ ] १३२              |
| ७. ब्रानेकान्तवाद की मर्यादा [ ब्रानेकान्त, ई० १६३० ] १४७         |
| द्र. श्रनेकान्तवाद [प्रमाणमीमांसा की प्रस्तावना, ई० १६३६] १६१     |
| ६. श्रावश्यक किया [ पंचप्रतिक्रमण की प्रस्तावना, ई॰ १६२१ ] १७४    |
| १०. कर्मतत्त्व [पंचम कर्मग्रन्थ का 'पूर्व कथन' ई० १६४१ ] २०५      |
| ११. कर्मवाद [कर्मविपाक की प्रस्तावना, ई०१६१=] २१२                 |
| १२. कर्मस्तव [द्वितीय कर्मग्रन्थ की प्रस्तावना, ई० १६१८ ] २४५     |
| १३ बन्वस्वामित्व [तीसरे कर्मग्रन्थ की प्रस्तावना, ई॰ १६१८] २५२    |
| १४. वडशीतिक [चौये कर्मप्रन्य की प्रस्तावना, ईं॰ १६२२ ] १५७        |
| १४. कुछ पारिभाषिक शब्द [ चौथा कर्मग्रन्थ, ई० १६२२ ] २६७           |
| लेश्या—२६७, पचेन्द्रिय—३००, संज्ञा—३०१,                           |
| श्रपर्यात- ३०३, उपयोग का सहक्रमभाव३०६,                            |
| एवेन्द्रिय में भुतज्ञान—३०८, योगमार्गणा—३०६,                      |
| सम्यक्त्व–३११, श्रचतुर्दर्शन−३१६, श्रनाहारक−३१८,                  |
| श्रविदर्शन−३२१, श्राहारक— ३२२, दृष्टिवाद−३२३,                     |
| चचुर्दर्शन के साथ योग-३२८, केवलीसमुद्धात-३ <b>२</b> ६,            |
| काल — ३३१, मूलवन्घ हेतु — ३३४, उपरामक श्रौर                       |
| च्पक का चारित्र — ३३५, भाव — ३३७                                  |
| १६. दिगम्बर-श्वेताम्बर के समान-श्रसमान मन्तव्य [ ,, ] ३४०         |
| १७. वार्मग्रन्थिकों श्रीर सैद्धान्तिकों के मक्ष्मेद [,, ,, ] ३४४  |
| १८ चौया कर्मप्रन्य तथा पंचसंपह [,, ,, ३४४                         |
| १६. चौथे कर्मप्रन्थ के कुछ विशेष स्थल [ ,, _ ,, ३४५               |
| २०. 'प्रमायामीमांसा' [ प्रस्तावना, ई० १६३६ ] ३४६                  |
| २१. शानविन्दु परिचय [ शानविन्दु की प्रस्तावना, 🕻 १६४० ] ३७५       |
|                                                                   |

## [8]

| विचय                                                      | Æ           |
|-----------------------------------------------------------|-------------|
| २२. 'बैनतर्कभाषा' [ प्रस्तावनाः 🎨 १९६६ ]                  | ४५५         |
| २३, 'त्यायकुमुदचन्द्र' का श्रास्त्रक्षमा [ ६० १६३८ ]      | ४६३         |
| ₹¥. " [ €• १६४१ ]                                         | <b>48</b> 8 |
| २५. 'श्रकक्षप्रस्थात्रय' [ का प्राक्कयन ६० १६३६ ]         | ¥08         |
| २६. बैन साहत्य की प्रगति [ श्रोरियन्यत कोन्फरंस, १९५१ ]   | ४८३         |
| २७. विश्वशांतिवादी सम्मेखन ग्रीर बैन परंपरा [ ६० १९४६ ]   | 405         |
| २८. जीव और पंचपरमेंडी का स्वरूप [ पंचप्रतिक्रमण ई॰ १६२१ ] | પ્રરર       |
| २६. संथारा भ्रीर भ्रदिसा [ ई० १६४३ ]                      | પ્ર₹        |
| ३०. वेदसाम्य-वैषम्य ईिं० १६४५ ]                           | પ્રરૂહ      |
| ३१. गांधीजी की कैन धर्म को देन [ ई॰ १६४८ ]                | 488         |
| ३२. सर्वज्ञस्य श्रीर उसका श्रर्थ [ई०१६४६]                 | ५५०         |
| ३३. 'न्यायावतारवार्तिकवृत्ति' [का म्रादिवाक्य, ई० १६४६ ]  | ५६२         |
| सूची                                                      | 4्र ७       |

# प्रथम खराड

### मैं हिन्दी लिखने की ओर क्यों फुका ? 🛷

मैं नित्य की तरह एक दिन अपने काम में खगा ही था कि मेरे मित्र औं रितमाई ने आकर मुक्त से इतना ही कहा कि आपको पुरस्कार के खिए भी जेठा- खाख जोशी कहने आएँगे, तो उसका अत्वीकार नहीं करना, इत्यादि । यह मुनकर मैं एकदम आरचर्य में पड़ गया । आरचर्य कई बातों का था । पुरस्कार मुक्ते किस बात के खिए ? फिर भी जेठाखाल जोशी से इसका क्या सम्बन्ध ? आमी; ऐसी कौन-सी बात है कि जिसके खिए मैं पसन्द किया गया ? फिर पुरस्कार क्या होगा ? क्या कोई पुस्तक होगी या अत्य कुछ ? इत्यादि ।

आश्चर्य कुछ असें तक रहा। मैंने अपने मानसिक प्रश्नों के बारे में पूछ्-ताछ भी नहीं की—यह सोचकर कि श्री जोशीजी को तो आने दो। जब वे भिले और उनसे पुरस्कार की भूमिका जान ली तब मैंने उसका स्वीकार तो किया, पर मन में तब से आज तक उत्तरोत्तर आश्चर्य की परम्परा अधिकाषिक बढ़ती ही रही है।

कई प्रश्न उठे । कुछ ये हैं--मैंने जो कुछ हिन्दी में खिखा उसकी जान-कारी वर्षा राष्ट्रभाषा प्रचार समिति को कैसे हुई ! क्या इस जानकारी के पीछे मेरे किसी विशेष परिचित का हाथ तो नहीं है ! समिति ने मेरे किसे सब हिन्दी पुस्तक पुस्तिका, जेल ब्राहि देखे होंगे या कुछ ही ! उसे यह सब लेल-सामग्री कहाँ से कैसे मिली होगी जो मेरे पास तक नहीं है १ अञ्चा, यह सामग्री मिली भी हो तो वह पारितोषिक के पात्र है-इसका निर्माय किसने किया होगा ? निर्याय करने वास्तों में क्या ऐसे व्यक्ति भी होंगे जिन्होंने मेरे सारे हिन्दी साहित्य को ध्यान से अयेति देखा भी होगा श्रीर उसके गुर्या दोषों पर स्वतन्त्र भाव से विचार भी किया होगा ? ऐसा तो हम्मा न होगा कि किसी एक प्रतिष्ठित व्यक्ति ने विफारिश की हो और इतर सम्यों ने बैसा बहुवा अन्य समितियों में होता है वैसे, एक या दूसरे कारण से उसे मान्य रखा हो ? अगर ऐसा हुआ हो तो सेरे लिए क्या उचित होगा कि मैं मात्र ब्रहिन्दी भाषा-भाषी होने के नाते इस पुरस्कार को स्वीकार कहूँ ? न जाने ऐसे कितने ही प्रश्न मन में उठते रहे। ं इंद दिनों के बाद भी जेठालाल जोशी मिले। फिर भी मोहनलाल सट्ट के साथ भी वे भिक्ते । मैंने उन्त प्रश्नों में से महत्व के बोड़े प्रश्न उनके सामने रले । मैं बनवान था कि कार्यकारियी समिति के सदस्य किसते. कीन-कीन और

फिस कोटि के हैं ! भी जोशीजी और भी मट्टजी ने सदस्यों का कुछ परिचय कराया। फिर तो उनकी योग्यता के बारे में सन्देह को स्थान ही न रहा। फिर भी मन में एक कवाछ तो बार-बार उठता ही यहा कि निम्तन्वेह सदस्य सुयोग्य हैं, पर क्या इतनी फ़रसत किसी को होगी कि वह मेरा विख्या ध्यान से देख भी खें ! और यह भी सवाछ था कि मैंने वार्शनिक और खासकर सांक्यदायिक माने जानेवाते कई विक्यों पर यथाद्याचित जो कुछ किखा है उसमें उन सुयोग्य ख़्ताओं को भी कैसे रस खाया होगा ! परन्तु वब मैंने सुना कि जोच्छुर कॉलिज के मो. डॉ. सोमनाय गुप्त ने स्वना की और सब सवस्यों ने सर्वसम्मति से पारितोषिक देने का निर्णय किया तब मुक्ते इतनी सवस्यों हुई कि अध्वश्य ही किसी-न-किसी सुयोग्य व्यक्ति ने पूरा नहीं तो महस्य का नेरा खिखा बांग जसर पढ़ा है। इतना हो नहीं, बहिक उसने मध्यस्य दृष्टि से गुया-दोष का विचार मी किया है। ऐसी तसल्खी होते ही मैंने भी भड़ और भी जोशी दोनों के सामने पारितोषिक स्वीकार करने की अनुमति दे दी।

पुरस्कार केने न-केने की भूमिका इतनी विस्तृत रूप से बिखने के पीछे मेरा खास उद्देश है। मैं सतत यह मानता आया हूँ कि पुरस्कार केवल गुज्यवत्ता की कसौटी पर ही दिया जाना चाहिए, और चाहता था कि इस आन्तरिक मान्यता का मैं किसी तरह श्रथवाद न वनूँ।

अब तो मैं आ हो गया हूँ और अवनी कहानी भी मैंने कह दी है। सिमिति पारितोषिक देकर अधिकारी पाठकों को यह स्वित करती है कि वे इस साहित्य को पड़ें और सोचें कि सिमिति का निर्याय कहाँ तक ठीक है। मेरा चित्र कहता है कि अगर अधिकारी हिन्दील मेरे तिस्से विषयों को पड़ेंगे तो उनको समय य शक्ति करबाद होने की शिकायत करनी न पड़ेगी।

क्षम में अपने असली विषय पर आता हूँ। यहाँ मेरा मुख्य वक्तम्य तो इकी इन्हें पर होना चाहिए कि मैं एक गुकराती, गुजराती में भी ममलावाड़ी, तिस पर भी परतन्त्र; किर हिन्दी माचा में किस्तने की कोर क्यों, कब कौर किस कारख से सुन्ता ! संवीप में वो कहें कि हिन्दी में किखने की प्रेरचा का बीज क्या रहा !

मेरे सहचर कीर सहाध्यायी पं. जनवाल ग्रुक्त को उत्तर-प्रदेश के निकासी काम्यकुक्त जासाय रहे, मेरे भित्र भी वे । हम दोनों ने संगर्भन को हताबा ते, खासकर फोक्सान्त को सवा मिसने के बाद की परिस्थित ते, साथ ही काम करने का तब किया था । काठिकावा के सुप्रस्थित वेननीर्थ पातीलका में एक वेन सुनि वे, जिनका नाम था कमिन कपूर विजयनी । हम दोनों मिनों के वह असामाक्त मी रहे । वह कर उत्तर सुनि के मुख्याका से कहा कि इस महामा

है और स्वतन्त्र भी । अत्यय्व छत्तम-उत्तम कैन भन्यों का अञ्चाद करे वा शार बिला और सुलजाकणी नहीं देख सकने के कारण विखन में तो समर्थ हो नहीं सकते, अत्यय्व वह उनके मिम अप्यापन कार्य के ही करते रहें । यी हे से इके उक्त प्रनिजी को सलाह बात हुई । उसी समय मुक्ते विखार आप्या कि क्या में सलसुन अपने युक्तवीत और सुपरिचित विषयों में भी जिलाने का काम कर नहीं सकता ! अन्तर्भुल भन ने जवाब दिया कि द्वम जरूर सकते हो और दुम्हें करना भी चाहिए । यह जवाब संकर्ण में परियात वो हुआ, पर आने मरून या कि कब और कैसे उसे असबी रूप दिया जाए ! मेरा हह संकर्ण तो हुस्या कोई जानता न या, पर वह युक्ते छुप कैठे रहने भी न देता था । एक बार अचानक एक पड़े जिला गुजराती मित्र का गए । युक्त से कहा कि दम पन्त्रीस प्राकृत गायाओं का अनुवाद चाहिए । मैं बैठ गमा और करीन सवा सबटे में कि जाता । दूसरा प्रसंग सम्मवतः वज्ञीये में आया । याद नहीं कि वह अख्नवाद मैंने गुजराती में जिलावाया या हिन्दों में, पर तन से वह संकर्ण का बीज अंकुरिता होने तागा और मन में पका विश्वास पैदा हुआ कि अध्यापम के अखावा है जिलाने का काम भी कर सक्ट गा ।

मेरे कुछ मित्र और सहायक आगरा के निवासी थे। आराएव में १० १६१६ के अन्त में आगरा चला गया। उपर तो हिन्दी भाषा में ही लिखना पड़ता था, पर जब मैंने देखा कि काशों में इस साल निताने के बाद भी में हिन्दी को शुद्ध कम में जानता नहीं हूँ और खिलना तो है उसी भाषा में, तब गुरन्त ही में काशी खला गया। यह समय या चम्पारन में गान्वीजी के सत्यामह करने का। गंगान्तट का एकान्त स्थान तो साजना की गुका लेसा था, पर मेरे कार्य में कई बाधाई बी। में न शुद्ध पढ़नेवाला, न सुके हिन्दी साहित्य का विशास परिचय और व मेरे लिए अपेदित खन्य साजनों की सुद्धमता। पर आखिर को वस तो संक्रम का था ही। यो और जैसे सावन मिले उन्हों से ब्रिन्दी माणा का नए सिरे से अध्ययन शुरू किया। अध्ययन करते समय मैंने बहुत न्यानि महस्त्रत की। खानि इसक्रिए के में इस साक्ष तक संस्कृत और वहत् अनेक विषयों को ब्रिक्श भाषा में हो पढ़ता था; किर भी मेरी हिन्दी भाषा, अपने-अपने विषय में असा-चारया पर हिन्दी बी हिंश से दरित तथा पुराने करें की बिन्दी बोक्से वाले मेरे अनेक पूर्ण अध्यापकों से कुछ भी आने वह न सबी थी। यर इस खानि में और वह सिक्स है साथ को सक्त स्थान ने आहर का हिन्दी बोक्से वाले मेरे और वह सिक्स है साथ स्थान मेरे साथ स्थान स्थान स्थान स्थान में सिक्स स्थान स

किर तो मैंने हिन्दी के बामतायसार शुर, रामजीवाच आदि के कई आकरण ज्याद हे देखे / दिन्दी साहित्य के 'सन्वमतिष्ठ केसाकी' के अन्य, 'केस, पक

पत्रिकाएँ आदि भाषा की दृष्टि से देखने लगा। आचार्य महाबीर असाद दिवेदी के रघुवंश, माघ श्रादि के अनुवाद, श्रंगेनी के स्वाधीनता, शिद्धा श्रादि अनुवाद ती सने ही, पर तत्कालीन सरस्वती, मर्यादा, श्रम्यदय श्रादि श्रनेक सामविक पत्रों को भी कई दृष्टि से सनने लगा, पर उसमें मूख्य दृष्टि भाषा की रही। रोजमर्रा केवल अच्छे साहित्य को सन लेने से लिखने योग्य आवश्यक संस्कार पड नहीं सकते-यह प्रतीति तो थी ही। श्रतएव साथ ही साथ हिन्दी में खिखांने का भी प्रयोग, करता रहा । याद है कि मैंने सबसे पहले संस्कृत अन्य 'शानसार' पसन्द किया जो प्रसिद्ध तार्किक श्रीर दार्शनिक बहुशत विद्वान उ यशोविजयंजी की पदाबद मनोरम कति है। मैं उस कृति के अष्टकों का भावा-नुवाद करता. फिर विवेचन भी । परन्तु मैं विशेष एकामता व अम से अनुवाद श्रादि लिखाकर जब उसे मेरे मित्र ब्रजलालजी को दिखाता था तब श्रवसर वह उसमें कुछ-न-कुछ त्रिट बतलाते थे। वह विश्वष्ट हिन्दी-भाषी थे श्रीर श्रन्का लिखते भी थे। उनकी बतलाई घटि अवसर भाषा. शैली आदि के बारे में होती थी। निर्दिष्ट त्रिट को सनकर मैं कभी इतोत्साह हम्रा ऐसा याद नहीं श्राता । पुनः प्रयत्न, पुनर्लेखन, पुनरवधान इस क्रम से उस बच्छराज घाट की गुफा जैसी कोठरी में करारे जाड़े और सस्त गरमी में भी करीब आठ मास बीते । अपन्त में थोडा सन्तोष हुआ। फिर तो मूल उद्दिष्ट कार्य में ही लगा। बह कार्य था कर्मविषयक जैन ग्रन्थों का हिन्दी में अनुवाद तथा विवेचन करना । उस साल के फ्रापाइ मास में पूना गया । निर्धारित काम तो साथ था ही, पर पूना की राजकीय, सामाजिक और विद्या विषयक हलचलों ने भी मुक्ते अपने लेखन कार्य में प्रोत्साहित किया । तिलक का गीतारहस्य, केलकर के निवन्त्र, राजवाड़ के गीता विवेचन आदि देखकर मन में हुआ कि जिन कर्मप्रन्थों का मैं श्रनुवाद विवेचन करता हूँ उनकी प्रस्तावनाएँ सुके तुलना एवं इतिहास की दृष्टि र्से लिखनी चाहिए । फिर ममे जैंचा कि श्रव श्रागरा ही उपयुक्त स्थान है । वहाँ पहुँच कर योग्य साथियों की तजवीज में लगा श्रीर श्रन्त में थोड़ी सफलता भी मिली। इष्ट प्रस्तावनाश्रों के लिए यथासम्भव विशाल दृष्टि से श्रावश्यक दार्शनिक संस्कृत-प्राकृत-पालि आदि वारूमय तो सुनता ही था, पर साथ में धुन थीं हिन्दी भाषा के विशेष परिशीलन की।

इस धुन का चार साख का खम्बा इतिहास है, पर यहाँ तो मुक्ते इतना ही कहना है कि उन दिनों में सात छोटे-बहे संस्कृत ग्रन्थ हिन्दी अनुवाद-विवेचन के साथ तैयार हुए और उनकी प्रस्तावनाएँ भी, सर्वोश में नहीं तो अल्पांश में, सन्तोषजनक विस्ती गई व बहुत-सा भाग छुण भी। जो ग्रन्थ पूरे तैयार हुए के तो छुऐ, पर बहुत सा ऐसा माग भी जिला गया जो मेरी राय में विषय व निरूपण की दृष्टि से गम्मीर था, पर पूरा हुआ नहीं था। मैं उस अपूरे मैटर को कहीं छोड़कर १६२१ की गरमी में अहमदाबाद चला आया।

गुजरात विद्यापीठ में इतर कार्यों के साथ जिलाता तो था, पर वहाँ मुख्य कार्य सम्पादन और अध्यापन का रहा। बीच-बीच में जिलाता अवश्य था, पर गुजराती में अधिक और हिन्दी में केवल प्रसंगवश । यद्यपि गुजरात में गुजराती में ही काम करता रहा फिर भी मुल तो हिन्दी माषा के संस्कारों की क्योर ही रहा। इसी से मैंने तन्वार्थ आदि को हिन्दी में हो जिलाना जारी रखा।

गुजरात में, तिसमें भी गुजरात विद्यापीठ श्रीर गान्धीजी के सान्निध्य में रहना यह प्राचीन भाषा में कहें तो पुष्यलम्य प्रसंग था। वहाँ जो विविध विश्य के पारगामी विद्वानों का दल जमा था उससे मेरे लेखन-कार्य में मुक्ते बहुत-कुछ, मेरणा मिली। एक संस्कार तो यह हद हुन्ना कि जो लिखना वह चालू बोलाचाल की भाषा में, चाहे वह गुजराती हो या हिन्दी। संस्कृत जैसी शास्त्रीय भाषा में लिखना हो तो भी साथ ही उसका भाव चालू भाषा में रखना चाहिये। इसका फल भी श्रव्हा श्रुनुभूत हश्ना।

श्रहमदाबाद श्रीर गुजरात में बारह वर्ष बीते । फिर ई० १६३३ से काशी में रहने का प्रसंग आया । श्रुह में दो साल तो खास लिखाने में न बीते, पर १६३५ से नया युग श्रुह हुआ । पं० श्री दलसुख मालविष्या, जो अभी हिन्दू मूनिवर्सिटी के श्रोरिएयटल कालेज में जैनदर्शन के विशिष्ट श्रध्यापक हैं, १६३५ में काशी श्राये । पुनः हिन्दी में लेखन-यज्ञ की भूमिका तैयार होने लगी । प्रमाण-मीमांसा, शानविन्दु, जैनतर्क भाषा, तस्त्रोपटलविसह, हेतुबिन्दु जैसे संस्कृत प्रन्थों का सम्पादन कार्य सामने था, पर विचार हुआ कि इसके साथ दार्शनिक विविध सुद्दों पर तुलनात्मक व ऐतिहासिक दृष्टि से टिप्पणियौँ लिखी जाएँ । प्रस्तावना आदि भी उसी विशाल हुटि से, और वह सब लिखना होगा हिन्दी में ।

यद्यपि मेरे कई मित्र तथा गुरुजन, जो मुख्यतथा संस्कृत-भक्त थे, मुक्ते सलाह देते ये कि संस्कृत में ही लिखो। इससे विद्वत्परिषद् में प्रतिष्ठा बढ़ेगी। मैं चाहता तो अवश्य ही संस्कृत में और शायद सुचाह सरल संस्कृत लिखता, पर मेरे भाषा में लिखने के संस्कार ने मुक्ते बिलकुल स्थिर रखा। तभी ले सोचता हूँ तो लगता है कि हिन्दी भाषा में लिखा यह अच्छा हुआ। यदि संस्कृत में लिखता तो भी उससे आलिर को पढ़ने वाले अपनी-अपनी भाषा में ही सार प्रहेश करते। ऐसी स्थित में हिन्दी भाषा में लिखे बिषय को पढ़नेवाले बहुत आसानी से समक्र सक्ते हैं। मैंने सोचा कि कुछ बंगाली और कुछ

वाखियात्य ऐसे हो सकते हैं जो हिन्दी को नरावर नहीं जानते, पर जब हिम्दी भाषा राष्ट्रीय, व्यापक व सरख है तब वे सीग भी, अगर पुस्तक उपादेय है तो, अवस्य सोचेंगे और जिज्ञासा हुई तो इस निमित्त हिन्दी समक्षने का प्रयस्न भी करेंगे व राष्ट्रभाषा के प्रचार की गति भी नहावेंगे। अस्तु,

काशी में था तो कमी कभी मित्रों ने सलाह दी थी कि मैं अपने ग्रन्थों की मंगबापसाद पारितोषिक के लिए समिति के सम्मूख उपस्थित कहाँ, पर मैं कंगी मन से भी इस प्रकोधन में न पड़ा। यह सोचकर कि को लिखा है वह द्वार उस-उस विषय के सनिष्यातों को योग्य व उपयोगी जैंचेगा तो वह वस्त पारि-सोषिक से भी अधिक मूल्यवान है: फिर पारितोषिक की आशा में मन को विच-लित क्यों करना ? और भी जो कुछ प्रास्क्यन ग्रादि लिखना पहता था वह काशी में तो प्रायः हिन्दी में ही लिखता था. पर ई० १६४४ की जनवरी में बम्बई श्रीर उसके बाद १६४७ में ब्रहमदाबाद ब्राया तब से श्राज तक हिन्दी भाषा में बिखने के विचार का संस्कार शिथिल नहीं हुआ है। यद्यपि गजरात में अधिक-तर गुजराती में ही प्रवृत्ति चलती है, तो भी राष्ट्रीय-भाषा के नाते व पहले के इड संस्कार के कारण हिन्दी भाषा में लिखता हूँ तब विशेष सन्तोष होता है। इससे गुजरात में रहते हुए भी जुदे-जुदे विषयों पर थोड़ा बहुत कुळ-न-कुछ हिन्दी में जिलता ही रहता हूँ। मैं इस रुचिकर या श्रवचिकर रामकहानी को न लिखने में समय बिताता श्रीर न सभा का समय उसे सुनाने में ही लेता, श्रगर इसके पीछे मेरा कोई खास आशाय न होता । मेरा मुख्य श्रीर मीक्षिक अभिप्राय यह है कि मन्त्र्य जब कोई संकल्प कर लेता है श्रीर अगर वह संकल्प इद तथा विचारपूत हुन्ना तो उसके द्वारा वह म्रान्त में सफल म्रावरथ होता है। दसरी बात जो मुक्ते स्कती है वह यह कि श्रध्ययन-मनन-लेखन श्रादि व्यवसाय का मुख्य प्रेरक बल केवल अन्तर्विकास और आश्रान-सन्तोष ही होना चाहिये। ख्याति, श्रर्थसाम, दूसरों को सुघारना इत्यादि बातों का स्थान विद्योपासक के खिए गीय है। खेती मुख्य रूप से अन्न के लिए है: तुष-भसा आदि अन्न के साथ श्वान्षंतिक हैं।

में गुजरातीभाषी होने के नाते गुजराती भाषा के साहित्य के प्रकर्ष का पद्माती रहा हूँ और हूँ, पर इससे राष्ट्र-भाषा के प्रति मेरे दृष्टिकीय में कमी कोई अन्तर न पद्मा, न आज भी है। प्रत्युत मैंने देखा है कि ये प्रान्तीय भाषाएँ परस्पर सहोदर भगिनियाँ हैं। कोई एक दूसरी के उत्कर्ष के सिवाय अपना-अपना पूरा और सर्वांगीय उत्कर्ष साथ ही नहीं सक्सी। प्रान्तीय भाषा-भगिनियों कें मी राष्ट्र-भाषा का कई कारयों से विशिष्ट स्थान है। इस स्थान की प्रक्रिया

कायस रखने ऋौर बढ़ाने के लिए. हिन्दी के सुखेखकों ऋौर विचारकों के ऊपर गम्मीर जिम्मेदारी भी है।

संक्रिक्त और भीरू मनोवृत्तिवाले प्रान्तीय भाषा के पद्धपातियों के कारवा कुछ ग़लतफहमी पैदा होती है तो दसरी श्लोर आवेशपुक्त और वमवडी हिन्दी के: कुछ समर्थकों के कारण भी कुछ गुलतफहमियाँ फैल जाती हैं। फलस्वरूप ऐसा बातावरण भी तैयार हो जाता है कि मानो प्रान्तीय भाषात्रों व राष्ट्र-भाषा में परस्पर प्रतिस्पर्दा हो । इसका श्रासर सरकारी-तन्त्र में भी देखा जाता है । परन्त मैं निश्चित रूप से मानता हैं कि प्रान्तीय भाषाश्चों श्रीर राष्ट-भाषा के बीच कोई विरोध नहीं श्रीर न होना चाहिये। प्रान्तीय भाषाश्रों की प्रवत्ति व कार्यसेन मुख्य रूप से प्रान्तीय सर्वा गीण शिखा, प्रान्तीय सामाजिक, आर्थिक व राजकीय-व्यवहार ऋादि तक सीमित है: जब कि राष्ट-भाषा का प्रवृत्तिकेत्र ऋन्तरप्रान्तीय. यावत व्यवहारों तक फैला है। इसिलये राष्ट्रीयता के नाते हरएक शिद्धित कहलाने वाले प्रान्तीय व्यक्ति को राष्ट्रभाषा का जानना उचित भी है श्रीर खाभदायक भी। इसी तरह जिनकी मात्रभाषा डिन्दो है वे भी शिद्धित तथा संस्कारी कोटि में तभी गिने जा सकते हैं जब वे प्रान्तीय भाषात्रों से ऋषिकाधिक परिचित हों। शिखा देना या लेना, विचार करना व उसे श्रिभिव्यक्त करना इत्यादि सब काम मात्रभाषा में विशेष श्रासानी से होता है श्रीर इस कारण उसमें मौलिकता भी सम्भव है। जब कोई प्रान्तीय भाषा-भाषी श्रपनी सहज मात्रभाषा में मौलिक व विशिष्ट रूप से लिखेगा तब उसका लाभ राष्ट-भाषा को श्रवश्य मिलेगा। श्रानेक प्रान्तीय भाषाश्रों के ऐसे लेखकों के सर्जन श्रापने-श्रापने प्रान्त के श्रालावा राष्ट्रभर के लिए भेंट बन जाते हैं। कविवर टैगोर ने बंगाली में लिखा. पर राष्ट्र-भर के लिए वह अर्पण साबित हुआ। गान्धीजी गुजराती में लिखते थे तो भी इतर भाषाच्चों के उपरान्त राष्ट्र-भाषा में भी श्रवतीर्ण होता था। सञ्चा बल प्रतिभाजनित मौलिक विचार व लेखन में है. फिर वह किसी भी भाषा में अभिन्यक्त क्यों न हम्रा हो। उसे बिना भ्रपनाए बुद्धिजीवी मनुष्य सन्तष्ट रह ही नहीं सकता । श्रतएव मेरी राय में प्रान्तीय भाषा-भाषियों को हिन्दी भाषा के प्रचार को आक्रमण सम्भने की या शंका दृष्टि से देखने की कोई जरूरत नहीं। वे अपनी-अपनी भाषा में अपनी शक्ति विशेष-रूप से दरसायेंगे तो उनका सर्जन श्रन्त में राष्ट्र-भाषा को एक देन ही साबित होगा। इसी तरह राष्ट्र-भाषा के श्रति उत्साही पर श्रदीर्घदर्शी लेखकों व वक्ताश्रों से भी मेरा नम्र निवेदन है कि वे अपने लेखन व भाषता में ऐसी कोई बात न कहें जिससे अन्य प्रान्तों में हिन्दी के ब्राक्रमण का भाव पैदा हो। उत्साही व समभ्रदार प्रचारकों का

विनम्न कार्य तो यह होना चाहिए कि वे राष्ट्रीय माषा के साहित्य की गुणवत्ता बढ़ाने की श्रोर ही दत्तचित्त रहें श्रीर खुद यथाशक्ति प्रान्तीय भाषाश्रों का अध्ययन भी करें, उनमें से सारप्राही माग हिन्दी में श्रवतीर्ण करें तथा प्रान्तीय भाषाश्रों के सुलेखकों के साथ ऐसे घुलिमल जाएँ जिससे सब को उनके प्रति श्रादणीय श्रातिथि का भाव पैदा हो।

श्रंप्रेजी भाषा का वर्षस्व भले ही राजकीय सत्ता के कारण पहले पहले पहल शुरू हुआ, पर आज जो उसके प्रति श्रति-श्राक्षण श्रौर श्रादर-मनता का भाव है वह तो उसकी श्रनेकांगी गुणवत्ता के कारण ही। श्राज भारत के जपर श्रंप्रेजी भाषा का बोक योपने वाली कोई परकीय सत्ता नहीं है, फिर भी हम उसके विशिष्ट सामर्थ्य से उसके ऐच्छिक भक्त बन जाते हैं, तब हमारा फर्ज हो जाता है कि हम राष्ट्रभाषा के पत्त्वाती श्रौर प्रचारक राष्ट्रभाषा में ऐसी गुण-मयो मोहिनो लाने का प्रयस्त करें जिससे उसका श्रादर सहज भाव से सार्वत्रिक हो। हिन्दी भाषा के प्रचार के लिए जितने साधन-सुभीते श्राज प्राप्त हैं उतने पहले कभी न थे। श्रव जरूरत है तो हस बात की है कि हिन्दी भाषा के साहित्य का प्रत्येक श्रंग पूर्ण रूप से विकसित करने की श्रोर प्रवृत्ति की जाए।

जर्मन, फ्रेंच, श्रंग्रेज, श्रादि श्रनेक पाश्चार्य विद्वानों ने भारतीय भाषाश्चों, दर्शनों, शास्त्रों, परम्पराश्चों श्रीर शिल्य स्थापत्य श्रादि के बारे में पिछले सी-सवा सी वर्ष में इतना श्रिषक श्रीर गवेषणापूर्ण लिखा है कि इसके महत्त्वपूर्ण भाग को बिना जाने इम श्रपने उच्चतम साहित्य की भूमिका ही नहीं तैयार कर सकते। इस दृष्टि से कहना हो तो कहा जा सकता है कि राष्ट्र-भाषा के साहित्य विषयक सब श्रंग-प्रत्यंगों का श्रयतन विकास सिद्ध करने के लिए एक ऐसी श्रकादमी श्रावश्यक है कि जिसमें उस विषय के पारदर्शी विद्वान् व लेखक समय-समय पर एकत्र हो श्रीर श्रान्य श्रीधकारी व्यक्तियों को श्रपने-श्रपने विषय में मार्गदर्शन करें जिससे नई पीढ़ी श्रीर भी समर्थतर पैदा हो।

वेट, ब्राह्मण, ब्रारययक, उपनिधद्, पिटक, ब्रागम, ब्रवेस्ता ब्रादि से लेकर ब्राप्टनिक भारतीय विविध विषयक कृतियों पर पाश्चात्य भाषात्रों में इतना अधिक ब्रीर कभी कभी इतना सूक्ष्म व मौलिक लिखा गया है कि इम उसका पूरा उपयोग किए बिना हिन्दी वाङ्मय की राष्ट्रीय व ब्रान्तर्राष्ट्रीय प्रतिष्ठा वड़ा ही नहीं सकते।

में यहाँ कोई समालोचना करने या उपदेश देने के लिए उपस्थित नहीं हुआ हूँ, पर अपने काम को करते हुए मुक्ते जो अनुभव हुआ, जो विचार आया वह श्रगर नम्न-भाव से स्चित न करूँ तो मैं साहित्य का, खास कर हिन्दी साहित्य का उपासक ही कैसे कहला सकता हूँ ?

जब मैं श्रंप्रेजी के श्रात्यल्प परिचय के द्वारा मी मेक्समूलर, यीवो, गार्चे, जेकोशी, विन्तर्नित्ज, शेरबात्सकी श्रादि की तपस्या को श्राल्पांश में भी जान सका श्रोर समान विषय के नवीनतम हिन्दी लेखकों की उन मनीषियों की साधना के साथ तुलना की तो मुक्ते लगा कि श्रार मेरी उम्र व शक्ति होती या पहले ही से इस दिशा में भुक्ते कुछ प्रयस्न करने का स्कता । पर मैं थोड़ा भी त्रपार नहीं हूँ । मैं व्यक्तिमात्र में कार्य की इतिश्री माननेवाला नहीं । व्यक्ति तो समष्टि का एक श्रंग है । उसका सोचा-विचारा श्रीर किया काम श्रार सत्संकल्प-मूलक है तो वह समष्टि के श्रीर नई पीढ़ी के द्वारा सिद्ध हुए विना रह ही नहीं सकता ।

भारत का भाग्य बहुत आशापूर्ण है। जो भारत गान्धीजी, विनोशजी और नेहरू को पैदाकर सत्य, अहिंसा की सच्ची प्रतिष्ठा स्थापित कर सकता है वह अवश्य ही अपनी निर्वेतताओं को भाड़भूड़ कर फेंक देगा। मैं आशा करूँगा कि आप मेरे इस कथन को अतिवादी न समर्भे।

मैं राष्ट्रभाषा प्रचार समिति वर्षों का आमारी हूँ जिसने एक ऐसे व्यक्ति की, जिसने कभी अपनी कृतियों को पुरस्कृत होने की स्वप्न में भी आशा न की थी, कोने में पड़ी कृतियों को ढूँ निकाला। 'महात्मा गान्धी पुरकार' की योजना इसिलए सराइनीय है कि उससे आहिन्दीभाषी होनहार लेखकों को उजत्तेन मिलता है। सुक्त जैसा व्यक्ति तो शायद बाइरी उत्तेजन के सिवाय भी भीतरी प्रराणावश विना कुळु-न कुळु लिखे शान्त रह ही नहीं सकता, पर नई पीढी का प्रश्न निराला है। अवश्य हो इस पुरस्कार से वह पीढी प्रभावित होगी।

राष्ट्रभाषा प्रचार समिति के जयपुर ऋषिवेशन में 'महात्मागांची पुरस्कार'
 की प्राप्ति के ऋवसर पर ता० १८-१०-५६ को दिया गया भाषण्—सं०

धर्म और समाज

#### धर्मका बीज झौर उसका विकास

लॉर्ड मोर्लेने कहा है कि धर्मकी लगभग १०००० ब्याख्याएँ की गई हैं. फिर भी उनमें सब धर्मोंका समावेश नहीं होता। आखिर बौद्ध, जैन आदि धर्म उन व्याख्याश्चोंके बाहर ही रह जाते हैं। विचार करनेसे जान पहता है कि मधी व्याख्याकार किसी न किसी पंथका अवलम्बन करके व्याख्या करते हैं। जो व्याख्याकार कुरान श्रीर मुहम्मदको व्याख्यामें समावेश करना चाहेगा उसकी व्याख्या कितनी ही उदार क्यों न हो, ऋन्य धर्म-पंथ उससे बाहर रह जाएँगे। जो व्याख्याकार बाहबिल श्रीर क्राइस्टका समावेश करना चाहेगा, या जो वेद. पराण श्रादिको शामिल करेगा उसकी व्याख्याका भी यही हाल होगा । सेश्वरवादी निरीश्वर धर्मका समावेश नहीं कर सकता श्रीर निरीश्वरवादी सेश्वर धर्मका । ऐसी दशामें सारी व्याख्याएँ ऋधूरी साबित हों, तो कोई ऋचरज नहीं । तब प्रश्न यह है कि क्या शब्दोंके द्वारा धर्मका स्वरूप पहचानना संभव ही नहीं ? इसका उत्तर 'हाँ' श्रौर 'ना' दोनोंमें है । 'ना' इस अर्थमें कि जीवनमें धर्मका स्वतः उदय इए बिना शब्दोंके द्वारा उसका स्पष्ट भान होना संभव नहीं और 'हाँ' इस अर्थमें कि शब्दोंसे प्रतीति अवश्य होगी. पर वह श्रनुभव जैसी स्पष्ट नहीं हो सकती। उसका स्थान श्रनुभवकी श्रपेचा गौग ही रहेगा श्रतएव. यहाँ धर्मके स्वरूपके बारेमें जो कुछ कहना है वह किसीपान्यिक दृष्टिका अवलंबन करके नहीं कहा जाएगा जिससे अन्य धर्मपंथींका समावेश ही न हो सके। यहाँ जो कुछ कहा जाएगा वह प्रत्येक समभ्रदार व्यक्तिके श्रनुभवमें श्रानेवाली इकीकतके श्राधारपर ही कहा जाएगा जिससे वह हर एक पंथकी परिभाषामें घट सके और किसीका बहिर्भाव न हो । जब वर्षान शाब्दिक है तब यह दावा तो किया ही नहीं जा सकता कि वह अपनुभव जैसा स्पष्ट भी होगा ।

पूर्व-मीमांवामें 'श्रयातो धर्मीजहाता' स्त्रसे धर्मके स्वरूपका विचार प्रारंभ किया है कि धर्मका स्वरूप क्या है ? तो उत्तर-मीमांवामें 'श्रयातो ब्रह्म-जिश्चाता' स्त्रसे जगत्के मूलतत्त्वके स्वरूपका विचार प्रारम्भ किया है। पहलेमें श्राचारका श्रीर दूसरेमें तत्त्वका विचार प्रस्तुत है। इसी तरह श्राधुनिक प्रश्न यह है कि धर्मका बीज क्या है, श्रीर उसका प्रारंभिक स्वरूप क्या है? इस सभी श्रनुभव करते हैं कि हममें जिजीविषा है। जिजीविषा केयस मनुष्य,

पशु-पची तक ही सीमित नहीं है, वह तो स्वमातिस्वम कीट, पतंग और बेक्टेरिया जैसे जंतुश्रोंमें भी है। जिजीविषाके गर्भमें ही सुखकी शात, श्रशत श्रभिलाषा श्रमिवार्यरूपसे निहित है। जहाँ सुखकी श्रभिलाषा है, वहाँ प्रति-कृल वेदना या दु:खसे बचनेकी वृत्ति भी श्रवश्य रहती है। इस जिजीविषा, सुखाभिलाषा और दु:खके प्रतिकारकी इच्छामें ही धर्मका बीज निहित है।

कोई लोटा या बडा प्रागाधारी अनेले अपने आपमें जीना चाहे तो जी नहीं सकता श्रीर वैसा जीवन बिता भी नहीं सकता। वह श्रपने छोटे-बड़े सजातीय दलका आश्रय लिये बिना चैन नहीं पाता । जैसे वह अपने दलमें रहकर उसके श्राभ्रयसे सखानभव करता है वैसे ही यथावसर श्रपने दलकी श्चन्य व्यक्तियोंको यथासंभव मदद देकर भी सखानुभव करता है। यह वस्तु-रियति चीटी. भौरे श्रीर दीमक जैसे खद्र जन्तश्रोंके वैशानिक श्रन्वेषकोंने विस्तारसे दरसाई है। इतने दर न जानेवाले सामान्य निरीखक भी पिचयों श्रीर बन्दर जैसे प्राणियों में देख सकते हैं कि तोता, मैना, कौन्ना श्रादि पदी केवल अपनी संततिके ही नहीं बल्कि अपने सजातीय दलके संकटके समय भी उसके निवारणार्थं मरणांत प्रयत्न करते हैं और अपने दलका श्राश्रय किस तरह पसंद करते हैं। श्राप किसी बन्दरके बच्चे को पकड़िए. फिर देखिए कि केवल उसकी माँ ही नहीं, उस दलके छोटे-बड़े सभी बन्दर उसे बचानेका प्रयत्न करते हैं। इसी तरह पकड़ा जानेवाला बच्चा केवल अपनी माँकी ही नहीं श्रन्य बन्दरोंकी श्रोर भी बचावके लिए देखता है। पश-पिचयोंकी यह रोजमरीकी घटना है तो ऋतिपरिचित श्रीर बहुत मामूली-सी, पर इसमें एक सत्य सन्दमरूपसे निहित है।

वह सत्य यह है कि किसी प्रायाधारीकी जिजीविया उसके जीवनसे श्रलग नहीं हो सकती श्रीर जिजीवियाकी तृप्ति तमी हो सकती है, जब प्रायाधारी अपने छोटे-बड़े दलमें रहकर उसकी मदद लें श्रीर मदद करें। जिजीवियाके साथ श्रानिवार्य रूपसे संकलित इस सजातीय दलसे मदद लेनेके भावमें ही धर्मका बीज निहित है। श्रार समुदायमें रहे बिना श्रीर उससे मदद लिए बिना जीवनधारी प्राश्वीकी जीवनेच्छा तृप्त होती, तो धर्मका प्रादुर्माव संभव ही न था। इस दृष्टिसे देखनेपर कोई सन्देह नहीं रहता कि धर्मका बीज हमारी जिजीवियामें है श्रीर वह जीवन-विकासकी प्राथमिकसे प्राथमिक स्थितिमें भी मौजूद है, चाहे वह श्रजान या श्रव्यक श्रवस्था ही क्यों न हो।

हरिया जैसे कोमल स्वभावके ही नहीं बल्कि जंगली मैंसी तथा गैयडों जैसे कठोर स्वभावके पशुत्रोंमें भी देखा जाता है कि वे सब अपना-अपना दल बीं चकर रहते श्रीर जीते हैं। इसे इम चाहे श्रानुवंशिक संस्कार मानें चाहे पूर्वजनमोशार्जित, पर विकसित मनुष्य-जातिमें भी यह सामुदायिक द्वति श्रानिवार्य रूपसे देखी जाती है। जब पुरातन मनुष्य जंगली श्रवस्थामें या तब श्रीर जब श्राजका मनुष्य सम्य गिना जाता है तब भी, यह सामुदायिक द्वति एक-सी श्रवस्य देखी जाती है। हाँ, इतना एक श्रवश्य है कि जीवन-विकासकी श्रमुक भूमिका तक सामुदायिक दृत्ति उतनी समान नहीं होती जितनी कि विकसित बुद्धिशील गिने जानेवाले मनुष्यमें है। इम श्रमान या श्ररपष्ट मानवाली सामुदायिक दृत्तिको प्रावाहिक या श्रीधिक दृत्ति कह सकते हैं। पर यही दृत्ति धर्म-बीजका श्राश्य है, इसमें कोई सन्देह नहीं। इस धर्म-बीजका सामान्य श्रीर संज्ञित स्वरूप यही है कि वैयक्तिक श्रीर सामुदायिक जीवनके लिए जो श्रनुकूल हो उसे करना श्रीर जो प्रतिकृत्ल हो उसे टालना या उससे बचना।

जब इम विकसित मानव जातिके इतिहास-पटपर श्राते हैं तब देखते हैं कि केवल माता-पिताके खहारे बदने श्रीर पलनेवाला तथा कुदुम्बके वातावरण्यसे पृष्ट होनेवाला वश्चा जैसे-जैसे बड़ा होता जाता है श्रीर टसकी समक्ष जैसे-जैसे बड़ा होता जाता है श्रीर टसकी समक्ष जैसे-जैसे बढ़ती जाती है वैसे-वैसे उसका ममत्व श्रीर श्रारमीय भाव माता-पिता तथा कुदुम्बके बर्तुलसे श्रीर भी श्रागे विस्तृत होता जाता है। वह शुक्से श्रपने छोटे गाँवको ही देश मान लेता है। फिर कमशाः श्रपने राष्ट्रको देश मानता है श्रीर किसी-किसीकी समक्ष हतनी श्रीषक व्यापक होती है कि उसका ममत्व या श्रातमीयमाव किसी एक राष्ट्र या जातिकी सीमामें बद न रहकर समग्र मानव जाति ही नहीं बल्कि समग्र प्राया-वर्गतक फैल जाता है। ममत्व या श्रातमीयभाव एक नाम मोह है श्रीर दूसरा प्रेम। जितने परिमाय्यमें ममत्व सीमावद्ध श्रीषक, उतने परिमाय्यमें वह मोह है श्रीर जितने परिमाय्यमें निस्सीम या सीमायुक्त है उतने परिमाय्यमें वह मोह है श्रीर जितने परिमाय्यमें निस्सीम या सीमायुक्त है उतने परिमाय्यमें वह प्रेम है। धर्मका तस्व तो मोहमें भी है श्रीर प्रेममें भी। श्रन्तर इतना ही है कि मोहकी दशामें विद्यान धर्मका बीज तो कभी-कभी विकृत होकर श्रथमंका रूप धारय कर लेता है जब कि प्रेम की दशामें वह धर्मके शुद्ध स्वरूपको टी प्रकट करता है।

मनुष्य-जातिमें ऐसी विकास शक्ति है कि वह प्रेम-धर्मकी और प्रगति कर सकती है। उसका यह विकास-बल एक ऐसी वस्तु है जो कभी-कभी विकृत होकर उसे यहाँ तक उसटी दिशामें खींचता है कि वह पशुसे भी निकृष्ट मालूम होती है। यही कारण है कि मानव-जातिमें देवासुर-वृत्तिका इन्द्र देखा जाता है। तो भी एक बात निश्चित है कि जब कभी धर्मवृत्तिका अधिकसे अधिक

या पूर्व उदय देखा गया है या समन हुआ है तो नह मनुष्यकी स्नात्मामें ही।

देश, काल, जाति, भाषा, वेश, श्राचार श्रादिकी धीमाओं में श्रीर धीमाश्रोसे परे भी सच्चे धर्मकी वृत्ति श्रपना फाम करती है। वही काम धर्म-बीजका
पूर्ण विकास है। इसी विकासको लच्चमें रखकर एक ऋषिने कहा कि 'कुर्वकेवेह कर्माणि जिजीविषेत् शतं समाः' श्रार्थात् जीना चाहते हो तो कर्तव्य कर्म
करते ही करते जियो। क्र्तव्य कर्मकी संचे्ध्रमें व्याख्या यह है कि
''तेन त्यक्तेन मुझीधाः मा ग्रधः कस्यचित् धनम्' श्रार्थात् दुम मोग करो
पर बिना त्यागके नहीं श्रीर किसीके सुख या सुखके साधनको लूटनेकी
हित्त न रखो। सबका सारांश यही है कि जो सामुदायिक हित जन्मसिद्ध है
उसका बुद्धि श्रीर विवेकपूर्वक श्रिषकाधिक ऐसा विकास किया जाए
कि वह सबके हितमें परियात हो। यही धर्म-बीजका मानव-जातिमें संभवित
विकास है।

अपर जो वस्तु संद्वेपमें सूचित की गई है, उसीको इम दूसरे प्रकारसे श्रर्थात् तस्यचिन्तमके ऐतिहासिक विकास-कमकी दृष्टिसे भी सोच सकते हैं। यह निर्विवाद तथ्य है कि सुचमातिसूचम जन्तुश्रोंसे लेकर बड़ेसे बड़े पश-पची जैसे प्राणियातकमें जो जिजीविषामुलक श्रमस्त्वकी वृत्ति है, वह दैहिक या शारीरिक जीवन तक ही सीमित है। मनुष्येतर प्राणी सदा जीवित रहना चाहते हैं पर जनकी होष्ट्रिया चाह वर्तमान देहिक जीवनके आगे नहीं जाती । वे आगे या पीक्के जीवनके बारेमें कळ सोच ही नहीं सकते । पर जहाँ मनुष्यत्वका प्रारंभ हमा वहाँ से इस वृत्तिमें सीमा-मेद हो जाता है। प्राथमिक मनुष्य-दृष्टि चाहे जैसी रही हो या अब भी है, तो भी मनुष्य-जातिमें हजारों वर्षके पूर्व एक ऐसा समय श्राया जब उसने वर्तमान दैहिक जीवनसे श्रागे दृष्टि दौड़ाई । मनुष्य वर्तमान दैक्षिक श्रमरत्वसे संतृष्ट न रहा. उसने मरणोत्तर जिजीविधामलक श्रमरत्वकी भावनाको चित्तमें स्थान दिया श्रीर उसीको सिद्ध करनेके लिए वह नाना प्रकारके उपायोंका अनुष्ठान करने लगा । इसीमेंसे बलिदान, यज्ञ, व्रत-नियम, तप, ध्यान, ईश्वर-भक्ति, तीर्थ-सेवन, दान आदि विविध धर्म मार्गीका निर्माण तथा विकास हन्ना। यहाँ हमें समभ्तना चाहिए कि मन्ष्यकी हिष्ट वर्तमान जन्मसे आगे भी सदा जीवित रहनेकी इच्छासे किसी न किसो उपायका श्राभय लेती रही है। पर उन उपायोंमें ऐसा कोई नहीं है जो सामुदायिक इति या सामुदायिक भावनाके सिधाय पूर्ण सिद्ध हो सके । यह और दानकी तो बात ही क्या. एकांत सापेख माना जानेवाला ध्यानमार्ग भी आखिरको किसी

श्रन्यकी मददके बिना नहीं निभ सकता या ध्यान-सिद्ध व्यक्ति किसी श्रन्यमें श्रपने एकत्र किये हुए संस्कार डाले बिना तृप्तभी नहीं हो सकता । केवल देहिक जीवनमें दैहिक सामुदायिक इति श्रावश्यक है, तो मानसिक जीवनमें भी दैहिकके श्रलाया मानसिक सामुदायिक इति श्रावश्यक है, तो मानसिक जीवनमें भी दैहिकके श्रलाया मानसिक सामुदायिक इति श्रपेचित है।

जब मनुष्यकी दृष्टि पारलौकिक स्वर्गीय दीर्घ-जीवनसे तृप्त न इई श्रीर उसने एक कदम आगे सोचा कि ऐसा भी जीवन है जो विदेह अमरत्व-पूर्ण है, तो उसने इस अमरत्वकी सिद्धिके लिए भी प्रयत्न शरू किया ! पुराने उपायोंके श्रुतिरिक्त नये उपाय भी उसने सोचे । सबका ध्येय एकमात्र श्रुशारीर श्रम-रख रहा । मनुष्य अभी तक मुख्यतया वयक्तिक अमरत्वके वारेमें सोचता था. पर उस समय भी उसकी दृष्टि सामदायिक वृत्तिसे मक्त न थी। जो मक्त होना चाहता था. या मुक्त हन्ना माना जाता था. वह भी ऋपनी श्रेणीमें ऋन्य मुक्तोंकी वृद्धिके लिए सतत प्रयत्नशील रहता था। श्रर्थात मुक्त व्यक्ति भी श्रपने जैसे मक्तोंका ममदाय निर्माण करनेकी बृत्तिसे मक्त न था। इसीलिए मक्त व्यक्ति श्रपना सारा जीवन श्रन्योंको मक्त बनानेकी श्रोर लगा देता था। यही वृत्ति सामदायिक है और इसीमें महायानकी या सर्व-मक्तिकी भावना निहित है। यही कारण है कि आगे जाकर मक्तिका अर्थ यह होने लगा कि जब तक एक भी प्राणी दु: खित हो या वासनावद हो, तब तक किसी अबेलेकी मुक्तिका कोई पूरा श्रर्थ नहीं है । यहाँ हमें इतना ही देखना है कि वर्तमान दैहिक जिजीविषासे श्रागे श्रमस्त्वकी भावनाने कितना ही प्रयास क्यों न किया हो, पर वैयक्तिक जीवनका परस्पर संबन्ध कभी विच्छित्र नहीं होता ।

श्रव तस्विन्तनके इतिहासमें वैयक्तिक जीवन-भेदके स्थानमें या उसके साथ-साथ श्रव्यप्ड जीवनकी या श्रव्यप्ड ब्रह्मकी भावना स्थान पाती है। ऐसा माना जाने लगा कि वैयक्तिक जीवन भिन्न भिन्न भले ही दिखाई दे, तो भी वास्तवमें कीट-पतंग्रसे मनुष्य तक सब जीवनधारियों श्रीर निर्जीव मानी जाने वाली सुष्टिमें भी एक ही जीवन व्यक्त-श्रव्यक्त रूपसे विद्यमान है, जो केवल ब्रह्म कहलाता है। इस दृष्टिमें तो वास्तवमें कोई एक व्यक्ति इतर व्यक्तियोंसे भिन्न है ही नहीं। इस्वल्य इसमें वैयक्तिक श्रमरत्व सामुदायिक श्रमरत्वमें घुल-भिल जाता है। सारांश्य यह है कि हम वैयक्तिक जीवन-भेदकी दृष्टिसे या श्रव्यप्ड ब्रह्म-जीवनकी दृष्टिसे विचार करें या व्यवहारमें देखें, तो एक ही बात नजरमें श्राती है कि वैयक्तिक जीवनमें सामुदायिक दृत्ति श्रमिता विकास मनुष्य-जातिमें श्राधिक संभवित है श्रीर तदनुसार ही उसके धर्ममागोंका विकास होता रहता है।

उन्हीं सब मार्गोंका संचेपमें प्रतिपादन कर्रनेवाला वह ऋषिवचन है जो पहले निर्दिष्ट किया गया है कि कर्तव्य कर्म करते ही करते जीक्षो और अपनेमेंसे त्याग करो, दूसरेका हरखा न करो । यह कथन सामुदायिक जीवन-शुद्धिका या धर्मके पूर्ण विकासका सूचक है जो मनुष्य-जातिमें ही विवेक और प्रयत्नसे कभी न कभी संभवित है ।

हमने मानव-जातिमें दो प्रकारसे धर्म-बीजका विकास देखा । पहले प्रकारमें धर्म-बीजके विकासके श्राधाररूपसे मानव जातिका विकासत जीवन या विकासत जेतन्यस्पन्दन विविच्चित है श्रीर दूसरे प्रकारमें देहात्मभावनासे आगे बदकर पुनर्जन्मसे भी मुक्त होनेकी भावना विविच्चित है । चाहे जिस प्रकारसे विचार किया जाए, विकासका पूर्ण मर्म जपर कहे हुए श्रुपिवचनमें ही है, जो वैयक्तिक श्रीर सामाजिक श्रेयकी योग्य दिशा बतलाता है ।

प्रस्तुत पुस्तकमें धर्म श्रीर समाजविषयक जो, जो लेख, व्याख्यान श्रादि संग्रह किये गए हैं, उनके पीछे मेरी धर्मविषयक दृष्टि वही रही है जो उक्त श्रुष्टिवचनके द्वारा प्रकट होती है। तो भी इसके कुछ लेख, ऐसे मालूम पड़ सकते हैं कि एक वर्ग विशेषको लक्ष्यमें रखकर ही लिखे गए हों। बात यह है कि जिस समय जैसा वाचक वर्ग लक्ष्यमें रहा, उस समय उसी वर्गके श्रुष्टिकारकी दृष्टिसे विचार प्रकट किए गए हैं। यही कारण है कि कई लेखोंमें जैनपरंपराका संबग्ध विशेष दिखाई देता है श्रीर कई विचारोंमें दार्शनिक शब्दोंका उपयोग भी किया गया है। परन्तु मेंने यहाँ जो अपनी धर्मविषयक दृष्टि प्रकट की है यदि उसीके प्रकाशमें इन लेखोंको पढ़ा जाएगा तो पाठक यह श्रब्छी तरह समक्ष जाएँगे कि धर्म श्रीर समाजके पारस्परिक संबन्धके बारें में में क्या सोचता हैं। यो तो एक ही वस्तु देश-कालके मेदसे नाना प्रकारसे कही जाती है।

ई० १६५१ ]

[ 'धर्म और समाज'से

# धर्म और संस्कृति

धर्मका सञ्चा अर्थ है आध्यात्मिक उत्कर्ष, जिसके द्वारा व्यक्ति बहिर्मुल-ताको छोड़कर—वासनाओं के पाश्रसे हटकर—शुद्ध चिद्रूल या आत्म-स्वरूपकी ओर अप्रसर होता है। यही है यथार्थ धर्म। अगर ऐसा धर्म सचमुच जीवनमें प्रकट हो रहा हो तो उसके बाह्य साधन भी—चाहे वे एक या दूसरे रूपमें अनेक प्रकारके क्यों न हों—धर्म कहे जा सकते हैं। पर यदि वासनाओं के पाश्रसे मुक्ति न हो या मुक्तिका प्रयत्न भी न हो, तो बाह्य साधन कैसे भी क्यों न हों, वे धर्म-कोटिमें कभी आ नहीं सकते। बल्कि वे सभी साधन अधर्म ही बन जाते हैं। सारांश यह कि धर्मका मुख्य मतलब सत्य, आहिंसा, अपरिप्रह-जैसे आध्यात्मिक सद्गुयोंसे है। सच्चे अर्थमें धर्म कोई बाह्य बस्तु नहीं है। तो भी वह बाह्य जीवन और व्यवहारके द्वारा ही प्रकट होता है। धर्मको यदि आत्मा कहें, तो बाह्य जीवन और सामाजिक सब व्यवहारोंको वेह कहना चाहिए।

धर्म श्रीर संस्कृतिमें वास्तविक रूपमें कोई श्रन्तर होना नहीं चाहिए। जो व्यक्ति या जो समाज संस्कृत माना जाता हो, वह यदि धर्म-पराङ्मुख है, तो फिर जंगलीपनसे संस्कृतिमें विशेषता क्या ! इस तरह वास्तवमें मानव-संस्कृतिका श्चर्य तो धार्मिक या न्याय-सम्पन्न जीवन-व्यवहार ही है । परन्त सामान्य जगतमें सस्क्रतिका यह ऋर्थ नहीं लिया जाता । लोग संस्क्रतिसे मानवकृत विविध कलाएँ, विविध म्राविष्कार श्रीर विविध विद्याएँ प्रहण करते हैं। पर ये कलाएँ, ये आविष्कार, ये विद्याएँ हमेशा मानव-कल्यासकी दृष्टि या वृत्तिसे ही प्रकट होती हैं, ऐसा कोई नियम नहीं है। इस इतिहाससे जानते हैं कि अनेक कलाओं, अनेक आविष्कारों और अनेक विद्याओं के पीके हमेशा मानव-कल्यायाका कोई शब्द उद्देश्य नहीं होता है। फिर भी ये चीजें समाजमें आती हैं श्रीर समाज भी इनका स्वागत पूरे हृदयसे करता है। इस तरह हम देखते हैं श्रीर व्यवहारमें पाते हैं कि जो वस्तु मानवीय बुद्धि श्रीर एकाम प्रयत्नके द्वारा निर्मित होती है श्रीर मानव-समाजको पुराने स्तरसे नए स्तरपर लाती है. वह संस्कृतिकी कोटिमें आती है। इसके साथ शुद्ध धर्मका कोई अनिवार्य संबन्ध हो, ऐसा नियम नहीं है। यही कारण है कि संस्कृत कही और मानी जानेवाली जातियाँ भी अनेकघा धर्म-पराङ्मुख पाई जाती हैं। उदाहरणके लिए मूर्तिनिर्माण, मन्दिरोंको तोड़कर मस्जिद बनाना और मस्जिदोंको तोड़कर

मन्दिर-निर्माण, छीना-भाषटी श्रादि सब धर्म श्रथवा धर्मोद्धारके नामपर होता है। ये संस्कृत जातियोंके लच्चण तो कदापि नहीं हैं।

सामान्य समफ्रके लोग धर्म श्रीर संस्कृतिमें श्रमेद कर डालते हैं। कोई संस्कृतिकी चीज सामने श्राई, जिसपर कि लोग मुग्ध हो, तो बहुधा उसे धर्म कहकर बखाना जाता है श्रीर बहुतसे भोले-भाले लोग ऐसी सांस्कृतिक वस्तु-श्रांको ही धर्म मानकर उनसे सन्तुष्ट हो जाते हैं। उनका ध्यान सामाजिक न्यायोचित व्यवहारकी श्रोर जाता ही नहीं। फिर भी वे संस्कृतिके नामपर नाचते रहते हैं। इस तरह यदि हम श्रीरोंका विचार छोड़कर केवल श्रपने भारतीय समाजका ही विचार करें, तो कहा जा सकता है कि हमने संस्कृतिके नामपर अपना वास्तविक सामध्यं बहुत-कुछ गंवाया है। जो समाज हजारों वर्षोस अपनेको संस्कृत मानता श्राया है श्रीर श्रपनेको श्रन्य समाजोंसे संस्कृततर समफ्ता है वह समाज यदि नैतिक बलमें, चित्र-वलमें, शारीरिक बलमें श्रीर सहयागकी भावनामें पिछड़ा हुआ हो, खुद श्रापसमें छिज्ज-भिन्न हो, तो वह समाज वास्तवमें संस्कृत है या श्रसंस्कृत, यह विचार करना श्रावश्यक है। संस्कृति भी उच्चतर हा श्रीर निर्वलताकी भी पराकाष्टा हो, यह परसर विरोधी बात है। इस दृष्टिसे भारतीय समाज संस्कृत है, एकान्ततः ऐसा मानना बड़ी भारी गलती होंगी।

जैसे सच्चे मानीमें इम आज संस्कृत नहीं हैं, वैसे ही सच्चे मानीमें इम धार्मिक भी नहीं हैं। कोई भी पूछ सकता है कि तब क्या इतिहासकार और विद्वान जब भारतको संस्कृति तथा धर्मेका धाम कहते हैं, तब क्या वे क्रूठ कहते हैं ? इसका उत्तर 'हाँ' और 'ना' दोनोंमें हैं। अगर हम इतिहासकारों और विद्वानोंके कथनका यह अर्थ समर्भे कि सारा भारतीय समाज या सभी भारतीय जातियाँ और परम्पराएँ संस्कृत एवं धार्मिक ही हैं तो उनका कथन अवश्य सत्यसे पराख्युल होगा। यदि इम उनके कथनका अर्थ इतना ही समर्भे कि हमारे देशमें खास-खास ऋषि या साधक संस्कृतिक एवं धार्मिक हुए हैं तथा वर्षमानमें भी हैं, तो उनका कथन अस्वत्य नहीं।

उपर्युक्त चर्चासे हम इस नतीजेपर पहुँचते हैं कि हमारे निकटके या दूर-वर्त्ती पूर्वजोंके संस्कृत एवं धार्मिक जीवनसे हम अपनेको संस्कृत एवं धार्मिक मान लेते हैं और वस्तुतः वैसे हैं नहीं, तो सचमुच ही अपनेको और दूसरोंको धोला देना है। में अपने अल्प-स्वल्प इतिहासके अध्ययन और वर्त्तमान स्थितिके निरीख्या द्वारा इस नतीजेपर पहुँचा हूँ कि अपनेको आर्थ कहनेवाला भारतीय समाज वास्तवमें संस्कृति एवं धर्भसे कोसों दूर है। जिस देशमें करोड़ों ब्राह्मण हों, जिनका एकमात्र जीवन-ब्रत पदना-पदाना या शिचा देना कहा जाता है, उस देशमें इतनी निरच्दता कैसे ? जिस देशमें लाखोंकी संख्यामें भिच्च, संन्यासी, साधु श्रीर अमया हों, जिनका कि एकमात्र उद्देश्य श्रक्तिचन रहकर सब प्रकारकी मानव-सेवा करना कहा जाता है, उस देशमें समाजकी इतनी निराधारता कैसे ?

इमने १६४३ के बंगाल-दुर्भिचके समय देखा कि जहाँ एक श्रोर सङ्कांपर श्रांस्य-कंकाल बिछे पड़े थे, वहाँ दूसरी श्रोर श्रानेक स्थानों में यह एवं प्रतिष्ठाके उत्सव देखे जाते थे, जिनमें लाखोंका व्यय घृत, हिव श्रौर दान-दिच्यामें होता था—मानो श्रव मानव-समाज, खान-पान, वस्त्र-निवास श्रादिसे पूर्ण सुखी हो श्रीर बची हुई जीवन-सामग्री इस लोकमें जरूरी न होनेसे ही परलोकके लिए खर्च की जाती हो!

पिछले एक वर्षसे तो हम श्रापनी संस्कृति श्रीर धर्मका श्रीर भी सचा रूप देख रहे हैं। लाखों शरणाधियोंको निःस्सीम कष्ट होते हुए भी हमारी संग्रह तथा परिप्रहः वृत्ति तिनक भी कम नहीं हुई है। ऐसा कोई विरला ही व्यापारी मिलेगा, जो धर्मका ढोंग किये विना चोर-वाजार न करता हो श्रीर जो घूसको एकमात्र संस्कृति एवं धर्मके रूपमें श्रापनाए हुए न हो। जहाँ लगभग समूची जनता दिलसे सामाजिक नियमों श्रीर सरकारी कानूनका पालन न करती हो, वहाँ अगर संस्कृति एवं धर्म माना जाए, तो फिर कहना होगा कि ऐसी संस्कृति श्रीर ऐसा धर्म तो चोर-डाइक्शोंमें भी संभव है।

हम हजारों वर्षोंसे देखते आ रहे हैं श्रीर इस समय तो हमने बहुत बहें पैमानेपर देखा है कि हमारे जानते हुए ही हमारी माताएँ, बहनें श्रीर पुत्रियाँ अपहृत हुई । यह भी हम जानते हैं कि हम पुरुषोंके श्रवलत्वके कारणा ही हमारी क्षियों विशेष श्रवला एवं श्रनाथ बनकर श्रपहृत हुई, जिनका रच्चण एवं स्वामित्व करनेका हमारा स्मृतिखिद कर्त्तच्य माना जाता है । फिर भी हम इतने श्रिषक संस्कृत, इतने श्रिषक धार्मिक श्रीर इतने श्रिषक उन्नत हैं कि हमारी श्रपनी निर्वलताके कारणा श्रपहृत हुई क्षियों यदि फिर हमारे समाजमें श्राना चाई, तो हममेंसे बहुतसे उच्चताभिमानी पंडित, ब्राह्मण श्रीर उन्हींकी-सी मनोवृत्तिवाले कह देते हैं कि श्रव उनका स्थान हमारे यहाँ कैसे ! अगर कोई साहसिक व्यक्ति श्रपहृत स्त्रीको श्रपना लेता है, तो उस खीकी दुर्वशा या श्रवगणना करनेमें हमारी बहनें ही श्रिषक रस लेती हैं ।

इस प्रकार इम जिस किसी जीवन-च्रेत्रको लेकर विचार करते हैं, तो यही मालूम होता है कि इम भारतीय जितने प्रमाणमें संस्कृति तथा धर्मकी बातें करते हैं, इमारा समूचा जीवन उतने ही प्रमाणमें संस्कृति एवं धर्मसे दूर है। हाँ, इतना अवश्य है कि संस्कृतिके बाह्य रूप और धर्मकी बाहरी स्थूल लीकें इममें इतनी अधिक हैं कि शायद ही कोई दूसरा देश हमारे मुकाबलेमें खड़ा रह सके। केवल अपने विरल पुरुषोंके नामपर जीना और बड़ाईकी डींगें हॉकना तो असंस्कृति और धर्म-पराङ्मुखताका ही लच्चण है।

**₹**0 {E४5 ]

निया समाज।

## धर्म और बुद्धि

श्राज तक किसी भी विचारकने यह नहीं कहा कि धर्मका उत्पाद श्रीर विकास बुद्धिके सिवाय श्रीर भी किसी तत्त्वसे हो सकता है। प्रत्येक धर्म-संप्र-दायका इतिहास यही कहता है कि श्रमुक बुद्धिमान पुरुषोंके द्वारा ही उस धर्मकी उत्पत्ति या शुद्धि हुई है। हरेक धर्म-संप्रदायके पोषक धर्मगुरु श्रीर विद्वान इसी एक बातका स्थापन करनेमें गौरव समफते हैं कि उनका धर्म बुद्धि, तर्क, विचार श्रीर श्रमुमव-सिद्ध है। इस तरह धर्मके इतिहास श्रीर उसके संचालकके व्यावहारिक जीवनको देखकर हम केवल एक ही नतीजा निकाल सकते हैं कि बुद्धितत्त्व ही धर्मका उत्पादक, उसका संशोधक, पोषक श्रीर प्रचा-रक रहा है श्रीर रह सकता है।

ऐसा होते हए भी हम धर्मीके इतिहासमें बराबर धर्म श्रीर बुद्धितत्त्वका विरोध श्रीर पारस्परिक संघर्ष देखते हैं। केवल यहाँ के श्रार्य धर्मकी शाखाश्रोंमें ही नहीं बल्कि यूरोप श्रादि श्रन्य देशोंके ईसाई, इस्लाम श्रादि श्रन्य धर्मोंमें भी हम भतकालीन इतिहास तथा वर्तमान घटनात्रोंमें देखते हैं कि जहाँ बद्धि तत्त्वने अपना काम शुरू किया कि धर्मके विषयमें अनेक शक्का-प्रतिशक्का और तर्क-वितर्कपर्ण प्रश्नावली उत्पन्न हो जाती है। श्रीर बड़े श्राश्चर्यकी बात है कि धर्मगुर श्रीर धर्माचार्य जहाँ तक हो सकता है उस प्रशावलीका. उस तर्कपूर्ण विचारणाका श्रादर करनेके बजाय विशेष ही नहीं. सख्त विशेष करते हैं। उनके ऐसे विरोधी श्रीर संकचित व्यवहारसे तो यह जाहिर होता है कि अगर तर्क. शक्का या विचारको जगह दी जाएगी. तो धर्मका श्रस्तित्व ही नहीं रह सकेगा श्रयवा वह विकृत होकर ही रहेगा । इस तरह जब हम चारों तरफ धर्म श्रीर विचारणाके बीच विरोध-सा देखते हैं तब हमारे मनमें यह प्रश्न होना स्वाभा-विक है कि क्या धर्म श्रीर बुद्धिमें विरोध है ! इसके उत्तरमें संचेपमें इतना कहा जा सकता है उनके बीव कोई विरोध नहीं है श्रीर न हो सकता है। यदि सचमूच ही किसी धर्ममें इनका विरोध माना जाए तो हम यही कहेंगे कि उस बुद्धि-विरोधी धर्मसे हमें कोई मतलब नहीं। ऐसे धर्मको श्रांगीकार करनेकी श्रपेचा उसको श्रंगीकार न करनेमें ही जीवन सखी श्रौर विकसित रह सकता है।

धर्मके दो रूप हैं, एक तो जीवन-शुद्धि श्रीर दूषरा बाह्य व्यवहार । खमा, नम्रता, सत्य, संतोष श्रादि जीवनगत गुरा पहिले रूपमें श्राते हैं श्रीर स्नान,

तिलक, मूर्तिपूजन, यात्रा, गुरुसत्कार, देहदमनादि बाह्य व्यवहार दसरे रूपमें। सास्विक धर्मका इच्छक मनुष्य जब ऋहिंसाका महस्य गाता इस्राभी पूर्व-संस्कारवश कभी-कभी उसी वर्मकी रकाके लिए हिंसा. पारम्परिक पचपात तथा विरोधीपर प्रहार करना भी श्रावश्यक बतलाता है, सत्यका हिमायती भी ऐन मौके पर जब सत्यकी रजाके लिए श्रासत्यकी शरण लेता है, सबको सन्तर रहनेका उपदेश देनेवाला भी जब धर्म-समर्थनके लिए परिग्रहकी आवश्यकता बतलाता है, तब बद्धिमानोंके दिलमें प्रश्न होता है कि ऋधर्मस्वरूप समके जाने वाले हिंसा श्रादि दोशोंसे जीवन-शद्धि-रूप धर्मकी रहा या पृष्टि कैसे हो सकती है ! फिर वही बुद्धिशाली वर्ग अपनी शुक्काको उन विपरीतगामी गुइस्रों या परिइतों के सामने रखता है। इसी तरह जब बुद्धिमान वर्ग देखता है कि जीवन-शक्किका विचार किये बिना ही धर्मगढ श्रीर परिडत बाह्य क्रियाकारडोंको ही धर्म कहकर उनके ऊपर ऐकान्तिक भार दे रहे हैं श्रीर उन कियाकाएडों एवं नियत भाषा तथा वेशके बिना धर्मका चला जाना, नष्ट हो जाना, बत-लाते हैं तब वह अपनी शका उन धर्म-गरुओं, परिहतों आदिके सामने रखता है कि वे लोग जिन श्रस्थायी श्रीर परस्पर श्रसंगत बाह्य व्यवहारोंपर धर्मके नामसे पूरा भार देते हैं उनका सच्चे धर्मसे क्या श्रीर कहाँतक संबन्ध है ? प्राय: देखा जाता है कि जीवन-शुद्धि न होनेपर, बल्कि श्रशुद्ध जीवन होनेपर भी, ऐसे बाह्य-व्यवहार, श्रज्ञान, वहम, स्वार्थ एवं भोलेपनके कारण मनुष्यको धर्मात्मा समक्त लिया जाता है। ऐसे बाह्य-व्यवहारोंके कम होते हए या दसरे प्रकारके बाह्य-व्यवहार होनेपर भी सास्त्रिक धर्मका होना सम्भव हो सकता है। ऐसे प्रश्नोंके सनते ही उन धर्म-गुरुखां श्रीर धर्म पंहितोंके मनमें एक तरहकी भीति पैदा हो जाती है। वे समभने लगते हैं कि ये प्रश्न करनेवाले वास्तवमें तात्त्विक धर्मवाले तो हैं नहीं, केवल निरी तर्कशक्तिसे हम लोगोंके द्वारा धर्मरूपसे मनाये जानेवाले व्यवहारोंको श्रधम बतलाते हैं। ऐसी दशामें धर्मका व्यावहारिक बाह्यरूप भी कैसे टिक सकेगा ? इन धर्म-गठश्चोंकी दृष्टिमें ये लोग श्रवश्य ही धर्म-द्रोही या धर्म-विरोधी हैं। क्योंकि वे ऐसी स्थितिके प्रेरक हैं जिसमें न तो जीवन-शुद्धिरूपी श्रमली धर्म ही रहेगा श्रीर न भूठा सचा व्यावहारिक धर्म ही । धर्मगुरुश्रों श्रीर धर्म पंडितोंके उक्त भय श्रीर तजन्य उलटी विचारणामेंसे एक प्रकारका द्वन्द्व शुरू होता है । वे सदा स्थायी जीवन-श्बिरूप तास्विक धर्मको परे विश्लेषगाके साथ समकानेके बदले बाह्य व्यव-हारोंको त्रिकालावाधित कहकर उनके ऊपर यहाँतक जोर देते हैं कि जिससे कुद्धि-मान वर्ग उनकी दलीलोंसे ऊबकर, असन्तुष्ट होकर यही कह बैठता है कि गुढ

स्रीर पंडितोंका धर्म सिर्फ ढक्सेसला है-धोलेकी टट्टी है। इस तरह धर्मोपवेश-क स्रीर तर्कवादी बुद्धिमान् बर्गके बीच प्रतिच्या स्रन्तर स्रीर विरोध बद्दता ही जाता है। उस दशामें धर्मका स्राधार विवेकसून्य श्रद्धा, स्रज्ञान या वहम ही रह जाता है स्रीर बुद्धि एवं बजन्य गुर्गोंके साथ धर्मका एक प्रकारसे विरोध दिखाई देता है।

यूरोपका इतिहास बताता है कि विज्ञानका जन्म होते ही उसका सबसे पहला प्रतिरोध ईसाई धर्मकी क्रोरसे हुन्ना । श्रन्तमें इस प्रतिरोधसे धर्मका ही सर्वया नाश देखकर उसके उपदेशकोंने विज्ञानके मार्गमें प्रतिपच्ची भावसे श्राना ही छोड़ दिया । उन्होंने श्रपना चेत्र ऐसा बना लिया कि वे वैज्ञानिकोंके मार्गमें बिना बाधा डाले ही कुछ धर्मकार्य कर सर्वे । उधर वैज्ञानिकोंका भी चेत्र ऐसा निष्करटक हो गया कि जिससे वे विज्ञानकों । उधर वैज्ञानिकोंका भी चेत्र ऐसा निष्करटक हो गया कि जिससे वे विज्ञानकों विकास श्रीर सम्बर्धन निर्वाध रूपसे करते रहें । इसका एक सुन्दर श्रीर महत्त्वका परिणाम यह हुन्ना कि सामाजिक श्रीर श्रन्तमें राजकीय चेत्रसे भी धर्मका डेरा उठ गया श्रीर फलतः वहाँकी सामाजिक श्रीर राजकीय संस्थाएँ श्रपने ही गुगा-दोषोंपर बनने-विगइने लगीं ।

इस्लाम श्रौर हिन्दू धर्मकी सभी शाखाश्रोंकी दशा इसके विपरीत है। इस्लाम दीन श्रौर धर्मोंकी अपेखा बुद्धि श्रौर तर्कवादसे श्रिषक घवडाता है। शायद इसीलिए वह धर्म श्रभी तक किसी अन्यतम महात्माको पैदा नहीं कर सका श्रौर स्वयं स्वतन्त्रताके लिए उत्पन्न होकर भी उसने श्रपने श्रमुयाधियोंको अनेक सामाजिक तथा राजकीय वन्धनोंसे जकड़ दिया। हिन्दू धर्मकी शाखा-श्रोंका भी यही हाल है। वैदिक हो, बौद्ध हो या जैन, सभी धर्म स्वतन्त्रता का दावा तो बहुत करते हैं, फिर भी उनके अनुयायी जीवनके हरेक खेत्रमें श्रिषक से अधिक गुलाम हैं। यह स्थिति श्रव विचारकोंके दिलमें खटकने लगी है। वे सोचते हैं कि जब तक बुद्धि, विचार श्रौर तर्कके साथ धर्मका विरोध समभा जाएगा तब तक उस धर्मसे किसीका भला नहीं हो सकता। यही विचार श्राजकलके युवकोंकी मानसिक कान्तिका एक प्रधान लच्चण है।

राजनीति, समाजशास्त्र, धर्मशास्त्र, तर्कशास्त्र, इतिहास श्रीर विश्वान आदिका श्रम्यास तथा चिन्तन इतना श्रिषिक होने लगा है कि उससे युवकोके विचारमें स्वतन्त्रता तथा उनके प्रकाशनमें निर्भयता दिखाई देने लगी है। इधर धर्मगुद श्रीर धर्मपंडितोंका उन नवीन विद्याश्रोंसे परिचय नहीं होता, इस कारख वे श्रपने पुराने, वहमी, संकुचित श्रीर भीद खयालोंमें ही विचरते रहते हैं। ज्यों ही युवकवर्ग श्रपने स्वतन्त्र विचार प्रकट करने लगता है त्यों ही धर्मजीवी महाल्या घवड़ाने श्रीर कहने लगते हैं कि विद्या श्रीर विचारने ही तो

धर्मका नाश शुरू किया है। जैनसमाजकी ऐसी ही एक ताजी घटना है। श्रहमदाबादमें एक प्रेब्युएट वकीलने जो मध्यश्रेणीके निर्भय विचारक हैं, धर्म-के ब्यावहारिक स्वरूपर कुछ विचार प्रकट किये कि चारों श्रोरसे विचारके कब-स्तानोंसे धर्म-गुक्श्रोंकी श्रात्माएँ जाग पढ़ीं। इलचल होने लग गई कि ऐसा विचार प्रकट क्यों किया गया श्रीर उस विचारकको जैनधर्मोचित सजा क्या श्रीर कितनी दी जाए १ सजा ऐसी हो कि हिसात्मक भी न समभी जाय श्रीर हिंसा-समक सजासे श्रिषक कठोर भी सिद्ध हो, जिससे श्रागे कोई स्वतन्त्र श्रीर निर्मय भावसे धार्मिक विषयोंकी समीद्या न करे। इम जब जैनसमाजकी ऐसी ही पुरानी घटनाश्रों तथा श्राधुनिक घटनाश्रोंपर विचार करते हैं तब हमें एक ही बात मालूम होती है श्रीर वह यह कि लोगोंके खयालमें धर्म श्रीर विचारका विरोध ही जँच गया है। इस जगह हमें थोड़ी गहराईसे विचार-विश्लेषण करना होगा।

हम उन धर्मधुरंधरोंसे पूछुना चाहते हैं कि क्या वे लोग तात्त्विक और व्यावहारिक धर्मके स्वरूपको अभिन्न या एक ही समभते हैं ? और क्या व्याव-हारिक स्वरूप या बंधारणको वे अपरिवर्तनीय साबित कर सकते हैं ? व्यावहारिक धर्मका बंधारण और स्वरूप अगर बदलता रहता है और बदलना चाहिए तो इस परिवर्तनके विषयमें यदि कोई अभ्यासी और चिन्तनशील विचारक केवल अपना विचार प्रदर्शित करे, तो इसमें उनका क्या बिगहता है ?

सत्य, श्राहेंसा, संतोष श्रादि तात्त्विक धर्मका तो कोई विचारक श्रावर करता ही नहीं बल्कि वह तो उस तात्त्विक धर्मकी पृष्टि, विकास एवं उपयोगिताका स्वयं कायल होता है। वह जो कुछ श्रालोचना करता है, जो कुछ हेर-फेर
या तोष्ठ-फोड़की श्रावश्यकता बताता है वह तो धर्मके व्यावहारिक स्वरूपके
संबन्धमें है श्रीर उसका उइश्य धर्मकी विशेष उपयोगिता एवं प्रतिष्ठा बदाना
है। ऐसी स्थितिमें उसपर धर्म-विनाशका श्रारोप लगाना या उनका विरोध
करना केवल यही साबित करना है कि या तो धर्मधुरन्धर धर्मके वास्तविक स्वरूप
श्रीर हतिहासको नहीं समक्षते या समक्षते हुए भी ऐसा पामर प्रयत्न करनेमें
उनकी कोई परिस्थिति कारणाभृत है।

श्राम तौरते श्रनुयायी यहस्य वर्ग ही नहीं बल्कि साधु वर्गका बहुत वड़ा भाग भी किसी वस्तुका समुचित विश्लेषण करने श्रीर उसपर समतौलपन रख-नेमें नितान्त श्रसमर्थ है। इस स्थितिका कायदा उठाकर संकुचितमना साधु श्रीर उनके श्रनुयायी यहस्य भी, एक स्वरसे कहने लगते हैं कि ऐसा कहकर श्रमुकने धर्मनाश कर दिया। बेचारे भोले-भाले लोग इस बातसे श्रशानके श्रीर भी गहरे गड़ेमें जा गिरते हैं। वास्तवमें चाहिए तो यह कि कोई विचारक नए दृष्टि- विन्तुसे किसी विषयपर विचार प्रकट करें तो उनका सब दिलसे आदर करके विचार-स्वातंत्र्यको प्रोत्साहन दिया जाए । इसके बदलेमें उनका गला घोंटनेका जो प्रयत्न चारों श्रोर देखा जाता है उसके मूलमें मुक्ते दो तत्त्व मालूम होते हैं। एक तो उम विचारोंको समभ कर उनकी गलती दिखानेका श्रसामध्ये श्रीर दूसरा श्रकमेययताकी भित्तिके ऊपर श्रनायास मिलनेवाली श्राराम-तलवीके विनाशका भय।

यदि किसी विचारकके विचारोंमें आंशिक या सर्वथा गलती हो तो क्या उसे धर्मनेता समभ नहीं पाते ? अगर वे समभ सकते हैं तो क्या उस गलतीको वे चौगुने बलसे दलीलोंके साथ दर्शानेमें असमर्थ हैं ? अगर वे समर्थ हैं तो उचित उत्तर देकर उस विचारका प्रभाव लोगोंमेंसे नष्ट करनेका न्याय्य मार्ग क्यों नहीं लेते ? धर्मकी रत्नाके बहाने वे श्रज्ञान श्रीर श्रधर्मके संस्कार श्रपनेमें श्रीर समाजमें क्यों पृष्ट करते हैं ? मुक्ते तो सच बात यही जान पड़ती है कि चिरकालसे शारीरिक श्रीर दुसरा जवाबदेहीपूर्ण परिश्रम किए बिना ही मख-मली और रेशमी गहियोंपर बैठकर दूसरोंके पसीनेपूर्ण परिश्रमका पूरा फल बड़ी भक्तिके साथ चखनेकी जो आदत पड़ गई है, वही इन धर्मध्रंधरोंसे ऐसी उपहासास्पद प्रवृत्ति कराती है। ऐसा न होता तो प्रमोद-भावना श्रीर ज्ञान पूजाकी हिमायत करनेवाले ये धर्म-धुरन्धर विद्या, विज्ञान श्रीर विचार-स्वातन्त्र्यका श्रादर करते श्रीर विचारक युवकोंसे बड़ी उदारतासे मिलकर उनके विचारगत दोषोंको दिखाते श्रीर उनकी योग्यताकी कद्र करके ऐसे युवकोंको उत्पन्न करनेवाले श्रपने समाजका गौरव करते । खैर, जो कुछ हो पर श्रव दोनों पत्नोंमें प्रतिक्रिया शुरू हो गई है। जहाँ एक पच ज्ञात या अज्ञात रूपसे यह स्थापित करता है कि वर्म और विचारमें विरोध है, तो दूसरे पत्तको भी यह अवसर मिल रहा है कि वह प्रमाणित करे कि विचार-स्वातन्त्रय स्त्रावश्यक है। यह पूर्ण रूपसे समभ रखना चाहिए कि विचार-स्वातन्त्र्यके बिना मनुष्यका श्रास्तित्व ही श्रर्थशून्य है। वास्तवमें विचार तथा धर्मका विरोध नहीं, पर उनका पारस्परिक श्रनिवार्य संबन्ध है।

श्रगस्त १६३६ ]

[ श्रोसवाल नवयुवक ।

### विकासका मुख्य साधन

विकास दो प्रकारका है, शारीरिक श्रौर मानसिक । शारीरिक विकास केवल मनुष्यों में ही नहीं पशु-पित्वयों तकमें देखा जाता है । खान-पान-स्थान स्त्रादिक पूरे सुभीते मिलें और जिन्ता, भय न रहे तो पशु पत्ती भी खूब बलवान, पुष्ट श्रौर गठीले हो जाते हैं । मनुष्यों श्रौर पशु पित्वयोंके शारीरिक विकासका एक अन्तर ध्यान देने योग्य है, कि मनुष्यका शारीरिक विकास केवल खान-पान और रहन-सहन श्रादिके पूरे सुभीते श्रौर निश्चिन्ततासे ही सिद्ध नहीं हो सकता जब कि पशु-पित्वयांका हो जाता है । मनुष्यके शारीरिक विकासके पीछे जब प्रा श्रौर ममुचित मनोव्यापार-बुद्धियोग हो, तभी वह पूरा और समुचित रूपसे भिद्ध हो सकता है, श्रौर किसी तरह नहीं । इस तरह उसके शारीरिक-विकासका श्रसाधारण श्रौर प्रधान साधन बुद्धियोग-मनोव्यापार-संयत प्रवृत्ति है ।

मानसिक-विकास तो जहाँ तक उसका पूर्णरूप संभव है मनुष्य मात्रमें है। उसमें शरीर-योग-देह-व्यापार श्रवश्य निमित्त है, देह-योगके बिना वह सम्भव ही नहीं, फिर भी कितना ही देह-योग क्यों न हो, कितनी ही शारीरिक पुष्टि क्यों न हो, कितनी ही शारीरिक पुष्टि क्यों न हो, कितनी ही शारीरिक पुष्टि क्यों न हो, कितनी ही शारीरिक पाय सास्प्रिक रीतिसे समुचित दिशामें मनकी गति-विधि न हो तो पूरा मानसिक विकास कभी सम्भव नहीं।

श्रर्थात् मनुष्यका पूर्णं श्रौर समुचित शारीरिक श्रौर मानसिक विकास केवल व्यवस्थित श्रौर जागरित बुद्धि-योगकी श्रपेचा रखता है।

हम अपने देशमें देखते हैं कि जो लोग खान-पानसे और आर्थिक दृष्टिसे ज्यादा निश्चित्त हैं, जिन्हें विरासतमें पैतृक सम्पत्ति जमींदारी या राजसत्ता प्राप्त है, वे ही अधिकतर मानसिक विकासमें मंद होते हैं। खास-खास धनवानों की सन्तानों, राजपुत्रों और जमींदारों को देखिए। बाहरी चमक-दमक और दिखा-बटी फुर्ती होने पर भी उनमें मनका, विचारशक्तिका, प्रतिभाका कम ही विकास होता है। बाह्य साधनों की उन्हें कमी नहीं, पढ़ने-लिखने के साधन भी पूरे प्राप्त हैं, शिजक-अध्यापक भी यथेष्ट मिलते हैं, फिर भी उनका मानसिक विकास एक तरहसे कके हुए तालाबके पानीकी तरह गतिहीन होता है। दूसरी आर जिसे विरासतमें न तो कोई स्थूल सम्पत्ति मिलती है और न कोई दूसरे मनोयोगके सुभीते सरलतासे मिलते हैं, उस वर्गमेंसे असाधारण मनोविकासवाले व्यक्ति पैदा

होते हैं। इस अन्तरका कारण क्या है होना तो यह चाहिए था कि जिन्हें साधन अधिक और अधिक सरलतासे प्राप्त हों वे ही अधिक और जल्दी विकास प्राप्त करें पर देखा जाता है उलटा। तब हमें खोजना चाहिए कि विकास सकी असली जड़ क्या है ? मुख्य उपाय क्या है कि जिसके न होनेसे और सब न होनेके बराबर हो जाता है।

जवाब बिलकुल सरल है श्रीर उसे प्रत्येक विचारक व्यक्ति श्रपने श्रीर श्रपने श्रास-पासवालों के जीवनमेंसे पा सकता है। वह देखेगा कि जवाबदेही या उत्तरदायित्व ही विकासका प्रधान बीज है। हमें मानस-शास्त्रकी दृष्टिसे देखना चाहिए कि जवाबदेहीमें ऐसी क्या शक्ति है जिससे वह अन्य सब विका-सके साधनोंकी अपेद्धा प्रधान साधन बन जाती है। मनका विकास उसके सत्व-श्रंशकी योग्य श्रौर पूर्ण जागृतिपर ही निर्भर है। जब राजस या तामस श्रंश सत्वगुणसे प्रवल हो जाता है तब मनकी योग्य विचारशक्ति या शुद्ध विचार-शक्ति श्रावृत या क्रिएटत हो जाती है। मनके राजस तथा तामस श्रंश बलवान होनेको व्यवहारमें प्रमाद कहते हैं। कौन नहीं जानता कि प्रमादसे वैयक्तिक श्रीर सामष्टिक सारी खराबियाँ होती हैं। जब जवाबदेही नहीं रहती तब मनकी गति कुरिठत हो जाती है श्रीर प्रमादका तत्त्व बढने लगता है जिसे योग-शास्त्रमें मनकी जिस श्रीर मढ श्रवस्था कहा है। जैसे शरीरपर शक्तिसे श्रधिक बोक लादनेपर उसकी स्फूर्ति, उसका स्नायुवल, कार्यसाधक नहीं रहता वैसे ही रजोगुगुजनित जिप्त अवस्थामें और तमोगगुजनित मुढ अवस्थाका बीभ पड़ने-से मनकी स्वभाविक सत्वरागाजनित विचार-शक्ति निष्क्रिय हो जाती है। इस तरह मनकी निष्क्रियताका मुख्य कारण राजस श्रीर तामस गुणका उद्रेक है। जब हम किसी जवाबदेहीको नहीं लेते या लेकर नहीं निवाहते. तब मनके सास्विक अंशकी जागृति होनेके बदले तामस और राजस अंशकी प्रबलता होने लगती है। मनका सूदम सचा विकास रुककर केवल स्थूल विकास रह जाता है और वह भी सत्य दिशाकी स्रोर नहीं होता । इसीसे बेजवाबदारी मनुष्य जातिके लिए सबसे अधिक खतरेकी वस्तु है। वह मनुष्यको मनुष्यत्वके यथार्थ मार्गसे गिरा देती है। इसीसे जवाबदेहीकी विकासके प्रति असाधारण प्रधानताका भी पता चल जाता है।

जवाबदेही अनेकं प्रकारकी होती है—कभी-कभी वह मोहमेंसे आती है। किसी युवक या युवतीको लीजिए। जिस व्यक्तिपर उसका मोह होगा उसके प्रति वह अपनेको जवाबदेह समकेगा, उसीके प्रति कर्तव्य-पालनकी चेष्टा करेगा, दूसरोंके प्रति वह उपेद्या भी कर सकता है। कभी-कभी जवाबदेही स्नेह या

प्रेममेंसे ब्राती है। माता अपने बच्चेके प्रति उसी स्नेहके वहा कर्तव्य पालन करती है पर दसरोंके बच्चोंके प्रति अपना कर्तव्य भूल जाती है। कभी जवाबदेही भय-मेंसे ज्ञाती है। अगर किसीको भय हो कि इस जड़ालमें रातको या दिनको शेर श्राता है. तो वह जागरित रहकर श्रनेक प्रकारसे बचाव करेगा. पर भय न रहनेसे फिर बेफिक होकर अपने और दूसरोंके प्रति कर्तव्य भूल जाएगा । इस तरह लोभ-वृत्ति. परिग्रहाकांचा, क्रोधकी भावना, बदला चुकानेकी वृत्ति, मान-मत्सर श्रादि श्रनेक राजस-तामस श्रंशोंसे जवाबदेही थोडी या बहत. एक या दसरे रूपमें. पैदा होकर मानुषिक जीवनका सामाजिक और आर्थिक चक्र चलता रहता है। पर ध्यान रखना चाहिए कि इस जगह विकासके, विशिष्ट विकासके या पूर्ण विकासके असाधारण श्रीर प्रधान साधन रूपसे जिस जवाबदेहीकी श्रीर संकेत किया गया है वह उन सब मर्यादित और संकृचित जवाब देहियोंसे भिन्न तथा परे हैं । वह किसी संशिक संक्रिचित भावके ऊपर श्रवलम्बित नहीं है, वह सबके प्रति. सदाके लिए. सब स्थलोमें एक-सं होती है चाहे वह निजके प्रति हो. चाहे कौटम्बक, सामाजिक, राष्टीय श्रीर मानुषिक व्यवहार मात्रमें काम लाई जाती हो। वह एक ऐसे भावमेंसे पैदा होती है जो न तो चिश्वक है. न संकचित श्रीर न मलीन । वह भाव श्रपनी जीवन-शक्तिका यथार्थ श्रनभव करनेका है । जब इस भावमेंसे जवाब देही प्रकट होती है तब वह कभी हकती नहीं। सोते जागते सतत वेगवती नदीके प्रवाहकी तरह अपने पथपर काम करती रहती है। तब जिस या मढ भाग मनमें फटकने ही नहीं पाता । तब मनमें निष्क्रियता या कटिलताका संचार सम्भव ही नहीं। जवाब देहीकी यही संजीवनी शक्ति है. जिसकी बढीलत वह श्रन्य सब साधनींपर श्राधिपत्य करती है श्रीर पामरसेपामर. गरीबसे गरीब, दुर्वलसे दुर्वल श्रीर तुन्छसे तुन्छ समके जानेवाले कुल या परि-वारमें पैदा हुए व्यक्तिको सन्त, महत्त, महात्मा, श्रवतार तक बना देती है।

गरज यह कि मानुषिक विकासका आधार एकमात्र जवाबदेही है और वह किसी एक भावसे संचालित नहीं होती । अस्थिर संकुचित या चुद्र भावोमेंसे भी जवाबदेही प्रवृत्त होती है । मोह, स्नेह, भय, लोभ आदि भाव पहले प्रकारके हैं और जीवन-शक्तिका यथार्थानुभव दसरे प्रकारका भाव है ।

श्रव हमें देखना होगा कि उक्त दो प्रकारके भावोंमें परस्पर क्या श्रन्तर है श्रीर पहले प्रकारके भावोंकी श्रपेचा दूसरे प्रकारके भावोंमें श्रगर श्रेष्ठता है तो वह किस सबबसे है १ श्रगर यह विचार स्पष्ट हो जाए तो फिर उक्त दोनों प्रकारके भावोंपर श्राश्रित रहनेवाली जवाबदेहियोंका भी श्रन्तर तथा श्रेष्ठता-कनिष्ठता ध्यानमें श्रा जाएगी।

मोहमें रसानुभूति है, सुख-संवेदन भी है। पर वह इतना परिमित और इतना श्रस्थिर होता है कि उसके आदि. मध्य और अन्तमें ही नहीं उसके प्रत्येक श्रंशमें शंका, दुःख श्रौर चिन्ताका भाव भरा रहता है जिसके कारण घड़ीके लोलककी तरह वह मनुष्यके चित्तको श्रक्षिर बनाए रखता है। मान लीजिए कि कोई युवक अपने प्रेम-पात्रके प्रति स्थल मोहवश बहुत ही दत्त-चित्त रहता है, उसके प्रति कर्तव्य पालनमें कोई बूटि नहीं करता, उससे उसे रसानुभव श्रीर सुख-संवेदन भी होता है। फिर भी बारीकीसे परीचया किया जाए. तो मालूम होगा कि वह स्थूल मोह श्रगर सौन्दर्य या भोगलालसासे पैदा हम्रा है, तो न जाने वह किस च्या नष्ट हो जाएगा, घट जाएगाया मन्य रूप-में परिखत हो जाएगा। जिस चुण युवक या युवतीको पहले प्रेम-पात्रकी श्रपेचा दसरा पात्र श्रधिक सुन्दर, श्रधिक समृद्ध, श्रधिक बलवान् या श्रधिक श्चनुकूल मिल जाएगा, उसी चुणा उसका चित्त प्रथम पात्रकी श्रोरसे इटकर दसरी श्रोर अक पड़ेगा श्रीर इस अकावके साथ ही प्रथम पात्रके प्रति कर्तव्य-पालनके चककी, जो पहलेसे चल रहा था. गति श्रीर दिशा बदल जाएगी। दूसरे पात्रके प्रति भी वह चक योग्य रूपसे न चल सकेगा आरे मोहका रसानुभव जो कर्त्तव्य-पालनसे संतुष्ट हो रहा था. कर्तव्य-पालन करने या न करनेपर भी अतुप्त ही रहेगा। माता मोहवश अंगजात बालकके प्रति अपना सब कुछ न्यौछावर करके रसानुभव करती है, पर उसके पीछे श्रगर सिर्फ मोहका भाव है तो रसानभव बिलकुल संक्रचित श्रीर श्रास्थर होता है । मान लीजिए कि वह बालक मर गया और उसके बदलेमें उसकी अपेदा भी अधिक सन्दर श्रीर पृष्ट दुसरा बालक परवरिशके लिए मिल गया, जो बिलकुल मातृहीन है। परन्त इस निराधार श्रीर सुन्दर थालकको पाकर भी वह माता उसके प्रति श्रपने कर्तव्य-पालनमें वह रखानुभव नहीं कर सकेगी जो अपने अंगजात बालकके प्रति करती थी। बालक पहलेसे भी श्रब्छा मिला है, माताको बालककी स्पृहा है श्रीर श्रर्पण करनेकी वृत्ति भी है। बालक भी मातहान होनेसे बालकापेखिणी माताकी प्रेम-वित्तका अधिकारी है। फिर भी उस माताका चित्त उसकी और मक्त भारासे नहीं बहता । इसका सबब एक ही है श्रीर वह यह कि उस माताकी न्यौद्धावर या श्रर्पशृक्षतिका प्रेरक भाव केवल मोह था, जो स्नेह होकर भी शुद्ध श्रीर व्यापक न था, इस कारण उसके हृदयमें उस भावके होनेपर भी उसमेंसे कर्त्तेव्य-पालनके फव्वारं नहीं छूटते, भीतर ही भीतर उसके हृदयको दवाकर सुलीके बजाय दुखी करते हैं, जैसे खाया हुआ पर हजम न हुआ सुन्दर श्रम । वह न तो खून बनकर शरीरको सुख पहुँचाता है श्रीर न बाहर निकलकर शरी-

रको हलका ही करता है। भीतर ही भीतर सहकर शरीर ख्रौर चित्तको श्रास्त्रस्य बनाता है । यही स्थिति उस माताके कर्त्तव्य पालनमें श्रापरिकात स्नेह मावकी होती है। इसने कभी भयवश रच्च एके वास्ते स्रोपडा बनाया. उसे सँभाला भी । दसरोंसे बचनेके निमित्त ऋखाड़ेमें बल सम्पादित किया. कवायद श्रीर निशानेवाजीसे सैनिक शक्ति प्राप्त की, श्राक्रमणके समय ( चाहे वह निजके ऊपर हो, कुदुस्त, समाज या राष्ट्रके ऊपर हो ) सैनिकके तौरपर कर्चव्य-पालन भी किया, पर श्रगर वह भय न रहा, खासकर श्रपने निजके जपर या हमने जिसे अपना समका है या जिसको हम अपना नहीं समकते. जिस राष्ट्रको हम निज राष्ट्र नहीं समभते उसपर हमारी श्रपेचा भी ऋषिक श्रीर प्रचंड भय श्रा पड़ा. तो हमारी भय-त्राण-शक्ति हमें कर्त्तव्य-पालनमें कभी प्रेरित नहीं करेगी, चाहे भयसे बचने बचाने की हममें कितनी ही शक्ति क्यों न हो । वह शक्ति संकुचित भावोंमेंसे प्रकट हुई है तो जरूरत होनेपर भी वह काम न श्राप्ता श्रीर जहाँ जरूरत न होगी या कम जरूरत होगी वहाँ खर्च होगी। श्रमी श्रमी इमने देखा है कि यूरोपके श्रीर दूसरे राष्ट्रोंने भयसे बचने श्रीर बचानेकी निस्सीम शक्ति रखते हुए भी भयत्रस्त एबीसीनियाकी हजार प्रार्थना करनेपर भी कुछ भी मदद न की। इस तरह भयजनित कर्त्तव्य-पालन अधूरा होता है और बहुधा विपरीत भी होता है। मोह कोटिमें गिने जानेवाले सभी भावींकी एक ही जैसी अवस्था है. वे भाव बिलकल अध्रे, अस्थिर और मलिन होते हैं।

जीवन-शक्तिका यथार्थ अनुभव ही दूसरे प्रकारका भाव है जो न तो उदय होनेपर चिलत या नष्ट होता, न मर्यादित या संकुचित होता अप्रीर न मिलन होता है। प्रश्न होता है कि जीवन-शक्तिके यथार्य अनुभवमें ऐसा कीन-सा तस्त्व है जिससे वह सदा स्थिर, ज्यापक और शुद्ध ही बना रहता है? इसका उत्तर पानेके लिए हमें जीवन-शक्तिके स्वरूपपर थोड़ा-साविचार करना होगा।

हम अपने आप सोचें और देखें कि जीवन-शक्ति क्या वस्तु है। कोई मां समभ्रदार श्वासोच्छवास या प्रायको जीवनकी मूलाधार शक्ति नहीं मान सकता, क्योंकि कभी कभी ध्यानकी विशिष्ट अवस्थामें प्राय संचारके चालू न रहनेपर भी जीवन बना रहता है। इससे मानना पढ़ता है कि प्रायसंचाररूप जीवनकी प्रेरक या आधारभूत शक्ति कोई और ही है। अभी तकके सभी आध्यात्मिक सूद्म अनुभवियोंने उस आधारभूत शक्तिको चेतना कहा है। चेतना एक ऐसी स्थिर और प्रकाशमान शक्ति है जो देहिक, मानसिक और ऐद्विक आदि सभी कार्योंपर जानका, परिजानका प्रकाश अनवरत डालती रहती है। इन्द्रियाँ कुछ

भी प्रवृत्ति क्यों न करें, मन कहीं भी गति क्यों न करे, देह किसी भी व्यापारका क्यों न ग्राचरण करे. पर उस सबका सतत भान किसी एक शक्तिको थोड़ा बहत होता ही रहता है। हम प्रत्येक अवस्थामें अपनी दैहिक, ऐन्द्रिक और मानसिक क्रियासे जो थोड़े बहुत परिचित रहा करते हैं, सो किस कारणासे ! जिस कारवासे हमें अपनी क्रियाओंका संवेदन होता है वही चेतना शक्ति है श्रीर हम इससे ऋषिक या कम कछ भी नहीं हैं। श्रीर कुछ हो यान हो. पर हम चेतनाश्रन्य कभी नहीं होते । चेतनाके साथ ही साथ एक दसरी शक्ति श्रीर श्रोतप्रोत है जिसे हम संकल्प शक्ति कहते हैं। चेतना जो कुछ समभती मोचती है उसको क्रियाकारी बनानेका या उसे मुर्तरूप देनेका चेतनाके साथ श्रन्य कोई बल न होता तो उसकी सारी समभ बेकार होती श्रीर हम जहाँ के तहाँ बने रहते । इस अनुभव करते हैं कि समक्ष, जानकारी या दर्शनके अनु-सार यदि एक बार संकल्प हन्ना तो चेतना पूर्णतया कार्याभिमुख हो जाती है। जैसे कदमेवाला संकल्प करता है तो सारा बल संचित होकर उसे कहा बालता है। संकल्प शक्तिका कार्य है बलको विखरनेसे रोकना । संकल्पसे संचित बल संचित भाषके बल जैसा होता है। संकल्पकी मदद मिली कि चेतना गतिशील हुई और फिर अपना साध्य सिद्ध करके ही संतुष्ट हुई। इस गतिशीलताको चेतनाका वीर्य समभना चाहिए। इस तरह जीवन शक्तिके प्रधान तीन ग्रंश हैं-चेतना. संकल्प श्रीर वीर्य या बल । इस त्रिश्रंशी शक्तिको ही जीवन-शक्ति समित्र. जिसका अनुभव हमें प्रत्येक छोटे बड़े सर्जन-कार्यमें होता है। अगर समक्त न हो, संकल्प न हो श्रीर पुरुषार्थ-वीर्यगति-न हो तो कोई भी सर्जन नहीं हो सकता । ध्यानमें रहे कि जगतमें ऐसा कोई छोटा-बढ़ा जीवनधारी नहीं है जो किसी न किसी प्रकार सर्जन न करता हो । इससे प्राशीमात्रमें उस्त त्रित्रांगी कीवन-शक्तिका पता चल जाता है। यों तो जैसे इम अपने आपमें प्रत्यन्त अनुभव करते हैं वैसे ही अन्य प्राणियोंके सर्जन-कार्यसे भी उनमें मौनद उस शक्तिका अनुमान कर सकते हैं। फिर भी उसका अनुभव, और सो भी यथार्थ अनुभव. एक अलग वस्त है।

यदि कोई सामने खड़ी दीवालसे इन्कार करे, तो इम उसे मानेंगे नहीं। इम तो उसका ऋरितल ही अनुभव करेंगे। इस तरह अपनेमें और द्सामें मौजूद उस जिन्नांशी शक्तिके ऋस्तित्वका, उसके सामर्थका अनुभव करना जीवन-शक्तिका यथार्थ अनुभव है।

जब ऐसा अनुभव प्रकट होता है तब श्रपने खापके प्रति और दूखरोंके प्रति जीवन-दृष्टि बदल जाती है। फिर तो ऐसा भाव पैदा होता है कि सर्वत्र त्रिखंडी जीवन-शक्ति (सिंचदानन्द) या तो ऋखण्ड या एक है या सर्वत्र समान है। किसीको संस्कारानुसार ऋमेदानुभव हो या किसीको साम्यानुभव, पर परि-णाममें कुछ भी फर्क नहीं होता। ऋमेद-दृष्टि धारण करनेवाला दूसरोंके प्रति यही जवाबदेही धारण करेगा जो ऋपने प्रति। वास्तवमें उसकी जवाबदेही या कर्तव्य-दृष्टि ऋपने परायेके मेदसे भिन्न नहीं होती, इसी तरह साम्य दृष्टि धारण करनेवाला भी ऋपने परायेके मेदसे कर्तव्य दृष्टि या जवाबदेहीमें तारतम्य नहीं कर सकता।

मोहकी कोटिमें श्रानेवाले भावंसे प्रेरित उत्तरदायित्व या कर्तव्य-दृष्ट एकसी अख्यध्य या निरावरण नहीं होती जब कि जीवन शक्तिके यथार्थ श्रानुभवसे प्रेरित उत्तरदायित्व या कर्तव्य-दृष्ट खदा एक-सी श्रीर निरावरण होती है क्योंकि वह भाव न तो राजस श्रंशसे श्राता है श्रीर न तामस श्रंशसे श्राभिभृत हो सकता है। वह भाव साहजिक है, साल्विक है।

मानवजातिको सबसे बड़ी श्रीर कीमती जो क़दरती देन मिली है वह है जस साहजिक भावको धारण करने या पैदा करनेकी सामर्थ्य या योग्यता जो विकासका-मूराधारण विकासका-मूख्य साधन है। मानव-जातिके इतिहासमें बुद्ध, महावीर श्रादि श्रनेक सन्त-महन्त हो गए हैं, जिन्होंने हजारों विघ्न-बाधा-श्रोंके होते हए भी मानवताके उद्धारकी जवाबदेहीसे कभी सुँह न मोड़ा। श्रापने शिष्यके प्रलोभनपर सॉकेटीस मृत्युम्खमें जानेसे बच सकता था पर उसने शारीरिक जीवनकी श्रपेचा श्राध्यात्मक सत्यके जीवनको पसन्द किया श्रीर मृत्य क्ये हरा त सकी । जीसिसने श्रपना नया प्रेम-सन्देश देनेकी जवाबदेहीको श्रदा करनेमें शलीको सिंहासन माना । इस तरहके पुराने उदाहरणोंकी सचा-हैमें सन्देहको वर करनेके लिए ही मानो गाँधीजीने श्रभी-श्रभी जो चमत्कार हिस्ताया है वह सर्वविदित है। उनको हिन्दुत्व-स्त्रार्थत्वके नामपर प्रतिष्ठाप्राप्त बाह्यगों श्रीर श्रमणोंकी सैकड़ों कुरूढ़ि पिशाचियां चलित न कर सकी। न तो हिंद-मुसलमानोंकी दएड।दएडी या शस्त्राशस्त्रीने उन्हें कर्तव्य-चलित किया श्रीर न उन्हें मृत्यु ही डरा सकी । वे ऐसे ही मनुष्य थे जैसे हम । फिर क्या कारण है कि उनकी कर्तव्य हिष्ट या जवाबदेही ऐसी स्थिर, व्यापक श्रीर शुद्ध थी और हमारी इसके विपरीत । जवाब सीधा है कि ऐसे पहलों में उत्तरदायित्व या कर्तव्य-दृष्टिका प्रेरक भाव जीवन-शक्तिके यथार्थ श्रनभवमेंसे श्राता है जो हममें नहीं हैं।

ऐसे पुरुषोंको जीवन-शक्तिका जो यथार्थ श्रनुभव हुत्रा है उसीको जुदे-जुदे दार्शनिकोंने जुदी जुदी परिभाषामें वर्णन किया है। उसे कोई श्राह्म-साज्ञात्कार कहता है, कोई ब्रह्म-सालात्कार श्रीर कोई ईश्वर-दर्शन, पर इससे वस्तुमें श्रन्तर नहीं पड़ता । इसने ऊपरके वर्णनमें यह बतलानेकी चेष्टा की है कि मोहजनित भावोंकी श्रपेल्वा जीवन-शक्तिके यथार्थ श्रनुभवका भाव कितना श्रीर क्यों श्रेष्ठ है श्रीर उससे प्रेरित कर्तव्य-दृष्टि या उत्तरदायित्व कितना श्रेष्ठ है। जो वसुधाको कुदुम्ब समभत्ता है, वह उसी श्रेष्ठ भावके कारण । ऐसा भाव केवल शब्दोंसे श्रा नहीं सकता । वह भीतरसे उगता है श्रीर वही मानवीय पूर्ण विकासका मुख्य साधन है। उसीके लाभके निमित्त श्रध्यातम-शास्त्र है, योगमार्ग है, श्रीर उद्योकी साधनामें मानव-जीवनकी कृतार्थता है।

**ई० १६५०**]

[ संपूर्णानन्द-श्रभिनन्दन प्रन्थ

# जीवन-दृष्टिमें मौलिक परिवर्त्तन

इतिहासके श्रारम्भमें वर्तमान जीवन-पर ही श्रिधिक भार दिया जाता था। पारलौकिक जीवनकी बात हम सुल-सुविधामें श्रीर पुर्धतके समय ही करते थे। वेदोंके कथनानुसार 'चरवैति चरैबैति चराति चरतो मगः' (श्रर्थात् चलो, चलो, चलनेवालेका ही भाग्य चलता है) को ही हमने जीवनका मूलमन्त्र माना है।

पर श्राज इमारी जीवन-दृष्टि विलकुल बदल गई है। श्राज इम इस जीवनकी उपेचा कर परलोकका जीवन सुधारनेकी ही विशेष चिन्ता करते हैं। इसका दुष्परिणाम यह हुश्रा है कि जीवनमें धिरश्रम श्रीर पुरुषार्थ करनेकी हमारी श्रावत विलकुल छूट गई है। पुरुषार्थकी कमीसे हमारा जीवन विलकुल कृत्रिम श्रीर खोखला होता जा रहा है। जिस प्रकार जङ्गलमें चरनेवाली गाय-वकरीकी श्रपेचा घरपर वँधी रहनेवाली गाय-वकरीका दूध कम लाभदायक होता है, उसी प्रकार घरमें कैद रहनेवाली खियांकी सन्तान मो शक्तिशाली नहीं हो सकती। पहले चित्रयोंका बल-विक्रम प्रसिद्ध था, पर श्रव विलासिता श्रीर श्रकर्मप्यतामें पले राजा-रईसोंके बच्चे बहुत ही श्रशक्त श्रीर पुरुषार्थहीन होते हैं। श्रागेके चित्रयोंकी तरह न तो वे लम्बी पैदलयात्रा या घुडसवारी कर सकते हैं श्रीर न श्रीर कोई श्रम ही। इसी प्रकार वैश्योंमें भी पुरुषार्थकी हानि हुई है। पहले वे श्रयन, फारस, मिस्न, बाली, सुमात्रा, जावा श्रादि दूर-दूरके स्थानोंमें जाकर ज्यापार-वाणिज्य करते थे। पर श्रव उनमें वह पुरुषार्थ नहीं है, श्रव तो उनमेंसे श्रधिकांशकी तोंदें श्राराम-तल श्रीर श्रालस्वके कारण बढ़ी हुई न तर श्राती हैं।

श्राज तो हम जिसे देखते हैं वही पुरुषार्थ श्रीर कर्म करनेके बजाय धर्म-कर्म श्रीर पूजा-पाठके नामपर ज्ञानकी खोजमं व्यस्त दीखता है। परमेश्वरकी भक्ति तो उसके गुणोंका रमरण, उसके रूपकी पूजा श्रीर उसके प्रति श्रद्धामें है। पूजाका मूलमन्त्र है 'सर्वभूतिहिते रतः' (सब भूतोंके हितमें रत है)— श्रर्थात् हम सब लोगोंके साथ श्रन्छा बर्ताव करें, सबके कल्याण्यकी बात सोचें। श्रीर सच्ची भक्ति तो सबके सुखमें नहीं, दु:खमें साम्भीदार होनेमें है। ज्ञान है श्राहम-ज्ञान; जड़से भिन्न, चेतनका बोध ही तो सच्चा ज्ञान है। इसलिए चेतनके प्रति ही हमारी श्रधिक श्रद्धा होना चाहिए, जड़के प्रति कम। पर इस बातकी कसीटी क्या है कि हमारी श्रद्धा जड़में ज्यादा है या चेतनमें १ उदा- इरगुके रूपमें मान लीजिए कि एक बच्चेने किसी धर्म-पुस्तकपर पाँव रख दिया। इस अपराधपर इम उसको तमाचा मार देते हैं। क्योंकि हमारी निगाहमें जड़ पुस्तकसे चेतन लड़का हैच है।

यित सही मानोमें इम ज्ञान-मार्गका अनुसरण करें, तो सद्गुणोंका विकास होना चाहिए। पर होता है उलटा। इम ज्ञान-मार्गके नामपर वैराग्य लेकर लॅगोटी धारण कर लेते हैं, शिष्य बनाते हैं और अपनी इहलोंकिक जिम्मेदारि-योंसे खुडी ले लेते हैं। दरअसल वैराग्यका अर्थ है जिसपर राग हो, उससे विरत होना। पर इम वैराग्य लेते हैं उन जिम्मेदारियोंसे, जो आवश्यक हैं और उन कामोंसे, जो करने चाहिए। इम वैराग्यके नामपर अपंग पशुआंकी तरह जीवनके कर्म-मार्गसे इट कर यूसरोंसे सेवा करानेके लिए उनके सिरपर सवार होते हैं। वास्तवमें होना तो यह चाहिए कि पारलोंकिक ज्ञानसे इह-लोकके जीवनको उच्च बनाया जाए। पर उसके नामपर यहाँके जीवनकी जो जिम्मेदारियों हैं, उनसे मुक्ति पानेकी चेष्टाकी जाती है।

लोगोंने ज्ञान-मार्गके नामपर जिस स्वार्थात्मला श्रीर विलाखिताको चिरतार्थं किया है, उसका परिखाम स्पष्ट हो रहा है। इसकी श्रोटमें जो कविताएँ रची गईं, वे अधिकांश्रमें श्रंगार-प्रधान हैं। तुकारामके भजनों श्रीर बाउलोंके गीतोंमें जिस वैराग्यकी छाप है, सफ-सीचे श्र्यमें उनमें बल या कर्मकी कहीं गन्ध मी नहीं। उनमें है यथार्थवाद श्रीर जीवनके स्थूल सत्यसे पलायन। यही बात मन्दिरों श्रीर मटोमें होनेवाले कीर्चनोंके संबन्धमें भी कही जा सकती है। इतिहासमें मटों श्रीर मन्दिरोंक ध्वंसकी जितनी घटनाएँ हैं, उनमें एक बात तो बहुत ही स्पष्ट है कि दैवी शक्तिकी दुहाई देनेवाले पुजारियों या साधुश्रोंने उनकी रच्चाके लिए कभी श्रपने प्राण नहीं दिए। बिस्तयार खिलजीने दिश्लीसे सिर्फ १६ छुइसवार लेकर बिहार-युक्तप्रान्त श्रादि जीते श्रीर बङ्गालमें जाकर लच्मणसेनको पराजित किया। जब उसने सुना कि परलोंक सुधारने-वालोंके दामसे मन्दिरोमें बड़ा धन जमा है, मूर्तियों तकमें रक भरे हैं ता उसने उन्हें लटा श्रीर मुर्तियोंको तोड़ा।

शान-मार्गके ठेकेदारोंने जिस तरहकी संकीर्णता फैलाई, उससे उन्होंकां नहीं, न जाने कितनोंका जीवन दुःखमय बना । उद्दीसकां कालापहाद ब्राक्षस्य था, पर उसका एक मुसलमान लड़कीसे प्रेम हो गया । भला ब्राह्मस्य उसे कैसे स्वीकार कर सकते थे ? उन्होंने उसे जातिच्युत कर दिया । उसने लाख मिन्नतें खुशामर्थे की, माफी माँगी; पर कोई सुनवाई नहीं हुई । श्रन्तमें उसने कहा कि यदि मैं पापी होऊँ, तो जगन्नाथकी मूर्ति मुक्ते दश्ब देगी। पर मूर्ति स्या दश्ब

देती ? श्राखर वह मुसलमान हो गया । फिर उसने केवल जगन्नाथकी मूर्ति ही नहीं, श्रन्य सैक्क्षों मूर्तियाँ तो ही श्रीर मंदिरों को लूटा । ज्ञान-मार्ग श्रीर पर-लोक सुधारनेके मिथ्या श्रायोजनोंकी संकीर्णताके कारण ऐसे न-जाने कितने श्रन्य हुए हैं श्रीर ढोंग-पाखरडोंको प्रश्रय मिला है। पहले शाकद्वीपी ब्राह्मण ही तिलक-चन्दन लगा सकता था । फल यह हुआ कि तिलक-चन्दन लगानेवाले सभी लोग शाकद्वीपी ब्राह्मण गिने जाने लगे । प्रतिष्ठाके लिए यह दिखावा इतना बढ़ा कि तीसरी-चौथी शताब्दीमें श्राए हुए विदेशी पादरी भी दिख्यमें तिलक-जनेऊ रखने लगे ।

शान-मार्गकी रचनात्मक देन भी है। उससे सद्गुयोंका विकास हुआ है। परन्तु परलोकके शानके नामसे जो सद्गुयोंका विकास हुआ है, उसके उपयोगका चेत्र अस वहल देना चाहिए। उसका उपयोग हमें हसी जंबनमें करना होगा। राकफेलरका उदाहरण हमारे सामने है। उसने बहुत-सा दान दिया, बहुत-सी संस्थाएँ खोलीं। इसलिए नहीं कि उसका परलोक सुघरे, बल्कि इसलिए कि बहुतोंका इहलोंक सुघरे। सद्गुयोंका यदि इस जीवनमें विकास हो जाए, तो वह परलोक तक भी साथ जाएगा। सद्गुयोंका जो विकास है, उसको वर्जमान जीवनमें लागू करना ही सचा धर्म और शान है। पहले खान-पानकी हतनी सुविधा थी कि आदमीको अधिक पुरुषार्थ करनेकी आवश्यकता नहीं होती थी। यदि उस समय आजकल जैसी खान-पानकी श्रसुविधा होती, तो वह शायद और अधिक पुरुषार्थ करता। पर आज तो यह पुरुषार्थकी कमी ही जनताकी मृत्यु है।

पहले जो लोग परलंकि जानकी साधनामें विशेष समय और शक्ति लगाते थे, उनके पास समय और जीवनकी सुविधाओंकी कमी नहीं थी। जितने लोग यहाँ थे, उनके लिए काफी फल और अल मात थे। दुधारू पशुओकी भी कमी न थी, क्योंकि पशुपालन बहुत सस्ता था। चालीस हजार गीओंका एक गोकुल कहलाता था। उन दिनों ऐसे गोकुल रखनेवालोंकी संस्था कम न थी। मालवा, मेवाइ, मारवाइ आदिकी गायोंके जो वर्णन मिलते हैं, उनमें गायोंके उदस्की तुलना सरनाथमें रखे 'घटोधि' से की गई है। इसीसे अनुमान किया जा सकता है कि तब गीएँ कितना दूध देती थीं। कामधेतु कोई देवी गाय न थी, बल्कि यह संशा उस गायकी थी, जो चाहे जब दुहनेपर दूध देती थी और ऐसी गौओंकी कमी न थी। जान-मार्गके जो प्रचारक (ऋषि) जंगलोंमें रहते थे, उनके लिए था। उपवासकी उनमें शक्ति होतो थी, क्योंकि

स्रागे पीछे उनको पर्याप्त पोषण मिलता था। पर स्राज लोग शहरोमें रहते हैं, पशु-धनका हास हो रहा है स्त्रीर स्त्राहमी स्रशक्त एवं स्रकर्मय्य हो रहा है। बंगालके १६४३ के स्रकालमें भिलारियों मेंसे स्त्रिकांश क्रियों स्त्रीर बचे ही थे, जिन्हें उनके सशक्त पुरुष छोड़कर चले गए थे। केवल स्त्रशक्त बच रहे थे; जो भील माँग कर पेट भरते थे।

मेरे कहनेका ताल्प्य यह है कि हमें अपनी जीवन-दृष्टिमें मौलिक परिवर्तन करना चाहिए। जीवनमें सद्गुणोंका विकास इहलोकको सुधारनेके लिए करना चाहिए। आज एक श्रोर हम श्रालवी, श्रकमंण्य श्रीर पुरुषार्थहीन होते जा रहे हैं श्रीर व्सरी श्रोर पोषणकी कमी तथा दुर्वल सन्तानकी दृद्धि हो रही है। गाय रख कर घर-मरको श्रव्छा पोषण देनेके बजाय लोग मोटर रखना श्रिषक ज्ञानकी बात सममते हैं। यह खामखयाली छोड़नी चाहिए श्रीर पुरुषार्थहात्त पैदा करनी चाहिए। सद्गुणोंकी कसीटी वर्त्तमान जीवन ही है। उसमें सद्गुणोंको अपनाने, श्रीर उनका विकास करनेसे, इहलोक श्रीर परलोक दोनों सुधर सकते हैं।

सितम्बर १६४८ ]

[ नया समाज,

## समाजको बदलो

'बदलना' प्रेरक किया है, जिसका ऋर्थ है-वदल डालना। प्रेरक किया-में ऋप्रेरक क्रियाका भाव भी समा जाता है; इसलिए उसमें स्वयं बदलना ऋौर दूसरेको बदलना ये दोनों ऋर्थ झा जाते हैं। यह केवल व्याकरण या शब्द-शास्त्रकी युक्ति ही नहीं है, इसमें जीवनका एक जीवित सस्य भी निहित है। इसीसे ऐसा ऋर्थविस्तार उपयुक्त मालूम होता है । जीवनके प्रस्थेक च्वेत्रमें ऋनु-भव होता है कि जो काम श्रीरोंसे कराना हो श्रीर ठीक तरहसे कराना हो. व्यक्ति उसे पहले स्वयं करे। द्सरोंको सिखानेका इच्छक स्वयं इच्छित विषयका शिच्चण लेकर — उसमें पारंगत या कुशल होकर ही दसरोंको सिखा सकता है। जिस विषयका ज्ञान ही नहीं, श्रच्छा श्रीर उत्तम शिक्षक भी वह विषय दसरेको नहीं सिखा सकता। जो स्वयं मैला-कुचैला हो, स्रांग स्रंगमें मैल भरे हो, वह दसरोंको नहलाने जाएगा, तो उनको स्वच्छ करनेके बदले उनपर श्रपना मैल ही लगाएगा । यदि दूसरेको स्वच्छ करना है तो पहले स्वयं स्वच्छ होना चाहिए। यद्यपि कभी-कभी सही शिचाण पाया हुन्ना व्यक्ति भी दसरेको निश्चयके मुताबिक नहीं सिखा पाता, तो भी सिखानेकी या शुद्ध करनेकी किया बिलकुल बेकार नहीं जाती. क्योंकि इस कियाका जो ब्राचरण करता है, वह स्वयं तो लाभमें रहता ही है, पर उस लाभके बीज जल्द या देरसे, दिखाई दें या न दें, स्त्रास-पासके वातावरणमें भी ऋंकरित हो जाते हैं।

स्वयं तैयार हुए बिना दूसरेको तैयार नहीं किया जा सकता, यह सिद्धान्त सत्य तो है ही, इसमें श्रीर भो कई रहस्य छिपे हुए हैं, जिन्हें समफ्तेकी जरूरत है। इसारे सामने समाजको बदल डालनेका प्रश्न है। जब कोई व्यक्ति समाजको बदलना चाहता है श्रीर समाजके सामने शुद्ध मनसे कहता है—'बदल जाश्रो,' तब उसे समाजको यह तो बताना ही होगा कि तुम केसे हो, श्रीर कैसा होना चाहिए। इस समय तुम्हारे श्रमुक-श्रमुक संस्कार हीं, अमुक-श्रमुक व्यवहार हैं, उन्हें छोड़कर श्रमुक-श्रमुक संस्कार श्रीर श्रमुक-श्रमुक व्यवहार हैं, उन्हें छोड़कर श्रमुक-श्रमुक संस्कार श्रीर श्रमुक-श्रमुक रितियां धारण करो। यहाँ देखना यह है कि समफ्तेनवाला व्यक्ति जो कुछ कहना चाहता है, उसमें उसमें उसकी कितनी लगन है, उसके बारे में कितना जानता है, उसे उस बस्तुका कितना रंग लगा है, प्रतिकृत्ल संयोगोमें भी वह उस संवन्धमें कहाँतक टिका रहा है श्रीर उसकी समफ्त कितनी गहरी है। इन बारोंकी छाप समाजपर

पहले पहती है। सारे नहीं तो योड़ेसे भी लोग जब समभते हैं कि कहनेवाला व्यक्ति सच्ची ही बात कहता है श्रीर उसका परिग्राम उसपर दीखता भी है, तब उनकी हित्त बदलती है श्रीर उनके मनमें सुधारक प्रति श्रनादरकी जगह श्रादर प्रकट होता है। भले ही वे लोग सुधारक के कहे श्रनुसार चल न सकें, तो भी उसके कथनके प्रति श्रादर तो रखने ही लगते हैं।

श्रीरोंसे कहनेके पहले स्वयं बदल जानेमें एक लाभ यह भी है कि दूसरोंको सुधारने यानी समाजको बदल डालनेके तरीकेकी श्रमेक चाबियाँ मिल जाती हैं। उसे श्रपने श्रापको बदलनेमें जो किठनाइयाँ महसूस होती हैं, उनका निवारण करनेमें जो ऊहापोह होता है, श्रीर जो मार्ग हूँ दे जाते हैं, उनसे वह श्रीरोंकी किठनाइयाँ भी सहज ही समफ लेता है। उनके निवारण के नए-नए मार्ग भी उसे यथाप्रसंग सूफने लगते हैं। इसलिए समाजको बदलनेकी बात कहनेवाले सुधारकको पहले स्वयं हष्टांत बनना चाहिए कि जीवन बदलना जो कुछ है, वह यह है। कहनेकी श्रपेखा देखनेका श्रसर कुछ श्रीर होता है श्रीर गहरा भी होता है। इस वस्तुको हम सभीने गाँधीजीके जीवनमें देखा है। न देखा होता तो शायद बुद्ध श्रीर महावीरके जीवन-परिवर्तनके मार्गके विषयमें भी संवेह बना रहता।

इस जगह मैं दो-तीन ऐसे व्यक्तियोंका परिचय दूँगा जो समाजको बदल डालनेका बीड़ा लेकर ही चले हैं। समाजको कैसे बदला जाए इसकी प्रतीति व अपने उदाहरणासे ही करा रहे हैं। गुजरातके मूक कार्यकर्ता रिवशंकर महाराजको — जो शुरूसे ही गाँधीजीके साथी आर सेवक रहे हैं, —चीरी और खून करनेमें ही भरोसा रखनेवाली और उसीमें पुरुषार्थ समझनेवाली 'बारैया' जातिको सुधारनेकी लगन लगी। उन्होंने अपना जीवन इस जातिके बीच ऐसा ओतप्रोत कर लिया और अपनी जीवन-पद्धतिको इस प्रकार परिवर्तित किया कि धीरे-धीरे यह जाति आप ही आप बदलने लगी, खूनके गुनाह खुद-ब-खुद कबूल करने लगी और अपनी अपराधके लिए सजा भोगनेमें भी गौरव मानने लगी। आखिरकर यह सारी जाति परिवर्तित हो गई।

रविशंकर महाराजने हाईस्कूलतक भी शिचा नहीं पाई, तो भी उनकी वाणी बड़े-बड़े प्रोफेसरों तकपर श्रसर करती है। विद्यार्थी उनके पीछे पागल बन जाते हैं। जब वे बोलते हैं तब सुननेवाला समम्कता है कि महाराज जो कुछ कहते हैं, वह सत्य श्रीर श्रमुभवसिंद्ध है। केन्द्र या प्रान्तके मन्त्रियों तक पर उनका जावू जैसा प्रभाव है। वे जिस चेत्रमें कामका बीका उठाते हैं, उसमें बसनेवाले उनके रहन-सहनसे मन्त्रमुग्ध हो जाते हैं—क्सोंकि उन्होंने

पहले ऋपने झापको तैयार किया है—बदला है, और बदलमें के रास्तोंका—मेदों का ऋनुमन किया है। इसीसे उनकी नायीका ऋसर पड़ता है। उनके निषयमें किन और साहित्यकार स्न॰ मेघायीने 'मायासईना दीना' (माननताके दीप) नामक परिचय-पुस्तक लिखी है। एक और दूसरी पुस्तक श्री ननलमाई मेहताकी लिखी हई है।

दसरे व्यक्ति हैं सन्त बास, जो स्थानकवासी जैन साधु हैं। वे मुँहपर मॅंडपसी. हाथमें रजोहरण आदिका साध-वेष रखते हैं. किन्त उनकी दृष्टि बहुत ही आगे बढ़ी हुई है। वेष और पन्थके बाड़ोंको छोड़कर वे किसी अनोखी दिनियामें विद्वार करते हैं। इसीसे श्राज शिखित श्रीर श्रशिखित, सरकारी या गैरसरकारी, हिन्दू या मुसलमान स्त्री-पुरुष उनके बचन मान लेते हैं। विशेष ह्रपते 'मालकी पट्टी' नामक प्रदेशमें समाज-सुधारका कार्य वे लगभग बारह वर्षोंने कर रहे हैं। उस प्रदेशमें दो सौसे श्रधिक छोटे-मोटे गाँव हैं। वहाँ जन्होंने समाजको बदलनेके लिए जिस धर्म श्रीर नीतिकी नीवपर सेवाकी इमारत शरू की है, वह ऐसी वस्तु है कि उसे देखनेवाले श्रीर जाननेवालेको श्चाष्टचर्य हुए निना नहीं रहता । मन्त्री, कलेक्टर, कमिश्नर श्रादि सभी कोई श्रापता-श्रापना काम लेकर सन्त बालके पास जाते हैं श्रीर उनकी सलाह लेते हैं। देखनेमें सन्तवालने किसी पन्य, वेष या बाह्य श्राचारका परिवर्तन नहीं किया परन्तु मौलिक रूपमें उन्होंने ऐसी प्रवृत्ति शुरू की है कि वह उनकी आत्मामें ग्राधिवास करनेवाले धर्म श्रीर नीति-तत्त्वका साज्ञात्कार कराती है श्रीर उनके समाजको सधारने या बदलनेके दृष्टिबिन्दुको स्पष्ट करती है। उनकी प्रवृत्तिमें जीवन-खेत्रको छनेवाले समस्त विषय आ जाते हैं। समाजकी सारी काया ही कैसे बदली जाए श्रीर उसके जीवनमें स्वास्थ्यका, स्वावलम्बनका वसन्त किस प्रकार प्रकट हो, इसका पदार्थ-पाठ वे जैन साधकी रीतिसे गांव-गांव घमकर. सारे प्रश्नोंमें सीघा भाग लेकर लोगोंको दे रहे हैं। इनकी विचारधारा जाननेके लिए इनका 'विश्व-वात्सल्य' नामक पत्र उपयोगी है श्रीर विशेष जानकारी चाहनेवालोंको तो उनके सम्पर्कमें ही श्राना चाहिए ।

तीसरे भाई मुसलमान हैं। उनका नाम है झकबर भाई। उन्होंने भी, अनेक वर्ष हुए, ऐसी हो तपस्या शुरू की है। बनास तटके सम्पूर्ण प्रदेशमें उनकी प्रवृत्ति विस्थात है। वहाँ चोरी श्रौर खून करनेवाली कोली तथा ठाकु-रोंकी जातियाँ सैकड़ों वर्षोंसे प्रसिद्ध हैं। उनका रोजगार ही मानों यही हो गया है। झकबर भाई इन जातियोंमें नव-चेतना लाए हैं। उच्चवर्णके ब्राह्मण, खिन , बैश्य भी जो कि श्रस्पुश्यता मानते चले श्राए हैं श्रीर दलित वर्गको

दवाते श्राए हैं, श्रकवर भाईको श्रद्धाकी दृष्टिसे देखते हैं। यह जानते हुए भी कि श्रकवर भाई मुसलमान हैं, कहर हिन्दू तक उनका श्रादर करते हैं। सब उन्हें 'नन्हें वापू' कहते हैं। श्रकवर भाईकी समाजको सुधारनेकी सुक्त भी ऐसी श्रच्छी श्रीर तीन है कि वे जो कुछ कहते हैं या स्चना देते हैं, उसमें न्यायकी ही प्रतीति होती है। इस प्रदेशकी श्रशिचित श्रीर श्रसंस्कारी जातियोंके हजारों लोग इशारा पाते ही उनके हर्द-गिर्ब जमा हो जाते हैं श्रीर उनकी बात सुनते हैं। श्रकवर भाईने गाँधीजीके पास रह कर श्रपने श्रापको बदल ढाला है—समक्रपूर्वक श्रीर विचारपूर्वक। गाँवोंमें श्रीर गाँवोंके प्रश्नोंमें उन्होंने श्रपने श्रापको रमा दिया है।

ऊपर जिन तीन व्यक्तियोंका उल्लेख किया गया है, वह केवल यह स्चित करनेके लिए कि यदि समाजको बदलना हो श्रीर निश्चित रूपसे नए सिरेसे गढ़ना हो, तो ऐसा मनोरथ रखनेवाले सुधारकोंको सबसे पहले अपने आपको बदलना चाहिए। यह तो आत्म-सुधारको बात हुई। अब यह भी देखना चाहिए कि युग कैसा आया है। हम जैसे हैं, वैसेके वैसे रहकर अथवा परिवर्तनके कुछ पैवन्द लगाकर नये युगमें नहीं जी सकते। इस युगमें जीनेके लिए इच्छा और समअपूर्वक नहीं तो आखिर धक्के खाकर भी हमें बदलना पढ़ेगा।

समाज श्रीर सुधारक दोनोंकी दृष्टिके बीच केवल इतना ही श्रन्तर है कि रूदिगामी समाज नवयुगकी नवीन शिल्योंके साथ धिसटता हुआ भी उचित परिवर्तन नहीं कर सकता, ज्यांका त्यों उन्हीं रूदियोंसे चिपटा रहता है श्रीर सम-भता है कि श्राजतक काम चला है तो अब क्यां नहीं चलेगा? फिर श्रशानसे या समभते हुए भी रूदिके बन्बनवश सुधार करते हुए लोकिनन्दासे हरता है, जब कि सच्चा सुधारक नए युगकी नई ताकतको शीघ परख लेता है श्रीर तदनुसार परिवर्तन कर लेता है। वह न लोक-निन्दाका भय करता है, न निर्वलतासे सुकता है। वह समभता है कि जैसे श्रवुके बदलनेपर कपड़ोंमें फेरफार करना पड़ता है अथवा वय बढ़नेपर नए कपड़े सिलाने पड़ते हैं, वैसे ही नई परिहिस्यतिमें सुखसे जीनेके लिए उचित परिवर्तन करना ही पड़ता है श्रीर वह परिवर्तन कुदरतका या श्रीर किसी वस्तुका धक्का खाकर करना पड़े, इससे श्रव्छा तो यही है कि सचेत होकर पहलेसे ही समभत्वारीके साथ कर लिया जाए।

यह सब जानते हैं कि नये युगने हमारे जीवनके प्रत्येक चेत्रमें पाँव जमा

लिए हैं। जो पहले कन्या-शिका नहीं चाहते थे, वे भी श्रव कन्याको थोड़ा बहुत पढ़ाते है। यदि थोड़ा-बहुत पढ़ाना जरूरी है तो फिर कन्याकी शक्ति देखकर उसे ज्यादा पढ़ानेमें क्या नुकसान है? जैसे शिक्षण के चेत्रमें वैसे ही श्रम्य मामलोंमें भी नया युग श्राया है। गोंचों या पुराने ढंगके शहरोंमें तो पदेंसे निभ जाता है, पर श्रव वस्बई, कलकत्ता या दिल्ली जैसे नगरोंमें निवास करना हो श्रीर वहाँ बन्द घरोंमें स्त्रियोंको पदेंमें रखनेका श्रायह किया जाए, तो स्त्रियों खुद ही पुरुषोंके लिए भाररूप बन जाती हैं श्रीर सन्तित दिनपर दिन कायर श्रीर निर्मल होती जाती है।

विशेषकर तरुण जन विधवाके प्रति सहानुभूति रखते हैं, परन्तु जब विवाहका प्रश्न श्वाता है तो लोक निन्दासे डर जाते हैं। डरकर श्वनेक बार योग्य विधवाकी उपेचा करके किसी श्रयोग्य कन्याको स्वीकार कर लेते हैं श्रीर श्रयने हायसे ही श्रयना संसार विगाइ लेते हैं। स्वावलम्बी जीवनका श्रादर्श न होनेसे तेजस्वी युवक भी श्रिभावकांकी सम्यत्तिके उत्तराधिकारके लोभसे, उनको राजी रखनेके लिए, रूदियोंको स्वीकार कर लेते हैं श्रीर उनके चक्रको चालू रखनों श्रयना जीवन गँवा देते हैं। इस तरहकी दुर्वलता रखनेवाले युवक क्या कर सकते हैं? योग्य शक्ति प्राप्त करनेसे पूर्व ही जो कुटुम्ब-जीवनकी जिम्मेदारी ले लेते हैं, वे श्रयने साथ श्रयनी पत्नी श्रीर वच्चोंको भी खड्डेमें डाल देते हैं। महँगी श्रीर तक्कोंके इस जमानेमें इस प्रकारका जीवन श्रन्तमें समाजपर बदता हुशा श्रतिष्ट मार ही है। पालन-पोपणकी, शिचा देनेकी श्रीर स्वावलम्बी होकर चलनेकी शक्ति न होनेपर भी जब मूद्ध पुरुष या मृद्ध सम्ति सन्तितिस सर सते ते हैं, तब वे नई सन्तितिसे केवल पहले की सन्तितका नाश नहीं करते बल्कि स्वयं भी ऐसे फँस जाते हैं कि या तो मरते हैं या जीते हुए भी मुदोंके समान जीवन विताते हैं।

खान-पान श्रीर पहनावेके विषयमें भी श्रव पुराना युग बीत गया है। श्रनेक बीमारियों श्रीर श्रपचके कारणोंमें भोजनकी श्रवैज्ञानिक पद्धति भी एक है। पुराने जमानेमें जब लोग शारीरिक मेहनत बहुत करते थे, तब गाँवोंमें जो पच जाता था, वह श्राज शहरोंके 'बैटिकए' जीवनमें पचाया नहीं जा सकता। श्रन्न श्रीर दुष्पच मिठाइयोंका स्थान वनस्पतियोंको कुळ श्रधिक प्रमाणमें मिलना चाहिए। कपकेकी मँहगाई या तंगीकी हम शिकायत करते हैं परन्तु बचे हुए समयका उपयोग कातनेमें नहीं कर सकते श्रीर निठल्ले रहकर मिलमालिकों वा सरकारको गालियाँ देते रहते हैं। कम कपकोंसे कैसे निभाव करना, साई

न्नीर मोटे कपड़ोंमें कैसे शोमित होना, यह हम योड़ा भी समक्त लें तो बहुत कुछ भार हलका हो जाए।

पुरुष पच्चमें यह कहा जा सकता है कि एक घोतीसे दो पाजामे तो बन ही सकते हैं और रित्रयों के लिए यह कहा जा सकता है कि बार्राक और कीमती कपड़ों का मोह घटाया जाए। साइकिल, ट्राम, बस जैसे वाहनों की भाग-दौड़ में, बरसात, तेज हवा या आँ घीके समयमें और पुराने ढंगके रसोई घरमें स्टोव आदि सुलगाते समय रित्रयों की पुरानी प्रथाका पहनावा (लहँगे-साइनिका) प्रतिकृल पड़ता है। इसको छोड़कर नवयुगके अनुकृल पंजाबी रित्रयों जैसा कोई पहनावा (कमसे कम जब बैटा न रहना हो) स्वीकार करना चाहिए।

धार्मिक एवं राजकीय विषयोंमें भी दृष्टि श्रीर जीवनको बदले विना नहीं चल सकता । प्रत्येक समाज श्रपने पंथका वेश श्रीर श्राचरण धारण करनेवाले हर साधुको यहाँतक पूजता-पोषता है कि उससे एक विलकुल निकम्मा, दूसरीपर निर्भर रहनेवाला श्रीर समाजको श्रनेक बहमोमें डाल रखनेवाला विशाल वर्ग तैयार होता है । उसके भारसे समाज स्वयं कुचला जाता है श्रीर श्रपने कन्ये-पर बैठनेवाले इस पंडित या गुरुवर्गको भी नीचे गिराता है ।

धार्मिक संस्थामें किसी तरहका फेरफार नहीं हो सकता, इस सूठी धारणाके कारण उसमें लाभदायक सुधार भी नहीं हो सकते। पश्चिमी और पूर्वी पाकिस्तानसे जब हिन्दू भारतमें आए, तब वे अपने धर्मप्राण मन्दिरों और मूर्तिथोंको इस तरह मूल गए मानो उनसे कोई संबन्ध ही न हो। उनका धर्म सुखी हालतका धर्म था। रूढ़िगामी श्रद्धालु समाज इतना भी विचार नहीं करता कि उसपर निर्भर रहनेवाले इतने विशाल गुरुवर्गका सारी जिन्दगी और सारे समयका उपयोगी कार्यकम क्या है ?

इस देशमें असाम्प्रदायिक राज्यतंत्र स्थापित है। इस लोकतंत्रमें सभीको अपने मृत द्वारा भाग लेनेका अधिकार मिला है। इस अधिकारका मृल्य कितना अधिक है, यह कितने लोग जानते हैं ! स्त्रियोंको तो क्या, पुरुषोंको भी अपने हकका ठीक-ठीक भान नहीं होता; फिर लोकतंत्रकी कमियाँ और शासनकी बुटियाँ किस तरह दूर हो !

जो गिने-चुने पैसेवाले हैं अथवा जिनकी आय पर्याप्त है, वे मोटरके पीछे जितने पागल हैं, उसका एक अंश भी पशु-पालन या उसके पोष्ठ्याके पीछे नहीं। सभी जानते हैं कि समाज-जीवनका मुख्य स्तंभ हुआक पशुर्आका पालन श्रीर र्थवर्षन है। फिर भी हरेक घनी श्रपनी पूँजी मकानमें, सोने-चाँदीमें, जवाहरातमें मा कारखानेमें लगानेका प्रयत्न करता है परन्तु किसीको पशु-संवर्षन द्वारा समाजहितका काम नहीं स्फता। खेतीकी तो इस तरह उपेचा हो रही है मानो वह कोई कथाईका काम हो, यद्यपि उसके फलकी राह हरेक श्रादमी देखता है।

जपर निर्दिष्ट की हुई सामान्य बातोंके श्रातिरिक्त कई बातें ऐसी हैं जिन्हें सबसे पहले सुधारना चाहिए। उन विषयों में समाज जब तक बदले नहीं, पुरानी रूढ़ियाँ छोड़े नहीं, मानसिक संस्कार बदले नहीं, तब तक अन्य सुधार हो भी जाएँ गे तो भी सबल समाजकी रचना नहीं हो सकेगी। ऐसी कई महत्वकी बातें थे हैं:—

१—हिन्दू धर्मकी पर्याय समभी जानेवाली जँच-नीचके भेदकी भावना, जिसके कारण उच्च कहानेवाले सवर्ण स्वयं भी गिरे हैं श्रीर दलित श्राधिक दलित बने हैं । इसीके कारण सारा हिन्दू-मानस मानवता-सून्य बन गया है।

२--- पूँजीवाद या सत्तावादको ईश्वरीय अनुप्रह या पूर्वोपार्जित पुरयका फल मान कर उसे महत्त्व देनेकी आन्ति, जिसके कारण मनुष्य उन्तित रूपमें श्रीर निश्चिन्ततासे पुरुषार्थ नहीं कर सकता।

२—लच्नीको सर्वस्व मान लेनेकी दृष्टि, जिसके कारण मनुष्य श्रपने बुद्धि-यल या तेजकी यजाय खुशामद या गुलामीकी श्रोर श्रिषक कुकता है।

४—स्त्री-जीवनके योग्य मूल्यांकनमें भ्रांति, जिसके कारण पुरुष श्रीर स्त्रियाँ स्वयं भी स्त्री-जीवनके पूर्ण विकासमें वाधा डालती हैं।

५ — कियाकांड श्रीर स्थूल प्रथाश्रोमें धर्म मान वैठनेकी मृद्ता, जिसके कारण समाज संस्कारी श्रीर बलवान बननेके बदले उल्टा श्रधिक श्रसंस्कारी श्रीर सच्चे धर्मसे दूर होता जाता है।

समाजको बदलनेकी इच्छा रखनेवालेको सुधारके विषयोंका तारतम्य समभक्तर जिस बारेमें सबसे ऋधिक जरूरत हो श्रीर जो सुधार मौलिक परिवर्तन ला सकें उन्हें जैसे भी बने सर्वप्रयम हाथमें लेना चाहिए और वह भी ऋपनी शक्तिके ऋनुसार। शक्तिसे परेकी चीजें एक साथ हाथमें लेनेसे सम्मव सुधार भी के रह जाते हैं।

समाजको यदि बदलना हो तो उस विषयका सारा नक्शा श्रपनी दृष्टिके

सामने रखकर उसके पीछे ही लगे रहनेकी वृत्तिवाले उत्साही तक्या या तक-ि श्यायों के लिए यह ब्रावश्यक है कि वे प्रथम उस जेत्रमें ठोस काम करनेवाले ब्रानुभवियों के पास रहकर कुछ समयतक तालीम लें ब्रीर श्रपनी हिष्ट स्पष्ट ब्रीर स्थिर बनायें। इसके बिना प्रारम्भमें प्रकट हुन्ना उत्साह बीचमें ही मर जाता है या कम हो जाता है ब्रीर रूढ़िगामी लोगोंको उपहास करनेका मौका मिलता है।

फरवरी १६५१ ]

[तस्य,

# बाल-दीक्षा

मैं बाल-दीचा विरोधके प्रश्नपर व्यापक दृष्टिसे सोचता हूँ। उसको केवल जैन-परम्परातक या किसी एक या दो जैन फिरकोंतक सीमित रखकर विचार नहीं करता क्योंकि बाल दीचा या बाल-संन्यासकी वृत्ति एवं प्रवृत्ति करीव-करीब समी त्याग-प्रधान परम्पराश्चोंमें शुरूसे श्चाजतक देखी जाती है, खासकर भारतीय संन्यास-प्रधान संस्थाश्चोंमें तो इस प्रवृत्ति एवं वृत्तिकी जड़ बहुत पुरानी है श्चीर इसके बलाबल तथा श्चौचित्यानौचित्यपर हजारों वर्षोंसे चर्चा-प्रतिचर्चा मी होती श्चाई है। इससे संबन्ध रखनेवाला पुराना श्चीर नया वाङ्मय व साहत्य मी काफी है।

भारतकी त्यागभूमि तथा कर्मभूमि रूपसे चिरकालीन प्रसिद्धि है। खुद बापूजी इसे ऐसी भूमि मानकर ही श्रपनी साधना करते रहे। इम सभी लोग श्रपने देशको त्यागभूमि व कर्मभूमि कहनेमें एक प्रकारके गौरवका श्रनुभव करते हैं। साथ ही जब त्यागी संस्थाके पोपएगका या पुराने ढंगसे उसे निवाहने-का प्रश्न श्राता है तब उसे टालते हैं श्रीर बहुधा सामना भी करते हैं। यह एक स्पष्ट विरोध है। श्रतएव हमें सोचना होगा कि क्या नास्तवमें यह कोई विरोध है या विरोधाभास है तथा इसका रहस्य क्या है ?

श्रपने देशमें मुख्यतया दो प्रकारकी धर्म संस्थाएँ रही हैं, जिनकी जड़ें तथागत बुढ श्रीर निर्भयनाथ महावीरसे भी पुरानी हैं। इनमेंसे एक ग्रहस्थाश्रम केंद्रित है श्रीर दूसरी है संन्यास व परिव्रज्या-केंद्रित । पहली संस्थाका पोषण श्रीर संवर्धन मुख्यतया वैदिक ब्राह्मण्यंके द्वारा हुश्रा है, जिनका धर्म-व्यवसाय गृह्य तथा श्रीत यज्ञयागादि एवं तदनुकृल संस्कारोंको लच्च करके चलता रहा है।

दूसरी संस्था शुरूमें श्रीर मुख्यतया ब्राह्मणेतर यानी वैदिकेतर, खासकर कर्मकांडीब्राह्मणेतर वर्गके द्वारा आविर्भूत हुई है। श्राज तो हम चार आश्रमक नामसे इतने अधिक मुपरिचित हैं कि हर कोई यह समक्षता है कि भारतीय प्रजा पहलेहीसे चतुराश्रम संस्थाकी उपासक रही है। पर वास्तवमें ऐसा नहीं है।

नाल-दीचा निरोधी सम्मेलन, जयपुरमें ता० १४-१०-४६ को सभापति-पदसे दिया हुश्रा भाषण ।

गृहस्थाश्रम केंद्रित श्रीर संन्यासाश्रम केंद्रित दोनों संस्थाश्रोके पारस्परिक संघर्षे तथा श्राचार विचारके श्रादान प्रदानमेंसे यह चतुराश्रम संस्थाका विचार व श्राचार स्थिर हुत्रा है। पर, मूलमें ऐसा न था।

जो गहरशाश्रम केंटिन संस्थाको जीवनका प्रधान ग्रष्ट समस्रते थे वे संन्यास-का विरोध ही नहीं, अनादरतक करते थे। इस विषयमें गोभिल गृह्यसूत्र देखना चाहिये तथा शंकर-दिग्विजय । हम इस संस्थाके समर्थनका इतिहास शतपय ब्राह्मणा. महाभारत तथा पूर्वपन्न रूपसे न्यायभाष्यतकमें पाते हैं। दूसरी श्रोरसे संस्थाम-केन्द्रित संस्थाके पच्चपाती संन्यासपर इतना ऋधिक भार देते थे कि मानों समाजका जीवन-सर्वस्व ही वह हो। ब्राह्मण लोग वेद श्रीर वेदाश्रित कर्मकांडोंके श्राश्रयसे जीवन व्यतीत करते रहे, जो गृहस्थोंके द्वारा गृहस्थाश्रममें ही सम्भव है । इसलिये वे गृहस्याश्रमकी प्रधानता, गुणवत्ता तथा सर्वोपयोगिता-पर भार देते त्राए । जिनके वास्ते वेदाश्रित कर्मकाण्डोंका जीवनपथ सीधे तौरसे खला न था और जो विद्या-रुचि तथा धर्म-रुचिवाले भी थे. उन्होंने धर्म-जीवनके अन्य द्वार खोले जिनमेंसे कमशः त्रारएयक धर्म, तापसधर्म, या टैगोरकी भाषामें 'त्रोवन'की संस्कृतिका विकास हुआ है, जो सन्त संस्कृतिका मल है। ऐसे भी वैदिक ब्राह्मण होते गए जो सन्त संस्कृतिके मुख्य स्तम्भ भी माने जाते हैं। दसरी तरफसे वेद तथा वेदाश्रित कर्मकांडोंमें सीधा भाग ले सकनेका अधिकार न रखनेवाले अनेक ऐसे ब्राह्मणेतर भी हुए हैं जिन्होंने गृहस्थाश्रम-केन्द्रित धर्म-संस्थाको ही प्रधानता दी है। पर इतना निश्चित है के स्नन्तमें दोनों संस्थाश्रोंका समन्वय चतुराश्रम रूपमें ही हुस्रा है। स्राज कट्टर कर्मकाएडी मीमांसक ब्राह्मण भी संन्यासकी श्रवगणना कर नहीं सकता । इसी तरह संन्यासका ऋत्यन्त पचपाती भी गृहस्थाश्रमकी उपयोगिताको इन्कार नहीं कर सकता । लम्बे संघर्षके बाद जो चतराश्रम संस्थाका विचार भारतीय प्रजामें स्थिर व व्यापक हुआ है और जिसके द्वारा समग्र जीवनकी जो कर्म-धर्म पच्का या प्रवृत्ति-निवृत्ति पचका विवेकयुक्त विचार हुन्ना है, उसीको श्रनेक विद्वान् भारतीय श्रध्यात्म-चिन्तनका सुपरिणाम समभते हैं। भारतीय वाङ्मय ही नहीं पर भारतीय जीवनतकमें जो चतुराश्रम संस्थाश्चोंका विचारपूत अनुसरण होता आया है, उसके कारण भारतकी त्यागमिम व कर्मभाम रूपसे मतिष्ठा है।

स्रारस्यक, त्रोवन या सन्त संस्कृतिका मूल व लच्च स्रध्यातम है। स्रात्मा-परमात्माके स्वरूपका चिन्तन तथा उसे जानेक विविध मार्गोका स्रानुसरणीह सन्त-संस्कृतिका स्राधार है। इसमें भाषा, जाति, वेष, श्राविका कोई बन्धन

नहीं। इससे इस संस्कृतिकी श्रोर पहले ही से साधारण जनताका सुकाव श्रिध-काधिक रहा है। श्रनुगामिनी जनता जितनी विशाल होती गई उतनी ही इस संस्कृतिके श्रवांतर नाना विध बाड़े बनते गए । कोई तपपर तो कोई ध्यानपर जोर देता है। कोई भिकतपर तो कोई प्रत्यन्त सेवाको विशेषता देता है. कोई नग्नत्वपर तो कोई कोपिनपर विशेष भार देता है। कोई मैले-कचैले वस्त्रपर जोर देता है। कोई श्मशानवास तो कोई गुहावासकी बड़ाई करता है। जुदे जुदे बाह्य मार्गोंपर भार देनेवालें सन्त-साधन्त्रोंका सामान्य धोरण यह रहा है कि सब श्रपने श्रपने पन्थके श्राचारोंका तथा श्रपने सास्विक विचारोंका प्रचार करनेके लिए अपने एक संघकी आवश्यकता महसूस करते रहे। धर्म-पुरुषोंकी चिन्ताका विषय यह रहा है कि हमारा पन्थ या हमारा धर्म-मार्ग श्रिधिक फैले. विशेष लोकग्राह्य बने श्रीर श्रच्छे-श्रच्छे श्रादमी उसमें सम्मिलित हों। दूसरी श्रीरसे पेसे खनेक खाध्यात्मिक जिज्ञास भी साधारण जनतामें निकलते खाते रहे हैं जो सच्चे गुरुकी तलाशमें धर्म-पुरुषोंके समीप जाते और उनमेंसे किसी एकको गुरु रूपसे स्वीकार करते थे। गुरुश्चोंकी श्राध्यात्मिकताके योग्य उम्मेदवारोंकी खोज श्रीर सच्चे उम्मेदवारोंकी सच्चे गठश्रोंकी खोज इन पारस्परिक सापेन्न भाव-नाश्चोंसे गुरु-शिष्योंके संघकी संस्थाका जन्म हुआ है। ऐसे संघोंकी संस्था बहुत परानी है। बुद्ध श्रीर महावीरके पहले भी ऐसे श्रानेक संघ मौजूद थे श्रीर पर-म्पर प्रतिम्पर्धासे तथा धार्मिक भावके उद्देक्से वे स्रपना-स्रपना स्राचार-विचार फैलाते रहे हैं। इन सन्त संघों या श्रमण-संघोंके सारे श्राचार-विचारका, जीवनका, उसके पोषण व संवर्धनका तथा उसकी प्रतिष्ठाका एकमात्र स्राधार योग्य शिष्य का संपादन ही रहा है क्योंकि ऐसे सन्त गृहस्थ न होनेसे सन्तितवाले तो संभव ही न थे. श्रीर उन्हें श्रपना जीवन-कार्य चलाना तो था ही इसलिये उनको श्रनिवार्य रूपसे योग्य शिष्योंकी जरूरत होती थी। उस समय भारतकी स्थिति भी ऐसी थी कि धर्म-मार्गकी या श्राध्यात्मिक-मार्गकी पृष्टिके लिये श्रावश्यक सभी साधन सलभ थे श्रीर धर्म-संधमें या गुरु-संघमें कितने ही क्यां न सम्म-लित हो पर सबका सम्मानपूर्वक निर्वाह भी सुसम्भव था। धर्म-संघमें ऐसे गम्भीर श्राध्यात्मिक परुष भी हो जाते थे कि जिनकी छायामें श्रानेक साधारण संस्कारवाले उम्मेदवारोंकी भी मनोवृत्ति किसी न किसी प्रकारसे विकसित हो जाती थी। क्योंकि एक तो उस समयका जीवन बहुत सादा था ; दूसरे, श्रिष-कतर निवास प्राम व नगरोंके श्राकर्षणसे दूर था श्रीर तीसरे एकाध सब्चे तपस्वी श्राध्यात्मिक पुरुषका जीवनप्रद साहचर्य भी था। इस वातावरसमें बढ़े-बढ़े त्यागी संघ जमे ये। यही कारण है कि इम महावीर, बुद्ध, गौशालक, साँख्य

परिवाजक श्रादि श्रनेक संघ चारों श्रोर देश-भरमें फैले हुए शास्त्रोंमें देखते हैं।

श्राध्यात्मिक धर्म-संघोंमें तेजस्ती, देशकाल श्र श्रीर विद्वान् गुरुश्रोंके प्रभावसे श्राकृष्ट होकर श्रनेक मुमुजु ऐसं भी संघमें श्राते थे श्रीर दीचिन होते थे कि जो उम्रमें ६, १० वर्षके भी हों, बिलकुल तरुण भी हों, विवाहित भी हों। इसी तरह श्रनेक मुमुजु क्रियों भी भिजुणी-संघमें दाखिल होती थीं, जो कुमारी, तरुणी श्रीर विवाहिता भी होती थीं। भिजुणी संघ केवल जैन परम्परामें ही नहीं रहा है बल्कि बौद, सांख्य, श्राजीवक श्रादि श्रन्य त्यागी परम्पराश्रोंमें भी रहा है। पुराने समयमें किशोर, तरुण, श्रीर प्रौद ब्री-पुरुष भिज्ञ संघमें प्रविष्ट होते थे, यह बात निःशंक है। बुद्ध, महावोर श्रादिक बाद भी भिज्ज-भिज्ञिणयोंका संघ इसी तरह बद्धता व फैलता रहा है श्रीर हजारोंकी संख्यामें साधु-साध्वयोंका श्रास्तत्व पहलेसे श्राजतक बना भी रहा है। इसलिए यह तो कोई कह ही नहीं सकता श्रीर कहता भी नहीं कि बाल-दीज्ञाकी प्रवृति कोई नई बस्तु है, परम्परा सम्मत नहीं है, श्रीर पुरानी नहीं है।

दीचाके उद्देश्य अनेक हैं। इनमें मुख्य तो आत्मशुद्धिकी दृष्टिसे विविध प्रकारकी साधना करना ही है। साधनाश्रोंमें तपकी साधना, विद्याकी साधना, ध्यान योगकी साधना इत्यादि अनेक शभ साधनाओं का समावेश होता है जो सजीव समाजके लिये उपयोगी वस्त है। इसलिए यह तो कोई कहता ही नहीं कि दीज्ञा श्रनावश्यक है, श्रीर उसका वैयक्तिक जीवनमें तथा सामाजिक जीवनमें कोई स्थान ही नहीं। दीचा, संन्यास तथा श्रनगार जीवनका लोकमानसमें जो श्रद्धापूर्ण स्थान है उसका आधार केवल यही है कि जिन उद्देश्योंके लिये दी खा ली जानेका शास्त्रमें विधान है श्रीर परम्परामें समर्थन है, उन उद्देश्योंकी दीचाके द्वारा सिद्धि होना । अगर कोई दीन्नित व्यक्ति, चाहे वह स्त्री हो या पुरुष, इस पंथका हो या श्रन्य पंथका, दीचाके उद्देश्योंकी साधना में ही लगा रहता है श्रीर वास्तविक रूपमें नए-नए चेत्रमें विकास भी करता है तो कोई भी उसका बहमान किए विना नहीं रहेगा। तब आज जो विरोध है, वह न तो दी खाका है और न दीचित व्यक्ति मात्रका है। विरोध है, तो केवल श्रकालमें दी जानेवाली दीचा का । जब पराने समयमें श्रीर मध्यकालमें बालदीचाका इतना विरोध कभी नहीं हुआ था. तब आज इतना प्रवल विरोध वे ही क्यों कर रहे हैं जो दी खाकों श्राध्यात्मिक शुद्धिका एक श्रंग मानते हैं श्रीर जो दीचित व्यक्तिका यहमान भी करते हैं। यही आजके सम्मेलनका मुख्य विचारगीय प्रश्न है।

श्रव इम संचेपमें कुछ पुराने इतिहासको तथा वर्तमान कालकी परिस्थित-

को ध्यानमें रखकर बाल-दीचाके हिमायतियोंकी श्रोरसे कहे जानेवाले बाल-दीचाके एक-एक उद्देश्यपर विचार करेंगे कि बाल-दीचाने वे उद्देश्य जैन पर-म्यामें कहाँ तक सिद्ध किए हैं? इस विचारमें हम तुलनाके लिए श्रपनी सहचर श्रीर श्राति प्रसिद्ध ब्राह्मण परम्पराको तथा बौद्ध परम्पराको सामने रखेंगे जिससे विचारक जैन साधु श्रीर ग्रहस्थ दोनोक सामने विचारसीय चित्र उपस्थित हो।

पहिले हम विद्याकी साधनाको अर्थात शास्त्राभ्यासको लेते हैं। सब कोई जानते हैं कि यज्ञोपवीतके समयसे ऋर्थात लगभग दस वर्षकी उसमें ही माता-पिता अपने बटकको ब्रह्मचारी बनाकर अर्थात ब्रह्मचारीकी दीचा देकर विद्याके निमित्त विद्वान गुरूके पास इच्छापूर्वक भेजते हैं। वह बटक बहुधा भिन्ना व मधकरीपर रहकर वर्षोतक विद्याध्ययन करता है। बारह वर्ष तो एक सामान्य मर्यादा है। ऐसे बट्क हजारों ही नहीं, लाखोंकी संख्यामें सारे देशमें यत्र-तत्र पढते ही आये हैं। आजकी सर्वधा नवीन व परिवर्तित परिस्थितिमें भी ब्राह्मण परम्पराका वह विद्याध्ययन-यज्ञ न तो बन्द पहा है, न मन्द हम्रा है, बल्कि नई-नई विद्यार्श्वाकी शाखात्रीका समावेश करके श्रीर भी तेजस्वी बना है। यद्यपि इस समय बौद्ध मठ या गुरुकुल भारतमें नहीं बना है पर सीलोन, वर्मा, स्याम, चीन, तिब्बत श्रादि देशोंमें बौद्ध मठ व बौद्ध विद्यालय इतने श्रिधिक श्रीर इतने बड़े हैं कि तिब्बतक किसी एक ही मठमें रहने तथा पढनेवाले बौद्ध विद्यार्थियोंकी संख्या जैन परम्पराके सभी फिरकोंके सभी साध-साध्वियोंकी कुल संख्याके बराबरतक पहुँच जाती है। बौद्ध विद्यार्थी भी बाल-अवस्थामें ही मठोमें रहने व पढ़ने जाते हैं। सामखेर या सेख बनकर भिक्त वेषमं हा खास नियमानसार रहकर भिक्ताके श्राधारपर जीवन बिताते व विद्याध्ययन करते हैं। लड़के ही नहीं, इसी तरह लड़िक्यों भी भिन्न गी मठमें रहती व पढ़ती हैं। अब हम जैन परमराकी छोर देखें। यद्यपि जैन परम्परामें कोई ऐसा स्थायी मठ या गुरुकुल नहीं है जिसमें साध-साध्वयाँ रहकर नियमित विद्याध्ययन कर सके या करते हैं। पर हरेक फिरकेक साध-साध्वी अपने पास दीचित होनेवाले वालक. तरुण श्रादि सभी उम्मेदवारांको तथा दीन्नित इए छोटे-बड़े साध-साध्वी मण्डलको पढात है श्रीर खद पढ़ान सकें तो और किसी न किसी प्रकारका प्रबन्ध करते हैं। इस तरह ब्राह्मण. बौद्ध श्रीर जैन तीनों भारतीय जीवन परम्परामें विद्याध्ययनका मार्ग तो चाल है ही। खासकर बाल श्रवस्थामें तो इसका ध्यान विशेष रखा ही जाता है। यह सब होते हुए भी विद्याध्ययनके बारेमें जैन परम्परा कहा है इसपर कोई विचार करे तो वह शर्मिन्दा हुए बिना न रहेगा। विद्याध्ययनके इतने ऋधिक

निश्चिन्त सुभीते होनेपर भी तथा अध्ययनकी दृष्टिसे बाल्य-श्रवस्था अधिक उपयक्त होनेपर भी जैन परम्पराने ऐसा एक भी विद्वान साधु पैदा नहीं किया है जो ब्राह्मण परम्पराके विद्वानके साथ बैठ सके। शरूसे श्राजतक बाल-दीचा थोडे बहुत परिमाण्में चाल रहनेपर भी उसका विद्या सम्बन्धी उददेश्य शन्य-सा रहा है। विद्याके बारेमें जैन परम्पराने स्वावलम्बन पैदा नहीं किया. यही इस निर्वेलताका सबूत है । जहाँ उच्च स्त्रीर गम्भीर विद्याके अध्ययनका प्रसंग आया, वहीं जैन साध ब्राह्मण विद्वानोंका मुखापेची हुआ और श्चन भी है। जिस फिरकेमें जितनी बाल-दीणाएँ श्रधिक. उस फिरकेमें उतना ही विद्याका विस्तार व गांभीर्य श्रिधिक होना चाहिए श्रीर परमखा-पेक्षिता कम होनी चाहिए। पर स्थिति इसके विपरीत है। इस बातको न तो साधु ही जानते हैं श्रीर न गृहस्य ही । वे अपने उपाश्रय श्रीर भक्तोंकी चहारदिवारीके बाहरके जगतको जानते ही नहीं। केवल सिद्धसेन, समन्तमद्र श्रकलंक, हरिभद्र, हेमचन्द्र या यशोविजय के नाम व साहित्यसे श्राजकी बाल-दीचाका बचाव करना, यह तो राम-भरतके नाम ख्रौर कामसे सूर्यवंशकी प्रतिष्ठा-का बचाव करने जैसा है। जब बाल्यकालसे ही ब्राह्मण बटुकोंकी तरह बाल-जैन साधु-साध्वयाँ पढ़ते हैं स्त्रीर एकमात्र विद्याध्ययनका उद्देश्य रखते हैं तो क्या कारण है बाल-दीचाने विद्याकी कचाको जैन परम्परामें न तो उन्नत किया, न विस्तृत किया श्रीर न पहलेकी श्रुत परम्पराको ही पूरे ही तौरसे सम्भाते रखा ।

दीचाका दूसरा उद्देश्य तप व त्याग वतलाया जाता है। मेरी तरह श्रापमें से श्रनेकोंने जैन परम्पराके तपस्वी साधु-साध्वियोंको देखा होगा। तीन, दो श्रीर एक मास तकके उपवास करनेवाले साधुश्रो श्रीर साध्वियोंको में जानता हूँ, उनके सहवासमें रहा हूँ; भक्तिसे रहा हूँ। तस टीनकी चद्दरपर धूपमें लेटनेवाले तथा श्रात संतस बालुकापर नंगे बदन लेटनेवाले जैन तपित्योंको भी मैंने मिक्तपूर्वक प्रणाम किया है, पर जब इतनी कटोर तपस्याका उनकी श्रात्मापर श्राध्यात्मिक परिणाम क्या-क्या हुश्रा, इसपर मध्यस्य भावसे सोचने लगा तो में एक ही नतीजेपर श्राया हूँ कि जैन परम्परामें वाह्य तपका श्रम्यास ही खूब हुश्रा है। इर विषयमें भगवान महावीरके दीर्धतपस्वी विशेषणकी प्रतिष्ठा बना रखी है, पर जैन परम्परा भगवान महावीरकी तपस्याका मर्म श्रपनानमें निष्फल रही है। जिस एकांगी बाह्य तपको तापस तप की कोटिमें भगवान ने रखा था, उसी का जैन परम्परा निकास किया है, तपके श्राम्यन्तर स्वरूपमें स्वाध्याय तथा ध्यानका महत्त्वपूर्ण स्थान है उसका बाल दी ह्वा या प्रौद

दीजाने कोई विकास नहीं किया है। केवल देह-दमन और बाह्य तप ही श्रीममानकी वस्तु हो तो इस दृष्टिसे भी जैन साधु-साध्वियाँ जैनेतर तपस्वी बाबाओंसे
पीछे हो हैं। जैनेतर परम्परामें कैसा-कैसा देह-दमन और विवध प्रकारका बाह्य
तप प्रचलित है! इसे जाननेके लिए हिमालय, विन्ध्याचल, चित्रकृट श्रादि
पर्वतोंमें तथा श्रन्य एकांत स्थानोंमें जाकर देखना चाहिए। वहाँ हम श्राठश्राठ, दस-इस हजार फीटकी ऊँचाईपर वरफकी वर्षामें नक्के या एक कोपीनधारी खाखी बाबाको देख सकते हैं। जिसने वर्तमान स्वामी रामदासका जीवन
पढ़ा है, उनका परिचय किया है, वह जैन साधु-साधियोंके बाह्य तपको मृदु
ही कहेगा। इसलिए केवल तपकी यशोगाथा गाकर जो श्रावक-श्राविकाश्रोंको
धोखेमें रक्षते हैं वे खुद श्रपनेको तथा तप-परम्पराको धोखा दे रहे हैं। तप बुरा
नहीं, वह श्राध्यात्मिक तेजका उद्गम स्थान है, पर उसे साधनेकी कला दूसरी
है जो श्राजकलका साधुगण मुल-सा गया है।

दीनाका खासकर बाल-दीनाका महान उद्देश्य श्राध्यात्मिकताकी साधना है। इसमें ध्यान तथा योगका ही मुख्य स्थान है। पर क्या कोई यह बतला सकेगा कि इन जैन दीचितों में से एक भी साधु या साध्वी ध्यान या योग की सच्ची प्रक्रियाको स्वल्प प्रमाणमें भी जानता है ? प्रक्रियाकी बात दूर रही, ध्यान-योग संबन्धी सम्पूर्ण साहित्यको भी नया किसीने पढ़ा तक है ? भी ग्रर-विनद, महर्षि रमण श्रादिके जीवित योगाभ्यासकी बात नहीं करता पर मैं केवल जैन शास्त्रमें वर्णित शुक्ल ध्यानके स्वरूपकी बात करता हैं । इतनी शताब्दियों का शक्ल ध्यान संबन्धी वर्णन पढ़िए । उसके जो शब्द ढाई हजार वर्ष पहले थं. वही त्राज हैं। त्रागर गुरू ही ध्यान तथा योगका परा शास्त्राय ऋर्थ नहीं जानता, न तो वह उसकी प्रक्रियाको जानता है, तो फिर उसके पास कितने ही बालक-बालिकाएँ दीचित नयों न हों ; वे ध्यान-योगके शब्दका उच्चार लोड-कर क्या जान सर्केंगे ! यही कारण है कि दीचित व्यक्तियोंका श्राध्यात्मिक व मान-सिक विकास कक जाता है। इस तरह इम शास्त्राभ्यास, तात्त्विक त्यागाभ्यास या ध्यान-योगाभ्यासकी दृष्टिसे देखते हैं तो जैन त्यागियोकी स्थिति दयनीय जॅचती है। गुरू-गुरूणियोंकी ऐसी स्थितिमें छांटे-छांटे बालक-बालिकात्रांकों श्राजन्म नवकोटि संयम देनेका समर्थन करना, इसे कोई साधारण समस्रदार भी वाजिब न कहेगा।

बाल दीचाकी असामायकता श्रीर धातकताके श्रीर दो खास कारण हैं, जिनपर विचार किए बिना श्रागे नहीं बढ़ा जा सकता । पुराने युगमें जैन गुरू वर्गका मुख अरएय, बन श्रीर उपवनकी श्रीर था, नगर शहर श्रादिका श्रव- लम्बन या वास नहीं था, जब कि श्राजके जैन गुरू वर्गका मुख नगर तथा शहरों की श्रोर है, श्ररपय, वन श्रोर उपवनकी श्रोर तो साधु-साध्वयोंकी पीठ भर है, सुख नहीं । जिन कसगों, नगरों श्रोर शहरों में विकारकी पूर्ण सामग्री है उसी में श्राजके बालक किशोर, तरुण साधु-साध्वयोंका जीवन व्यतीत होता है । वे जहाँ रहते हैं, जहाँ जाते हैं, वहाँ सर्वत्र ग्यारहवें गुग्रस्थानतक चढ़े हुए को भी गिरानेवाली सामग्री है । फिर जो साधु-साध्वयों छठे गुग्रस्थानका भी वास्तविक स्पर्श करनेसे दूर हैं, वे वैसी भोग सामग्री में श्रपना मन श्रविकृत रख सर्के श्रोर श्राध्यात्मिक शुद्ध संभाले रखें तो गृहस्थ श्रपने गृहस्थाश्रमकी भोग सामग्री में ही ऐसी स्थित क्यों न प्राप्त कर सकें ! क्या वेष मात्रके बदल देने में ही या घर छोड़कर उपाश्रयकी शरण लेने मात्रमें ही कोई ऐसा चमत्कार है जो श्राध्यात्मिक शुद्ध साथ दे श्रीर मनको विकृत न होने दे ।

बाल-दीचाके विरोधका दूसरा सबल कारण यह है कि जैन दीचा श्राजनम ली जाती है। जो स्त्री-पुरुष साधुत्व धारण करता है, वह फिर इस जीवनमें साधु वेष छोड़कर जीवन विताए तो उसका जीवन न तो प्रतिष्ठित समभा जाता है श्रीर न उसे कोई उपयोगी जीवन-व्यवसाय ही सरलतासे मिलता है। श्रावक-श्राविका, साध-साध्वी सभी ऐसे व्यक्तियोंको श्रवगणना या उपेचा-की दृष्टिसे देखते हैं। फल यह होता है कि जो नाबालिंग लक्ष्का. लडकी उम्र होने पर या तारूपय पाकर एक या दूसरे कारणसे साधु जीवनमें स्थिर नहीं रह सकते, उनको या तो साधुवेष धारण कर प्रछन्न रूपसे मिलन जीवन बिताना पड़ता है या वेष छोड़कर समाजमें तिरस्क्रत जीवन बिताना पडता है । दोनों हालतोंमें मानवताका नाश है । श्रिधिकतर उदाहरखोंमें यही देखा जाता है कि त्यागी वेषमें ही छिप कर नाना प्रकारकी मोगवासना तप्त-की जाती है जिससे एक तरफसे ऐसे अहिथर साध्योंका जीवन वर्षाद होता है श्रीर दसरी तरफसे उनके संपर्कमें श्राए हुए श्रन्य स्त्री-पुरुषोंका जीवन बर्बाद हो जाता है। इस देशमें स्त्री-पुरुपोंके अस्वाभाविक शरीर-संबन्धके दवराका जो फैलाव हुआ है. उसमें अनधिकार बाल-संन्यास और अपनय संन्यासका बड़ा हाथ हैं। इस दोषकी जिम्मेवारी केवल मुसलमानांकी नहीं है, केवल अन्य धर्मावलम्बी मठवासियों, बाबा-महंतींकी भी नहीं है। इस जिम्मेवारी में जैन परम्पराकी श्रनधिकार, श्रकाल, श्रनवसर दीचाका भी खास हाथ है। इन सब कारखों पर विचार करनेसे तथा ऐसी स्थितिके अनुभवसे मेरा सुनिश्चित मत है कि बाल-दीचा धर्म श्रीर समाजके लिए ही नहीं, मानवताके लिये धातक है। में दीवाको श्रावश्यक समभता हूँ । दीवित व्यक्तिका बहुमान करता हूँ

पर इस समय दीचा देनेका तथा दीचित व्यक्तियोंके जीवनका जो ढर्रा चल रहा है, उसे उस व्यक्तिकी दृष्टिसे, सामाजिक दृष्टिसे बिलकुल अनुपयोगी ही नहीं घातक सगम्मता हूँ।

जो दीचा-शदिके पचपाती हों. उनका भी इस शर्तपर समर्थन करनेको तैयार हैं कि पहले तो साध संस्था वनवासिनी बने: दसरे, दिनमें एक बार ही भोजन करे श्रीर मात्र एक प्रहर नींद ले. बाकीका समय केवल स्वाध्यायमें बिताए: तीसरे, वह या तो दिगम्बरत्व स्वीकार करे या वस्त्र धारण करे तो भी कमसे कम हाथ कती मोटी खहरके दो या तीन वस्त्र रखें। आजकल मल मल ही नहीं रेशमी कपड़े पहननेमें जो साधुश्रोंकी श्रीर खास कर श्राचार्योंकी प्रतिष्ठा समभी जाती है, इसका त्याग-प्रधान दीचाके साथ क्या मेल है, मुक्ते कोई समभा सके तो मैं उसका श्राभार मानुंगा। जब श्राचार्य तक ऐसे श्राकर्षक कपडोंमें धर्मका महत्त्व श्रीर धर्मकी प्रभावना समक्रते हों. तब कची उम्रमें दीलाके लिए स्थानेवाले बालक-बालिकास्रोंके मानस पर जसका क्या प्रभाव पहता होगा ? इसका कोई विचार करता है ? क्या केवल सब मानस-रोगोंका ब्रलाज एक मात्र उपवास ही है। ऊपरकी तीन शतोंसे भी सबल ब्रौर मस्य शर्त तो यह है कि दीचित हुआ बाल, तरुग, प्रौढ़ या बृद्ध भिन्न या भिन्नणी दम्भसे जीवन न बिताए अर्थात वह जब तक अपने मनसे आध्यात्मिक साधना चाहे करता रहे । उसके लिये श्राजीयन साधुवेशकी प्रतिज्ञाकी कैद न हो: वह श्रपनी इच्छासे साध बना रहे। श्रगर साध श्रवस्थामें संतष्ट न हो सके तो जस श्रवस्थाको होड कर जैसा चाहे वैसा श्राश्रम स्वीकार करे। फिर भी समाज में उसकी श्रवगणना या श्रप्रतिष्ठाका भाव न रहना चाहिए। जैसी उसकी योग्यता. वैसा उसको जीवन बितानेमें कोई म्रहचन न होनी चाहिए। इतना ही नहीं बल्कि उसको समाजकी स्त्रोरसे स्त्राश्वासन मिलना चाहिये जिससे उस पर प्रतिक्रिया न हो । खास कर कोई साध्वी गृहस्थाश्रमकी श्रोर घमना चाहे तो उसको इस तरह साथ मिलना चाहिये कि जिससे वह श्रार्त रौद्र ध्यानसे बच सके। समाजकी शोभा इसीमें है। बात यह है कि बौद्ध परम्परा जैसा शरूसे ही श्राजीवन महाव्रतकी प्रतिशा न लेनेका सामान्य नियम बनाएँ। जैसे-जैसे दीचामें स्थिरता होती जाए. वैसे-वैसे उसकी काल-मर्यादा बढाएँ । श्राजीवन प्रतिशा लाजमी न होनेसे सब दोषोंकी जह हिल जाती है।

सेवा-दृष्टिमं साधुत्रोंका स्थान क्या है ? इस मुद्दे पर इमने ऊपर विचार किया ही नहीं है । इस दृष्टिसे जब विचार करते हैं तब तो अनेक बालक-बालिकाओंको अकालमें, अपक मानसिक दशामं आजीवन प्रतिज्ञावद्ध कर लेना और फिर इघर या उघर कहीं के न रखना, यह श्रात्मघातक दोष है। इसके उपरान्त दूसरा भी बड़ा दोष नजर श्राता है। वह यह कि ऐसी श्रक्तमेय दीखित फौजको निमाने के वास्ते समाजकी बहुत बड़ी शक्ति बेकार ही खर्च हो जाती है। वह फौज सेवा करने के बजाय केवल सेवा लेती ही रहती है। इस स्थितिका सुधार खुद श्रगुवे विचारक साधु-साध्वी एवं यहस्य श्रावक न करेंगे तो उनके श्राध्यात्मिक साम्यवादके स्थानमें लेनिन-स्टालिनका साम्यवाद इतनी त्वरासे श्राप्गा कि फिर उनके किए कुछ न होगा।

में पहिले कह चुका हैं कि केवल जैन परम्पराको लेकर बाल-दीचाके प्रश्नपर मैं नहीं सोचता । तब इतने विस्तारसे जैन परम्पराकी बाल-दीज्ञा संब-न्धी स्थितिपर मैंने विचार क्यों किया श्रीर श्रन्य भारतीय संन्यास प्रधान पर-म्पराश्चोंके बारेमें कुछ भी क्यों नहीं कहा ? ऐसा प्रश्न जरूर उठता है। इसका खलासा यह है कि बौद्ध परम्परामें तो बाल-दीचाका दोष इसलिए तीव्र नहीं बनता कि उसमें दी चाके समय श्राजीवन प्रतिशाका श्रनिवार्य नियम नहीं है। दुसरी बात यह भी है कि अपनुक समयतक भिच्नु या भिच्नु शी जीवन बिता कर जो ग्रन्य श्राश्रमको स्वीकार करता है. उसके लिए अप्रतिष्ठाका भय नहीं है। श्रव रही वैदिक, शैव, वैष्ण्व, श्रवधृत, नानक उदासीन श्रादि श्रन्य परम्प-राम्त्रोंकी बात । इन परम्पराम्त्रोंके अनुयायी सब मिलाकर करोड़ोंकी संख्यामें हैं । उन्हींका भारतमें हिन्दके नामसे बहुमत है। इससे कोई छोटी उम्रका दीचित व्यक्ति उत्पथगामी बनता है या दीचा छोड़कर श्रन्य श्राश्रम स्वीकार करता है तो करोड़ोंकी अनुयायी संख्यापर उसका कोई दुष्परिणाम उतना नजर नहीं श्राता जितना होटेसे जैन समाजपर नजर श्राता है। इसके सिवाय दो एक बातें और भी हैं। जैन परम्परामें जैसी भिन्नणी संस्था है वैसी कोई बडी या व्यापक संन्यासिनी संस्था उक्त परम्पराश्चोमें नहीं है। इसलिए बालिका. त्यक्ता या विधवाकी दीज्ञाके बाद जो अनर्थ जैन परम्परामें सम्भव है, कमसे कम वैसा श्रनर्थ उक्त परम्पराश्रोमें पुरुष बाल-दीचा होने पर भी होने नहीं पाता । उक्त वैदिक स्त्रादि संन्यास प्रधान परम्पराश्चोंमें इतने वहे समाज-सेवक पैदा होते हैं श्रीर इतने बड़े उच लेखक, विश्वप्रसिद्ध वक्ता श्रीर राजपुरुष भी पैदा होते हैं कि जिससे त्यागी संस्थाक सैंकड़ों दोष ढक जाते हैं श्रीर सारा हिन्दु समाज जैन समाजकी तरह एक सूत्रमें संगठित न होनेसे उन दोषोंको निभा भी लेता है। जैन परम्परामें साधु-साध्वी संघमें यदि रामकृष्ण, रामतीर्थ, विवेकानन्द, महर्षि रमण, श्री श्रारविन्द, कृष्ण मूर्ति, स्वामी ज्ञानानन्दजी, श्रादि जैसे साध श्रीर भक्त मंत्राबाई जैसी एक-श्राध साध्वी भी होती तो श्राज बाल-दीचाका इतना विरोध नहीं होता!

हर एक फिरके गुरु अपने पासदीन्नित व्यक्तियोंकी संख्याका वहा ध्यान रखता है। मक्तोंसे कहता रहता है कि मेरे परिवारमें इतने चेले. इतनी चेलियाँ हैं। जिस गुरु या श्राचार्यके पास दीचा लेनेवालोंकी संख्या जितनी बढ़ी, उसकी उतनी ही अधिक प्रतिष्ठा समाजमें प्रचलित है। यह भी अनुयायियों में मंस्कार सा पड गया है कि वे श्रापने गच्छ या फिकेंमें दीचित व्यक्तियोंकी बडी मंख्यामें गौरव लेते हैं। पर कोई गरु, कोई गुरुणी या कोई आनार्य या कोई मंग्रुपति गहस्थ कभी इस बातको जाहिरा प्रसिद्ध नहीं करता. खले दिलसे बिना हिच कचाये नहीं बोलता कि उसके शिष्य परिवारोंमेंसे या उसके साध-मण्डलमें से कितनोंने दीचा छोड़ दी. दीचा छोड़कर वे कहाँ गए, क्या करते हैं श्रौर दीचा लोडनेका सच्चा कारण क्या है ? इन बातोंके प्रकट न होनेसे तथा उनकी सच्ची जानकारी न होनेसे श्रावक समाज ग्रुँधेरेमें रहता है। दीचा कोडनेके जो कारण हों. वे चाल ही नहीं विलक उत्तरोत्तर बढते ही रहते हैं। दीचा कोहनेवालोंकी स्थित भी खराब होती जाती है। उतने ग्रंशमें समाज भी निर्वेल पहता जाता है। समभ्रदारोंकी श्रद्धा बिलक्त उठती जाती नजर श्राती है श्रीर साथ ही साथ श्रविचारी दीचा देनेका सिलसिला भी जारी रहता है। यह स्थिति बिना सुधरे कभी धर्म-तेज सुरक्षित रह नहीं सकता। इसलिए हर एक समभ्रदार संघके अगुवे तथा जवाबदेह धार्मिक स्त्री-पुरुषका यह फर्ज है कि वह दीवा त्यागके सच्चे कारणोंकी पूरी जाँच करे श्रीर स्राचार्य या गरको ही दीचा-त्यागसे उत्पन्न दूर्परिणामोंका जवाबदेह समझे । ऐसा किए बिना कोई गुरु या श्राचार्य न तो श्रपनी जवाबदारी समकेगा न स्थितिका सधार होगा । उदाहरणार्थ, सननेमें श्राया कि तेरापन्थमें १८०० व्यक्तियोंकी दीचा हुई जिनमेंसे २५० के करीब निकल गए । ऋब सवाल यह है कि २५० के दीन्ना-त्यागकी जवाबदेही किसकी ! अगर १८०० व्यक्तियोंको दीन्ना देनेमें तेरापन्थके श्राचार्योंका गौरव है, तो २५० के दीचा-त्यागका कलंक किसके मत्ये समक्षता चाहिए ! मेरी रायमें दीचित व्यक्तियोंके ब्यौरेकी अपेचा दीवा-त्यागी व्यक्तियोंके पूरे न्यौरेका मूल्य संघ श्रौर समाजके श्रेयकी दृष्टिसे श्रधिक है क्योंकि तभी संघ श्रीर समाजके जीवनमें सुधार सम्भव है। जो बात तेरापन्थके विषयमें है, वही ग्रन्य फिरकेंकि बारेमें भी सही है।

दिसम्बर १६४६ ]

[तस्य,

# धर्म ऋौर विद्याका तीर्थ-वैशासी।

उपस्थित सञ्जनो,

जबसे वैद्याली संघकी प्रवृत्तियोंके बारेमें थोड़ा बहुत जानता रहा हूँ तभीसे उसके प्रति मेरा सदाव उत्तरोत्तर बदता रहा है। यह सदाव आखिर सुके यहाँ लाया है। मैंने सोचकर यही तय किया कि आगर संघके प्रति सदाब प्रकट करना हो तो मेरे लिए संतोषप्रद मार्ग यही है कि मैं अपने जीवनमें अधिक बार नहीं तो कससे कम एक बार, उसकी प्रवृत्तियोंमें सीधा मार्ग सूँ। संघके संचालकोंके प्रति आदर व कृतशता दर्शानेका भी सीधा मार्ग यही है।

#### मानव मात्रका तीर्थं

दीर्घतपत्नी महावीरकी जन्म-मूमि श्रीर तथागत बुद्धकी उपदेश-मूमि होनेके कारण वैशाली विदेहका प्रधान नगर रहा है। यह केवल जैनों और बौद्धोंका ही नहीं, पर मानय-जातिका एक तीर्थ बन गया है। उक्त दोनों श्रमण्यारीने करूणा तथा मैत्रीकी जो विरास्त श्रपने-श्रपने तत्कालीन संबोंके हारा मानव जातिको दी थी उसीका कालक्रमसे भारत और भारतके बाहर इतना विकास हुआ है कि आजका कोई भी मानवतावादी वैशालीके इतिहासके प्रति उदासीन रह नहीं सकता।

मानवजीवनमें संबंध तो अनेक हैं, परन्तु चार संबंध ऐसे हैं जो ध्यान सीचते हैं—राजकीय, सामाजिक, धार्मिक और विद्याविषयक । इनमेंसे पहले हो स्थिर नहीं । दो मित्र नरपति या दो मित्र राज्य कभी मित्रतामें स्थिर नहीं । दो मित्र नरपति या दो मित्र राज्य कभी मित्रतामें स्थिर नहीं । दो परस्रके शत्रु भी अचानक ही मित्र वन जाते हैं, इतना ही नहीं शासित शासक बन जाता है और शासक शासित । सामाजिक संबंध कितना ही निकटका और रक्तका हो तथापि यह स्थायी नहीं । हम दो चार पीदी दूरके संबंधियों को अकसर बिलकुल भूल जाते हैं । यिद संबंधियों के बीच स्थान की दूरी हुई या आना-जाना न रहा तब तो बहुधा एक कुटुम्ब के व्यक्ति भी पारस्परिक संबंधको भूल जाते हैं । परन्तु धर्म और विद्याके संबंधको बात निराली है । किसी एक धर्मका अनुगामी भाषा, जाति, देश, आदि बातोंमें उसी धर्मके दूसरे अनुगा-मियोंसे बिक्कुल ही जुदा हो तब भी उनके बीच धर्मका तांता ऐसा होता है मानो वे एक ही कुटुम्ब के हों । चीन, तिब्बत जैसे दूरवर्ती देशोंका बीक जब सीसोन वर्मा आदिके बीकोंसे मिकेया तब वह आसीयताका अनुमब करेगा ।

मारतमें जन्मा श्रीर पला मुसलमान मक्का-मदीनांक मुसलमान श्ररवेसे घनिइता मानेगा। यह स्थित सब घर्मोंकी श्रक्षस देखी जाती है। गुजरात,
राजस्थान, इर इंडिया, कर्लाटक झादि के जैन कितनी ही बातों में मिन्न क्यों
न हों पर वे सब मगवान महावीरके घर्मानुयायीक नाते श्रपने में पूर्ण एकताका
अनुभव करते हैं। मगवान महावीरके श्राहंसाप्रधान घर्मका पीषण, प्रचार
वैशाली श्रीर विदेहमें ही मुख्यतथा हुश्रा है। जैसे चीनी बर्मी श्रादि बौद्ध,
सारनाथ, गया श्रादि को श्रपना ही स्थान समभते हैं, वैसे ही दूर-दूरके जैन
महावीरके जन्मस्थान वैशालीको मी मुख्य धर्मस्थान समभते हैं श्रीर महावीर
के धर्मानुगामी के माते वैशालीको मी मुख्य धर्मस्थान समभते हैं श्रीर महावीर
के धर्मानुगामी के माते वैशालीमें श्रीर वेसे ही श्रन्य तीयोंमें विहारमें मिलते
हैं। उनके लिए विहार श्रीर खासकर वैशाली मक्का या जेवलेलम है। यह
धार्मिक संबंध स्थायी होता है। कालके श्रनेक यपेड़े भी हसे सील नहीं कर
सके हैं श्रीर न कभी जीया कर सकेंगे। बल्कि जैसे-जैसे श्राहंकाकी समक्का यह जन्ममूमि विशेष
इतका प्रकार बहुता जाएगा वैसे-वैसे शानुपुत्र महावीरकी यह जन्ममूमि विशेष
श्रीर विशेष तीर्वकर बनती जायगी।

हम लोब पूर्वके निवासी हैं। सोक्रेटिस, प्लेसो, प्रिस्टोटेस झारि सक्षिमके निवासी। बुद, महावीर, कणाद, आचपाद, शंकर, वाचस्पति आदि भारतके सपूत हैं, जिनका यूरोप, अमेरिका आदि देशोंसे कोई वास्ता नही। फिर भी बिक्स और पूर्व के संबन्धको कभी सीया न होने देनेवाला तत्त्व कौन है, ऐसा कोई प्रश्न करे तो इसका जवाब एक ही है कि वह तत्त्व है विद्याका। बुदे-खुदे धर्मवासे भी विद्याके माते एक हो जाते हैं। लड़ाई, आर्थिक ब्लिंचातानी, मतान्वता आदि अनेक विचातक आसुरी तत्त्व आति हैं तो भी विद्या ही ऐसी धिष है जो सब बुदाइयों में भामन्य ममुध्य एक दूसरेके प्रति आदरशील बनाती है। असर विद्याका संवन्ध ऐसा उच्चल और स्थर है तो कहना होमा कि विद्याके नाते भी वैद्याली-विदेह और बिहार स्वको एक सूल्में पिरोएगा क्योंकि वह विद्याका भी तीर्य है।

महात्मा यांचीचीने अहिंगाकी शाधना शुरू तो की दिल्ल अप्रक्षेकामें, पर उठ अमीले आदि-राजका शीषा प्रयोग उन्होंने पहले पहल भारतमें शुरू किया, इसी विदेह खेत्र में। प्रजाकी अम्तर्श्वेतनामें जो अहिंशाकी विरासत सुपुत पढ़ी थी, यह गांचीजीकी एक मौन पुकारसे जग उठी और केवल भारतका ही नहीं पर दुनिया-भरका ध्यान देलते-देलते कम्पारन-विहारकी ओर आइष्ट हुआ। और महाबीर तथा सुद्धके समयमें जो जमरकार हर विदेहमें हुए ये वहीं गांची-चीके कारच मी देलतेमें आए। जैसे अनेक जित्रपुत्र, गृहरतिपुत्र और

बाह्यस्यपुत्र तथा पुत्रियाँ बुद्ध व महावीरके पीछे पागल होकर निकल पढ़े ये वैसे ही कई ब्राच्यापक, वकील, जमीदार भीर ब्रान्य समझदार खी-पुरुष गांधीजीके प्रभावमें भाष । जैसे उस पुराने युग में करुया तथा मैत्रीका सार्वेत्रिक प्रचार करनेके लिए संघ बने ये वैसे ही सत्याप्रहको सार्वेत्रिक बनानेके गांधीजीके स्वप्नमें सीधा साथ देनेवालोंका एक बड़ा संघ बना जिसमें वैशाली-विदेह या विहारके सपूर्वोका साथ बहुत महत्त्व रखता है । इसीसे मैं नवयुगीन दृष्टिसे भी इस स्थानको धर्म तथा विद्याका तीर्य समझता हूँ । और इसी भावनासे मैं सब कुछ सोचता हूँ ।

में काशीमें अध्ययन करते समय आजसे ४६ वर्ष पहले सहाध्यायिश्रों श्रीर जैन साध्योंके साथ पैदल चलते-चलते उस चत्रियकुएडमें भी यात्राकी दृष्टिसे द्याया था जिसे आजकल जैन लोग महाबीरकी जन्मभूमि समभकर वहाँ यात्राके लिए खाते हैं और लक्खीसराय जंक्ज्ञतमे जाया जाता है। यह मेरी बिहारकी सर्व प्रथम धर्मयात्रा थी । इसके बाद अर्थात करीब ४३ वर्षके पूर्व में मिथिला-विदेहमें श्रनेक बार पढ़ने गया श्रीर कई स्थानों में कई बार ठहरा भी । यह मेरी विदेहकी विद्यायात्रा थी । उस युग श्रीर इस युगके बीच बड़ा श्चन्तर हो गया है। अनेक साधन मौजद रहनेपर भी उस समय जो बार्ते मुक्ते ज्ञात न थीं वह थोड़े बहुत प्रमाणमें ज्ञात हुई हैं स्त्रीर जो भावना साम्प्रदायिक दायरेके कारण उस समय ऋस्तित्वमें न थी आज उसका अनुभव कर रहा हैं। अब तो मैं स्पष्ट रूपसे समक्ष सका हैं कि महावीरकी जन्मभूमि न तो वह लिच्छन्नाड या पर्वतीय चित्रयक्रएड है श्रीर न नालन्दाके निकटका करहल-ग्राम ही। भ्राजके बसादकी खुदाईमेंसे इतने श्रधिक प्रमाण उपलब्ध हुए हैं श्रीर इन प्रमाणोंका जैन-बौद्ध परम्पराके प्राचीन शास्त्रोंके उल्लेखींके साथ इतना अधिक मेल बैठता है तथा फाहियान सप्तनसंग जैसे प्रत्यखदर्शी बात्रिय़ी के ब्रुतान्तोंके साथ श्रिधिक संवाद होता है कि यह सब देखकर मुस्को उस समय के अपने अज्ञानपर हँसी ही नहीं तरस भी आता है। और साम ही साथ सत्यकी जानकारीसे झसाधारण खशी भी होती है। वह सत्य यह है कि बसाढके चेत्रमें जो बासकपढ नामक स्थान है वही सचमुच चत्रियकपढ है।

## विभिन्न परंपराद्योंका एकता

मारतमें सनेक धर्म परम्पराय रही हैं। मास्या परम्परा सुक्यतया हैदिक है जिसकी कई शाखाय हैं। अमया परम्पराकी भी जैन, बौद, आजीवक, प्राचीन सांस्य-योग खादि कई शाखाय हैं। इन सब परम्पराक्षोंके शाखामें, सुद्धकों और संबमें, ब्राचार-विचारमें स्रथान-परान और विकास-हासमें इतनी स्रविक पेतिहासिक भिन्नता है कि उस-उस परम्परामें जन्मा व पता हुआ और उसउस परम्पराके संस्कारते संस्कृत हुआ कोई भी व्यक्ति सामान्य रूपसे उन सब
परम्पराओं के अन्तरतल में जो वास्तविक पकता है, उसे समक्त नहीं पाता ।
सामान्य व्यक्ति हमेशा मैदपोषक स्थूल स्तरों में ही फँसा रहता है पर तत्वितक
और पुरुषार्थी व्यक्ति जैसे-जैसे गहराईसे निर्मयतापूर्वक सोचता है बेसे-बैसे
उसको आन्तरिक सत्यकी एकता प्रतीत होने लगती है और माना, आचार,
संस्कार आदि सब मेद उसकी प्रतीतिमें बाधा नहीं डाल सकते । मानव चेतना
आखिर मानव-चेतना ही है, पशुचेतना नहीं । जैसे-जैसे उसके अपरसे आवस्याहरते जाते हैं वैसे-बैसे वह अधिकाधिक सत्यका दर्शन कर पाती है।

हम साग्प्रदायिक दृष्टिसे महावीरको श्रलग, बुद्धको श्रलग श्रीर उपनिषद के ऋषियोंको अलग समकते हैं, पर श्रगर गहराईसे देखें तो उन सबके मौलिक सत्यमें शब्दमेदके सिवा श्रीर मेद न पायेंगे। महावीर मुख्यतया श्राहिसाकी परिभाषामें सब बातें समभाते हैं तो बुद्ध तृष्णात्याग और मैत्रीकी परिभाषामें श्रपना सन्देश देते हैं। उपनिषद के ऋषि श्रविद्या या श्रहान निवा-रयाकी हष्टिसे चिन्तन उपस्थित करते हैं। ये सब एक ही सत्यके प्रतिपादनकी ज़दी-ज़दी रीतियाँ हैं: जदी-जदी भाषाएँ हैं । श्रहिंसा तब तक सिख हो ही नहीं सकती जब तक तृष्णा हो। तृष्णात्यागका दूसरा नाम ही तो श्राहंसा है। श्रहानकी वास्तविक निवृत्ति बिना हुए, न तो श्रहिंस। सिद्ध हो सकती है श्रीर न तच्या का त्याग ही सम्भव है। धर्मपरम्परा कोई भी क्यों न हो. श्रगर वह सचमुच धर्मपरम्परा है तो उसका मुल तत्त्व अन्य वैसी धर्मपरम्पराश्चों से जुदा हो ही नहीं सकता । मल तत्त्व की जदाई का अर्थ होगा कि सत्य एक नहीं। पर पहुँचे हुए सभी ऋषियोंने कहा है कि सत्यके आविष्कार अनेक्षा हो सकते हैं पर सत्य तो श्राखरिडत एक ही है। मैं श्रपने छप्पन वर्षके थोडे-बहत श्राध्य-यन-चिन्तनसे इसी नतीजे पर पहुँचा हूँ कि पन्थमेद कितना ही क्यों न हो पर उसके मूल में एक ही सत्य रहता है। ब्राज मैं इसी भावनासे महावीरकी जन्मजयन्तीके स्थूल महोत्सवमें भाग ले रहा हूँ। मेरी दृष्टिमें महावीरकी जयन्तीका श्रर्थ है उनकी अहिंगासिद्धिकी जयन्ती । श्रीर श्रृहिंगासिद्धिकी जयन्तीमें अन्यान्य महापुरुषोंकी सद्गुरासिद्धि अपने आप समा जाती है। श्रगर वैशालीके श्राँगनमें खड़े होकर हम लोग इस व्यापक भावनाकी प्रतीति न कर सकें तो इमारा जयन्ती-उत्सव नए युगकी माँगको सिद्ध नहीं कर सकता। राज्यसंघ ग्रीर धर्मसंघ

वैशाली श्रभिनन्दन प्रन्य तथा बुदी-जुदी पत्रिकाष्ट्रोंके द्वारा वैशालीका

पौरागिक और ऐतिहासिक परिचय इतना अधिक मिल जाता है कि इसम बक्रि करने जितनी नई सामग्री श्रमी नहीं है। भगवान महावीर की जीवनी भी जन श्रमिनन्दन मन्यमें रंचेप से श्राई है। यहाँ मुभको ऐसी कल बातें कहनी हैं जो बैसे महास्थान्त्रोंकी जीवनीसे फलित होती हैं और जो हमें इस युगमें तरन्त कामकी भी हैं। महावीरके समयमें वैशालीके श्रीर दूसरे भी गणुराज्य ये जो तत्कालीन प्रजासत्ताक राज्य ही थे पर उन गणराज्योंकी संघद्दष्टि अपने तक ही सीमित थी। इसी तरहसे उस समय के जैन, बौद्ध, आजीवक आदि अनेक धर्मसंघ भी थे जिनकी संघर्ष्ट भी अपने-अपने तक ही सीमित थी। परासे गराज्योंकी संघदृष्टिका विकास भारत-व्यापी नये संघराज्यरूपमें हम्रा है जो एक प्रकारसे श्रहिसाका ही राजकीय विकास है। श्रव इसके साथ पराने धर्म-संघ तभी मेल खा सकते हैं या विकास कर सकते हैं जब उन धर्मसंघों में भी मानवतावादी संघद्दष्टिका निर्माण हो और तदनसार सभी धर्मसंघ अपना-अपना विधान बदलकर एक लच्चगामी हों । यह हो नहीं सकता कि भारतका राज्यतंत्र तो व्यापक रूपसे चले श्रीर पन्थोंके धर्मसंघ पराने दरें पर चलें। श्राब्सिको राज्यसंघ श्रीर घर्मसंघ दोनोंका प्रवृत्ति क्षेत्र तो एक श्रसंड भारत ही है। ऐसी स्थितिमें स्रगर संघराज्यको ठीक तरहसे विकास करना है स्रौर जनकल्याग्रामें भाग लेना है तो धर्मसंबके प्रस्कर्ताश्चोंको भी ब्यापक हाइसे सोचना होगा। ग्रगर वे ऐसा न करें तो ग्रापने-ग्रापने धर्मसंघको प्रतिधित व जीवित रख नहीं सकते या भारतके संबराज्यको भी जीवित रहने न देंगे। इसलिए इमें पराने गणराज्यको संघद्दष्टि तथा पन्थोंकी संघद्दष्टिका इस युगमें ऐसा सामक्कस्य करना होगा कि धर्मसंघ भी विकासके साथ जीवित रह सके ह्यौर भारतका संघराज्य भी स्थिर रह सके।

भारतीय संपराज्यका विधान श्रकारमदायिक है इसका श्रम्य यही है कि संपराज्य किसी एक धर्म में बद्ध नहीं है। इसमें लघुमती बहुमती सभी छोटे-बड़े धर्म पत्थ समान भावसे श्रपना-श्रपना विकास कर सकते हैं। जब संपराज्यकी नीति इतनी उदार है तब हरेक धर्म परम्पराहा कर्तव्य श्रपने श्राप सुनि-श्रित हो जाता है कि प्रत्येक धर्म परम्परा समग्र जनहितकी दृष्टिसे संघराज्यको सब तरहसे हृद्ध बनानेका खयाल रक्ते श्रीर प्रयत्न करे। कोई भी लघु या बहु-मती धर्म परम्परा ऐसा न सोचे श्रीर न ऐसा कार्य करे कि जिससे राज्यकी केन्द्रीय श्रक्ति या प्रान्तिक शक्तियाँ निर्वेल हों। यह तभी सम्भव है जब कि प्रत्येक धर्म परम्पराके कथावदेह समक्रदार त्यागी या ग्रहस्य श्रमुयायी श्रपनी

हेडिको व्यापक बनाएँ और केवल संकुनित दृष्टिसे श्रपनी परम्पराका ही विचार्र ने करें।

धर्म परम्पराञ्चोंका पुराना इतिहास हमें यही सिखाता है । गखतन्त्र, राज-तंन्त्र यें सभी आपसमें लड़कर अन्तमें ऐसे घराशायी हो गए कि जिससे विदे-शियोंकी भारतपर शासन करनेका मौका मिला । गाँधीजीकी श्राहिसाइप्टिने उस प्रटिको दर करनेका प्रयस्न किया श्रीर श्रम्तमें २७ प्रान्तीय घटक राज्योंका एक केन्द्रीय संवराज्य कायम इन्ना जिसमें सभी प्रान्तीय लोगों का हित सुरक्षित रहें और बाहरके भय स्थानोंसे भी बचा जा सके। अब वर्म परम्पराश्चोंको भी ऋहिंता. मैत्री या ब्रह्ममावनाके आधारपर ऐसा धार्मिक वातावरण बनाना होगा कि जिसमें कोई एक परम्परा श्रन्य परम्पराश्चोंके संकटको श्रपना संकट समके और उसके निवारसाके लिए वैसा ही प्रयत्न करे जैसा अपनेपर आये संकटके निवारणके लिए । इम इतिहाससे जानते हैं कि पहले ऐसा नहीं हमा । फलतः कभी एक तो कभी दसरी परम्परा बाहरी आक्रमखोंका शिकार बनी और कम स्वादा रूपमें सभी धर्म परम्पराश्चोंकी सांस्कृतिक श्रीर विद्यासम्पत्तिको सहना पड़ा । सोमनाय, सद्रमहालय और उज्रियनीका महाकाल तथा काशी श्रादिके वैष्णाव. शैव आदि धाम इत्यादि पर जब संकट श्राप तब अगर अन्य परम्पराश्चोंने प्राचार्पंचासे परा साथ दिया होता तो वे धाम बच जाते । नहीं भी बचते तो सब परस्पराश्चीकी एकताने विरोधियोंका होसला जरूर दीला किया होता । सारनाय, नालन्दा, उदन्तपुरी, विक्रमशिका ब्रादिके विद्याविद्वारोंको बस्तियार खिलजी कमी ध्यस्त कर नहीं पाता ऋगर उस समय बौद्धेतर परम्पराएँ उस ब्राफतको श्रपनी समझती । पाटन, तारका, सांचोर, ब्राव, आलोर श्रादिके शिल्पम्थापत्यप्रधान जैन मन्दिर भी कभी नष्ट नहीं होते । बाब समय बदल गया और इमें पुरानी बुटियोंसे सबक सीखना होगा।

सांस्कृतिक श्रीर धार्मिक स्थानोंके साथ-साथ श्रनेक शानमण्डार भी नध्य हुए । हमारी धर्म परम्पराश्रोंकी पुरानी दृष्टि बदलनी हो तो हमें नीचे लिखे श्रनुसार कार्य करना होगा ।

- (१) प्रत्येक धर्मपरम्पराको दूसरी धर्मपरम्पराश्चोंका उतना ही आदर करना चाहिए जितना वह अपने बारेमें चाहती है।
- (२) इसके लिये गुरुवर्ग श्रीर पिडतवर्ग सबको श्रापसमें भिलाने जुलने के प्रसंग पैदा करना श्रीर उदारदृष्टिसे विचार विनिमय करना । जहाँ ऐकमत्य न हो वहाँ विवादमें न पड़कर सहिष्णुताकी दृद्धि करना । वार्मिक श्रीर संस्कृतिक श्राध्ययन श्रध्यापनकी परम्पराश्रोंको इतना विकसित करना कि

जिसमें किसी एक धर्मपरम्पराका जनुयायी ग्रन्थ धर्मपरम्परा**जोजी वालांखे सर्वया** जनभिज्ञ न रहे और उनके मन्तव्योको गलतरूपमें न समके।

इसके किए श्रनेक विश्वविद्यालय महाविद्यालय जैसे शिक्षाकेन्द्र वने हैं जहाँ इतिहास श्रीर उलना हिस्से धर्मपरम्पराश्रोंकी शिक्षा दी काती है। फिर मीं श्रपने देशमें ऐसे सैकड़ों नहीं हजारों छोटे-वड़े विद्याधाम, पाठशालाएँ आदि हैं जहाँ केवल साम्प्रदायिक दृष्टिसे उस परम्पराकी एकांगी शिक्षा दी काती है। इसका नतीजा श्रमी यही देखनेमें आता है कि सामान्य जनता और हरेक परम्पराके गुद्द या परिवत श्रमी उसी दुनियामें जी रहे हैं जिसके कारण सब धर्मपरम्पराएँ निस्तेज और मिल्याभिमानी हो गई हैं।

विद्याभूमि-विदेह

वैशाली-विदेड-मिथिलाके हारा अनेक शास्त्रीय दिखान्त्रोके विषयमें विहार का जो स्थान है वह हमें पुराने शीसकी याद दिलाता है। उपनिषदोंके उपलब्ध भाष्योंके प्रसिद्ध प्रसिद्ध श्राचार्य भले ही दक्षिणमें हए हो पर उपनिषबाके श्रात्मतत्त्वविषयक श्रीर श्रद्वैतस्वरूपविषयक श्रनेक ग्रमीर चिन्तन-विकेटके जनककी सभामें ही इस हैं जिन चिन्तनोंने केवल पुराने आधारोंका ही नहीं पर ग्राधनिक देश-विदेशके अनेक विदानोंका भी ध्यान खींचा है। बुद्धने धर्म श्रीर विनयके बहत वहें भागका असली उपदेश विदारके जुड़े खरे स्थानोंमें ही किया हैं: इतना ही नहीं बहिक बौद्ध त्रिपिटककी सारी संकलना विद्वारकी सीन संगीतियोंमें ही हुई है। जो त्रिपिटक बिहारके सपूर्तोंके हारा ही एशियाके दूर-दर अगम्य भागोंमें भी पहुँचे हैं और जो इस समयकी अनेक भाषाओं कपा-न्तरित भी डए हैं। इन्हीं त्रिपिटकोंने सैकडों यरोपीय विद्वानोंको अपनी स्रोर खींचा श्रीर जो कई यूरोपीय भाषाझों में रूपान्तरित भी हुए । जैव परम्पराके मूल श्रागम पिछेसे भले ही पश्चिम श्रीर दचिया भारतके जुदे-जुदे अभोमें पहुँचे हो. यंकलित व लेखबद भी **दए हो** पर उनका उत्गम और प्रारम्भिक संबद्ध तथा संकलन तो बिहारमें ही हुआ है । बौद्ध संगीतिकी तग्ह प्रथम जैम संगीति भी बिहारमें ही मिली थी। चायान्यके द्वर्थशास्त्रकी द्वीर सम्भवतः कामशास्त्र-की जन्मभूमि भी बिहार ही हैं। हम जब वार्शनिक, सूत्र क्वीर क्वास्ता संबोदा विचार करते हैं तब तो हमारे सामने विहारकी वह प्राचीन प्रक्रिया मर्च होकर उपस्थित होती है। कथाद और ग्राचपाद ही नहीं पर क्रम होसोंके वैरोषिक-न्याय दर्शनके भाष्य, वार्तिक, टीका, उपटीका स्नादि सारे डाहिस्य परिवारके प्रयोता विहारमें ही, खासकर विदेह मिथिलामें ही हद हैं।

सांस्थ, योग परम्पराके मूलं चिन्तक झीर प्रनथकार एवं न्यास्माकार विद्वार

में या विहारकी सीमाके आसपास ही हुए हैं। येरे स्थालसे मीमांसाकार जैमिनी श्रीर बादरायण भी बिहारके ही होने चाहिए। पूर्वोचर मीमांसाक अनेक धुरीखां प्रमुख व्याख्याकार मिथिलामें ही हुए हैं जो एक बार सैकड़ों मीमांसक विद्वानोंका थाम मानी जाती थी। बंगाल, दिख्या श्रादि श्रन्य भागोंमें न्याय विद्याकी शाखा-प्रशाखाएँ फूटी हैं पर उनका मूल तो मिथिला ही है। वाचस्रात, उदयन, गंगेशा श्रादि प्रकायह विद्वानोंने वार्शनिक विद्याका हतना श्रविक विकास किया है कि जिसका श्रसर प्रत्येक धर्मपरम्परापर पढ़ा है। तच्चशिलाके ध्वंसके बाद जो बीद विहार स्थापित हुए उनके कारण तो विहार काशी बन गया था। नालन्दा, विकमशीला, उदन्तपुरी जैसे बड़े-बड़े विहार श्रीर जगचल जैसे साधारण विहारमें वसनेवाले मिद्धकों श्रीर श्रन्य दुर्वेक मिंश जैसे बाह्मण विद्वानोंने जो संस्कृत बौद साहित्यका निर्माण किया है उसकी गहराई, स्इमता श्रीर बहुशुतता देखकर श्राज भी विहारके प्रति श्रादर उमड़ श्राता है। यह बात भली-माँति हमारे लच्चमें श्रा सकती है कि बिहार धर्मकी तरह विद्याका भी तीर्य रहा है।

### विचाकेन्द्रोंमें सर्व-विचाओंके संप्रहकी आवश्यकता

जैसा पहले स्चित किया है कि धर्मपरम्माओं अपनी दृष्टिका तथा व्यव-हारोंका युगानुरूप विकास करना ही होगा। वैसे ही विद्याश्चोंकी सव परम्पराझोंको भी अपना तेज कायम रखने और बढ़ानेके लिए अध्ययन-अध्यापनकी प्रणालीके विषयमें नए सिरे से सोचना होगा।

प्राचीन भारतीय विद्याएँ कुल मिलाकर तीन भाषाश्रोमें समा जाती हैं—संस्कृत, पालि श्रीर प्राकृत । एक समय था जब संस्कृतके धुरम्थर विद्वान् भी पालि या प्राकृत शाखांका जानते ने थे या बहुत ऊपर-ऊपरसे जानते थे। ऐसा भी समय था जब कि पालि श्रीर प्राकृत शाखोंके विद्वान् संस्कृत शाखोंकी पूर्ण जानकारी रखते न थे। यही स्थित पालि श्रीर प्राकृत शाखोंके जानकारोंके बीच परस्पमें भी थे। पर क्रमशः समय बदलता गया। श्राज तो पुराने युगने ऐसा पलटा खाया है कि इसमें कोई भी सच्चा विद्वान् एक या दूसरी माणाकी तथा उस भाषामें किसे हुए शास्त्रोंकी उपेचा करके नवयुगीन विद्यालयों श्रीर महाविद्यालयोंको चला ही नहीं सकता। इस दृष्टिसे जब विचार करते हैं तब स्पष्ट मालूम पढ़ता है कि सूरोपीय विद्वानोंने पिछले सवा सी वर्षोंमें भारतीय विद्याश्रोका को गौरव स्थापित किया है, संशोधन किया है उसकी बरावरी करनेके लिए तथा उससे कुछ झागे बढ़नेके लिए हम भारतवासियोंको श्रव श्रथ्ययम-श्रथ्यपन, खन्तन, लेखन श्रीर संपादन विद्याल स्राहिका क्रम स्रानेक प्रकार-

से बदलना होगा जिसके दिवाप हम प्राध्यविद्या-विद्यारद व्योगीय विद्वानोंके अनुगामी तक बनवे में असमर्थ रहेंगे।

प्राच्य मारतीय विद्याकी किसी मी शालाका उच्च अध्ययन करनेके लिए तथा उच्च पदवी प्राप्त करनेके लिए हम भारतीय यूरोपके खुदे-खुदे देशों में जाते हैं उसमें केवल नौकरीकी हण्टिसे बीबी पानेका ही मोह महीं है पर हसके सार्थ उन देशों की उस-उस संस्था का व्यापक विद्यासय वातावरचा भी निमित्त है। वहाँ के अध्यापक, वहाँ की कार्यस्थाली, वहाँ के पुस्तकालय आदि ऐसे अञ्च-प्रत्यक्क हैं जो हमें अपनी और लींचते हैं, अपने देशकी विद्याओं का अध्ययन करनेके लिए हमको हजारों कोस तूर कर्ज के करके भी जाना पढ़ता है और उस स्थित में जब कि उन प्राच्य विद्याओं को एस-एक शालाके पारदर्शी अनेक विद्यान मारतमें भी मौजूद हों। यह कोई अच्चरजकी वात नहीं है। वे विदेशी विद्यान हस देशमें आकर सील गए, अभी वे लीलने आते हैं पर सिका उनका है। उनके सामने मारतीय पुराने पिएडत और मोहका भाग बाद करके जो सत्य है उसकी और हमें देखना है। इसको देखते हुए सुक्रको कहनेमें कोई भी हिचकिचाहट नहीं कि हमारे उच्च विद्याके केन्द्रोंमें शिक्षण-प्रयालीका आमूल परिवर्तन करना होगा।

उच विद्याके केन्द्र झनेक हो सकते हैं। प्रत्येक केन्द्रमें किली एक विद्या-परंपराकी प्रधानता भी रह सकती है। फिर भी ऐसे केन्द्र झपने संशोधन कार्यमें पूर्ण तभी बन सकते हैं जब झपने साथ संबंध रखने वाली विद्या परंप-राश्चोंकी भी पुस्तक झाबि सामग्री वहाँ संपूर्णतया सुलभ हो।

पालि, प्राकृत, संस्कृत भाषामें लिखे हुए सब प्रकारके शाक्षोंका परस्पर इतना घनिष्ठ संबन्ध है कि कोई भी एक शाखाकी विद्याका अन्यासी विद्या की दूसरी शाखाओं के आवश्यक वास्तविक परिशीसनको विना किए सचा अन्यासी बन ही नहीं सकता, जो परिशीसन अधूरी सामग्रीवासे केन्द्रोंमें संमव नहीं।

इससे पुराना पंथवाद और जातिवाद को इस युगमें देय समझा काता है वह अपने आप शिथिल हो जाता है। इस यह जानते हैं कि इसारे देशका उक्षवर्णाभिमानी विद्यार्थी सी सूरोपमें जाकर वहाँ के संस्कृति वर्णाभिमान मूल जाता है। यह स्थिति अपने देशमें स्वामीविक तब वन सकती है कव कि एक ही केन्द्रमें अनेक अध्यापक हों, अध्येता हों और स्वका परस्पर मिलन सहज हो। देशा नहीं होनेसे साम्मदायिकताका मिन्ना अंश किसी न किसी स्पर्मे पुढ़ हुए बिना ए नहीं सकता। संस्थायाधिक दाताकोंकी मनोहत्तिको बीतने-के वास्ते उन्वविद्याके चेत्रमें भी साम्यवाधिकताका विख्तका संवाहकोंको करना पढ़ता ही है। उन्न लिये मेरे विचारते हो उच्चतम सम्बद्धन के केन्द्रोंमें सर्वविद्याकोंकी सावह्यक सामग्री होनी ही चाहिए।

#### शासीय परिमापामें सोकजीवनकी द्वायां

बाब बान्तमें में संसेपमें यह दिखाना चाइता है कि उस प्राने युगके राज्यसंघ और धर्मसंघका आपसमें देसा चोली-दामनका संबन्ध रहा है जो श्रमेक शब्दोमें तथा करवज्ञानकी परिभाषाकोंमें भी सरकित है। इस जानते हैं कि वस्त्रीश्लोंका राज्य मनाराज्य था अर्थात वह एक संघ था। मना और संब शब्द ऐसे समूहके सूचक हैं जो श्रपना काम सूने हुए योग्य सम्बीके द्वारा करते थे । बडी बात धर्मचेत्रमें भी थी । जैनसंघ मी मिछ-भिक्तखी, आवक श्राविका चतुर्विच श्रक्कोंसे ही बना श्रीर सब श्रक्कोंकी सम्मतिसे ही काम करता रहा । जैसे-जैसे जैनवर्मका प्रशार अन्यान्य चेत्रोमें तथा छोटे-वड़े सैकड़ो-हजारों गाँवोंमें हम्मा वैसे-वैसे स्थामिक संघ भी कांयम इए जो म्राज तक कायम हैं। किसी भी एक करने या शहरको स्नीजिए अगर वहाँ जैन बस्ती है तो उसका वहाँ संघ होगा और सारा चार्मिक कारोबार संघंके जिस्से होगा । संघका कोई मुखिया मनमानी नहीं कर सकता । बड़ेसे बड़ा खाचार्य भी हो तो भी उसे संघके ऋषील रहना ही होगा । संघले बहिन्छत व्यक्तिका कोई गौरव नहीं । सारे तीर्थ, बारे धार्मिक, कार्वजनिक काम संबद्धी देखरेखमें ही चलते हैं। और उन इकाई संघोके मिलमसे प्रान्तीय और भारतीय संघोकी घटना भी आज तक चली त्राती है । जैसे गवाराज्यका भारतक्यापी संघराज्यमें विकास हमा वैसे ही पार्श्वनाथ और महाबीरके हारा संचालित उस समयके छोडे वहें संघोंके विकासस्वक्रपमें आवकी जैन संबद्धवस्था है। बुद्धका संघ मा बैसा ही है। किसी भी देशमें जहाँ बौद्ध धर्म है यहाँ संघ व्यवस्था है और सारा धार्मिक व्यवहार संधोंके हारा ही सकता है।

जैसे उस समयके राज्योंके साथ गया शब्द लगा था वैसे ही महाबीरके मुख्य शिष्योंके साथ 'गया' शब्द प्रसुक्त हैं। उनके ग्याव्ह मुख्य शिष्य जो विहारमें ही जन्मे ये वे गयाचर कहलाते हैं। झाज भी जैन परम्परामें 'गयाी' पद कावम है और बौड परम्परामें संव स्थविर या संबनायक पद ।

जैन तस्वज्ञानकी परिभाषाक्षीमें नववाबकी परिभाषाका भी स्थान है। नव पूर्व सत्यकी एक बाव्की जाननेवाली दृष्टिका माम है। ऐसे नवके सास प्रकार जन साकोंमें पुराने समबसे मिसते हैं जिनमें प्रथम नवका नाम है 'मैगम'। कहना न होगा कि नैगम शब्द 'निगम' से बना है जो निगम वैशालीमें के ज़ीर जिनके उल्लेख सिक्कोंमें भी मिले हैं। 'निगम' समान कारोबार करंति-वालोंकी श्रेणी विशेष है। उसमें एक प्रकारकी एकता रहती है और सब स्थूल व्यवहार एक-सा चलता है। उसी 'निगम' का मान लेकर उसके ऊपरसे नेगम शब्दके हारा जैन परम्पराने एक ऐसी हष्टिका सूचन किया है जो समाजमें स्थूल होती है और जिसके आधारपर जीवन स्थवहार चलता है।

नैगमके बाद संबह, व्यवहार, ऋजुलून, शब्द, सम्मिक्ट और एवंभूत ऐसे छह शन्दोंके द्वारा यह ग्रांशिक विचारसरिययोंका सच्चन ग्राता है। मेरी रायमें उक्त छहों दृष्टिकों यद्यपि तस्त्व-हानसे संबन्ध रखती हैं पर वे मलतः उत समयके राज्य व्यवहार श्रीर सामाजिक व्यावहारिक श्राधास्पर फलित की गई हैं । इसना ही नहीं बल्कि संग्रह व्यवहारादि ऊपर सचित शब्द भी तस्कातीक भाषा प्रयोगोंसे लिए हैं। अनेक गर्गा मिलकर राज्य व्यवस्था या समाख व्यवस्था करते थे जो एक प्रकारका समदाय या संग्रह होता था स्त्रीर किसमें मैदमें भ्रमेद दृष्टिका प्राधान्य रहता था। तत्त्वज्ञानके संग्रह नयके श्रर्थमें भी वहीं भाव है। व्यवहार चाहे राजकीय हो या सामाजिक वह जुदै-जुदै व्यक्ति या दलके द्वारा ही सिद्ध होता है। तत्त्वज्ञानके व्यवहार नयमें भी मेद श्रर्थात विभाजनका ही भाव मुख्य है। इस वैद्यालीमें पाए गए सिक्कोंसे जानते हैं कि 'व्यावहारिक' और 'विनिश्चय महामात्य' की तरह 'द्वन्नधार' भी एक पद था। मेरे स्थालसे सन्नधारका काम वही होना चाहिए जो जैन तत्वज्ञानके अध्यक्षत्र नय शब्दसे लखित होता है। ऋजसन्त्रनयका अर्थ है--- आगे पीछेकी गली कंजीमें न जाकर केवल वर्तमानका ही विश्वार करना । संभव है सूत्रधारका काम भी वैसा ही कुछ रहा हो जो उपस्थित समस्याद्योंको तुरस्त निपटाए । हरेक समाजमें, सम्प्रदायमें और राज्यमें भी प्रसंग विशेषपर शब्द अर्थात श्राज्ञाको ही प्राधान्य देना पहता है। जब श्रन्य प्रकारसे मामला सुलभता म हो तब किसी एकका शब्द ही अन्तिम प्रमाण माना जाता है। शब्दके इस प्राचान्यका भाव श्रन्य रूपमें शब्दनयमें गर्भित है। बुद्धने खद ही कहा है कि लिच्छवीगरा पराने रीतिरिवाजो अर्थात रूढियोंका आदर करते हैं। कीई मी समाज प्रचिति रुढियोंका सर्वया उग्मलन करके नहीं जी सकता। समिन-रूदनवर्में रुद्धिके अनुसंरक्षका भाव तास्विक दृष्टिसे घटाया है। समाज, राज्य श्रीर पर्मकी व्यवहारगत श्रीर स्थूल विचारसंस्थी या व्यवस्था कुछ भी स्यों न हो पर उसमें सत्यकी वारमायिक हिंह ने हो तो बह ने भी सकती है, न प्रगति

कर सकती है। एकम्भूतन्य उसी पारमाधिक दृष्टिका सूर्वक है जो तथागतके 'तथा' शुरूषे या पिछले महायानके 'तथता' में निहित है। जैन परम्परामें मी 'तहित है। जैन परम्परामें मी 'तहित है। जो इतना ही सूचित करता है कि सत्य जैसा है वैसा हम स्वीकार करते हैं।

ब्राह्मण, बीदा, जैन ब्रादि श्रमेक परम्पाओं के प्राप्य प्रत्योंसे तथा सुक्षभ सिक्के श्रीर खुदाईसे निकली हुई ब्रम्यान्य सामग्रीसे जब इम प्राचीन झाचार-विचारोंका, संश्कृतिके विविध श्रङ्कोंका, भाषाके श्रङ्क-प्रत्यङ्कोंका श्रीर शब्दके अर्थों के मिन्न-मिन्न स्तरोंका बिचार करेंगे तब शायद इमको उपरकी तुलना भी काम दे सके । इस दृष्टिसे मैंने वहाँ संकेत कर विया है । बाकी तो जब इम उपनिषदों, महाभारत-रामायख जैसे महाकाव्यों, पुराखों, पिटकों, झागमीं श्रीर दार्शनिक साहस्यका तुलनात्मक बढ़े पैमानेपर श्रध्ययन करेंगे तब झनेक रहस्य ऐसे शात होंगे जो संचित करेंगे कि यह सब किसी एक वट बीजका विविध विस्तार मात्र है ।

#### अध्ययनका विस्तार

पार्चात्य देशोमें प्राच्यविद्यां क अध्ययन आदिका विकास हुआं है उसमें अविधानत उद्योगके स्वाय वैज्ञानिक दृष्टि, जाति और पन्यमेदसे ऊपर उठकर सोचनेकी दृत्ति और धर्वाङ्गीय अवलोकन ये मुख्य कारण हैं। हमें इस मार्ग को अपनाना होगा। इस बहुत थोड़े समयमें अमीष्ट विकास कर सकते हैं। इस दृष्टिसे सोचता हूँ तब कहनेका मन होता है कि हमें उच्च विद्याके वर्तुलमें अवेस्ता आदि जरशुस्त परम्परांके साहि यका समावेश करना होगा। इतना ही नहीं बल्कि इस्लामी साहित्यको भी समुचित स्थान देना होगा। जब हम इस देशमें राजकीय एवं सांस्कृतिक दृष्टिसे सुलमिल गए हैं या अविभाग्य रूपसे साथ रहते हैं तब हमें उसी मावसे सब विद्याओं को समुचित स्थान देना होगा। बिहार या वैशाली-विदेहमें इस्लामी संस्कृतिका काफी स्थान है। और पटना, वैशाली आदि बिहारके स्थानोंकी खुदाईमें ताता जैसे पारसी गृहस्थ मदद करते हैं यह भी हमें मुलना न चाहिए।

## भ्दानमें सहयोग

म्राचार्य विनोवाजीकी सौज्हरानि सारे देशका ध्यान सभी विहारकी स्रोर खींचा है। माल्म होता है कि वे पुराने स्रोर नये ऋहिंसाके सन्देशको सेक्ट विहारमें वैद्यालीकी धर्मभावनाको मूर्व कर रहे हैं। विहारके निवासी स्वभावसे सरल पाए गए हैं। भूवानयह यह तो ऋहिंसा भावनाका एक प्रतीक मात्र है। सच्चे अर्थमें उसके साथ कई बातें आतिवार्य करसे जुड़ी हुई हैं जिनके बिना नवभारतका निर्माण संभव नहीं। जमीदार जमीनका दान करे, धनवान संपत्ति का दान करे। पर इसके सिवा भी आत्मशुद्धि आनेक रूपसे आवश्यक है। आज चारों ओर शिकायत रिश्वतकोरीकी है। विहारके राजतंत्रवाहक इस खितको निर्मूल करेंगे तो वह कार्य विशेष आशीवीदकर सिद्ध होगा। और देशके अन्य मार्गोमें विहारकी यह पहल आतुकरवीय बनेगी। अपर चो कुछ कहा गया है वह सब महावीर, बुद्ध, गांधीजी वगैरहकी सम्मिखित आहिसा- भावनामेंसे कहित होने वाला ही बिचार है को हर जन्मजयन्ती पर उपशुक्त है।

[ वैशाली-संघ द्वारा श्रायोजित म• महावीर जयन्तीके श्रवसप्पर श्रध्यच् पदसे दिया गया व्याख्यान—ई० १६५३ । ]

#### ्षक पत्र

म्रापत्तिजनक ग्रंश प्रतीत नहीं हुना । इससे भी कड़ी समालोचना गुजरात, महाराष्ट्र श्रादिमें खुद जैन समाजमें होती है। अगर किसीको सेखमें गसती मालूम हो तो उसका धर्म है कि वह युक्ति तथा दलीलसे जवाब दे ! व्यवहार धर्म सामाजिक वस्तु है, इसपर विचार करना, समालोचना करना हरएक बुद्धिशाली श्रीर जवाबदेह व्यक्तिका कर्तव्य है। ऐसे कर्त्तव्यको दबाबसे, भयसे, लालचसे, खशामदसे रोकना समाज को सुधरनेसे या सुधारनेसे रोकना मात्र है। समालोचक भ्रान्त हो तो संयुक्तिक जबाबसे उसकी भ्रान्ति दूर करना, यह व्सरे पत्तका पवित्र कर्च ब्य है। यह तो हुई सार्वजनिक वस्तुपर समालोचनाकी सामान्य बात । पर समालोचकका भी एक अधिकार होता है जिसके बलपर वह समाजके चालू व्यवहारों श्रीर मान्यताश्रोंकी टीका कर सकता है। वह श्रिधिकार यह है कि उसका दर्शन तथा श्रवलोकन स्पष्ट एवं निष्पच हो । वह किसी लालच. स्वार्थ या खुशामदसे प्रेरित होकर प्रवृत्त होनेवाला न हो । इस श्रिधकारकी परीचा भी हो सकती है। मैं कुछ लिखने लगा, विरोधियोंने मुक्ते कुछ लालच दी, कुछ खुशामद की श्रीर मैं दक गया। श्रथवा मुक्ते भय दिखाया, पूरी तरह गिरानेका प्रयत्न किया श्रीर में श्रपने विचार प्रकट करनेसे रुक गया या विचार वापिस खींच लिया तब समक्षना चाहिए कि मेरा समा-लोचनाका श्रिधकार नहीं है। इसी तरह किसी व्यक्ति या समूहको नीचा दिखानेकी बुरी नियतसे भी समालोचना करना श्रधिकार-शून्य है। ऐसी नियतकी परीचा भी की जा सकती है। सामाजिक व धार्मिक संशोधनकी तटस्थ दृष्टिसे अपना विचार प्रकट करना, यह श्रपना पढ़े-लिखे लोगोंका विचारधर्म है। इसे उत्त-रोत्तर विकसित ही करना चाहिये। इकावर्टे जितनी श्रिधिक हो उतना विकास भी अधिक साधना चाहिये। मतलब यह कि चर्चित विषयको और भी गहराई पवं प्रमायोंके साथ फिरसे सोचना-जॉंचना चाहिए श्रीर समभाव विशेष पृष्ट करके उस विवादास्पद विषयपर विशेष गहराई एवं स्पष्टताके साथ ।

<sup>(</sup>१) भी मैंवरमलाजी सिंधीके नाम यह पत्र 'धर्म श्रीर धन' शीर्षक लेखके विषयमें लिखा गया था।

रहना चाहिए । विचार व अम्यासका चेत्र अनुकूल परिस्थितिकी तरह प्रतिकूल परिस्थितिमें भी विस्तृत होता है ।

मुक्तको श्रापके खेखसे तथा थोड़ेसे वैयक्तिक परिचयसे मालुम होता है कि श्रापने किसी बरी नियतसे या स्वार्थसे नहीं लिखा है। लेखकी वस्त तो बिलकल सही है। इस स्थितिमें जितना विरोध हो. श्रापकी परीचा ही है। समभाव श्रीर श्रम्यासकी बृद्धिके साथ लेखमें चर्चित मशोपर श्रागे भी विशेष लिखना धर्म हो जाता है । हाँ. जहाँ कोई गलती मालम हो, कोई बतलाए, फौरन सरलतासे स्वीकार कर लेनेकी हिस्सत भी रखना । बाकी जो-जो काम खास कर सार्वज-निक काम, धनाश्रित होंगे वहाँ धन श्रपने विरोधियोंको चप करनेका प्रयत्न करेगा ही। इसीसे मैंने आप नवयुवकोंके समज कहा था कि पत्र-प्रतिकादि स्वावलस्थानमे जलाको । प्रेस ग्राहिमें धनिकोंका ग्राक्षय उतना वांक्रनीय नहीं । कामका प्रमाण थोडा होकर भी जो स्वावलम्बी होगा वही ठोन श्रौर निध्यदव होगा। हाँ. सब धनी एकसे नहीं होते। विद्वान भी, लेखक भी स्वार्थी. ख्शामदी होते हैं। कोई विलकुल सुयोग्य भी होते हैं। धनिकोंमें भी सयोग्य व्यक्तिका श्रत्यन्त श्रभाव नहीं। धन स्वभावसे बुरी वस्त नहीं जैसे विद्या भी। श्रतएव श्रगर सामाजिक प्रवृत्तिमें पड़ना हो तब तो हरेक युवकके वास्ते जरूरी है कि वह विचार एवं श्रभ्याससे स्वावलम्बी बने श्रीर थोड़ी भी श्रपनी श्रामदनी पर ही कामका हौसला रखे। गुण्याही धनिकोंका श्राश्रय मिल जाए तो वह लाभमें समस्रता।

इस हिण्टेस आगे लेखन-प्रवृत्ति करनेसे फिर चोम होनेका कोई प्रसङ्ग नहीं आता। बाकी समाज, खास कर मारवाड़ी समाज हतना विद्या-विहीन और असहिष्णु है कि शुरू-शुरूमें उसकी ओरसे सब प्रकारके विरोधों को सम्भव मान ही रखना चाहिए, पर वह समाज भी इस जमानेमें अपनी स्थित इच्छा या अनिच्छासे बदल ही रहा है। उसमें भी पढ़े लिखे बढ़ रहे हैं। आगे वही सन्तान अपने वर्तमान पूर्वजोंकी कड़ी समीचा करेगी, जैसी आपने की है।

[ श्रोसवाल नवयुवक ८-११

# दार्शनिक मीमांसा



## दर्शन श्रोर सम्प्रदावं ।

न्यायकुमुदचन्द्र यह दर्शनका प्रन्य है, सो भी सम्प्रदाय विशेषका, श्रतपव सर्वोपयोगिताकी दृष्टिसे यह विचार करना उचित होगा कि दर्शनका मतलब क्या समक्षा जाता है श्रौर वस्तुतः उसका मतलब क्या होना चाहिए। इसी तरह यह भी विचारना समुचित होगा कि सम्प्रदाय क्या वस्तु है श्रौर उसके साथ दर्शनका संबन्ध कैसा रहा है तथा उस सांप्रदायिक संबन्धके फलस्वरूप दर्शनमें क्या गुग्र-दोष श्राए हैं इत्यादि।

सब कोई सामान्य रूपसे यही समभ्तते श्रीर मानते श्राए हैं कि दर्शनका मतलव है तत्त्व-साद्धात्कार । सभी दार्शनिक श्रपने-श्रपने सांप्रदायिक दर्शनको
साद्धात्कार रूप ही मानते श्राए हैं । यहाँ सवाल यह है कि साद्धात्कार किसे
कहना ! इसका जवाब एक ही हो सकता है कि साद्धात्कार वह है जिसमें भ्रम
या सन्देहको श्रवकाश न हो श्रीर साद्धात्कार किए गए तत्त्वमें फिर मतमेद या
विरोध न हो । श्रार दर्शनकी उक्त साद्धात्कारात्मक व्याख्या सबको मान्य है
तो दूसरा प्रश्न यह होता है कि श्रनेक सम्प्रदायाश्रित विविध दर्शनों एक ही
तत्त्वके विषयमें हतने नाना मतमेद कैसे श्रीर उनमें श्रसमाधेय समभ्या जानेवाला परस्पर विरोध कैसा ! इस शंकाका जवाब देनेके लिए हमारे पास एक
ही रास्ता है कि हम दर्शन शब्दका कुछ श्रीर श्रर्थ समभ्तें । उसका जो
साद्धात्कार श्रर्थ समभ्या जाता है श्रीर जो विरकालसे शास्त्रोमें भी लिखा मिलता
है, वह श्रर्थ श्रगर यथार्थ है, तो मेरी रायमें वह समग्र दर्शनों द्वारा निर्विवाद
श्रीर श्रसंदिग्ध रूपसे सम्मत निम्नलिखित श्राध्यात्मिक प्रमेयोंमें ही घट
सकता है—

१—पुनर्जन्म, २—उसका कारण, १—पुनर्जन्मग्राही कोई तस्व, ४— साधनविशेष द्वारा पुनर्जन्मके कारणोंका उन्छेद ।

ये प्रमेय साज्ञात्कारके विषय माने जा सकते हैं। कभी-न-कभी किसी तपस्वी द्रष्टा या द्रष्टाश्रीकी उक्त तत्वोंका साज्ञात्कार हुन्ना होगा ऐसा कहा जा सकता है; क्योंकि श्राजतक किसी श्राध्यात्मिक दर्शनमें इन तथा ऐसे तस्वोंके बारेमें

१. पं॰ महेन्द्रकुमारसम्यादित न्यायकुमुद्चन्द्रके द्वितीय भागके प्राक्कथनका श्रंश, १० १९४१ ।

न तो मतमेद प्रकट हुन्ना है न्नौर न उनमें किसीका विरोध ही रहा है। पर उक्त मूल न्नाध्यात्मिक प्रमेयोंके विशेष-विशेष स्वरूपके विषयमें तथा उनके व्यौरेवार विचारमें सभी प्रधान-प्रधान दर्शनोंका न्नौर कभी-कभी तो एक ही दर्शनकी न्नोक शाखान्नोंका इतना न्नाधिक मतमेद न्नौर विरोध शास्त्रोंमें देखा जाता है कि निमे देखकर तटस्थ समालोचक यह कभी नहीं मान सकता कि किसी जाता है कि निमे देखकर तटस्थ समालोचक यह कभी नहीं मान सकता कि किसी एक सम्प्रदायके व्यौरेवार मन्तव्य सालात्कारके विषय हुए हों। न्नागर ये मन्तव्य सालात्कृत हों तो किस सम्प्रदायके १ किसी एक सम्प्रदायके प्रवर्तकको व्यौरेक बारेमें सालात्कर्ता—द्रष्टा सावित करना टेढ़ी खीर है। न्नायत्व व्यौरेक बारेमें सालात्कर्ता कुछ न्नौर हो न्नायत्व पड़ेगा।

विचार करनेसे जान पड़ता है, कि दर्शनका दूसरा त्रर्थ 'सबल प्रतीति' ही करना ठीक है। शब्दके क्रथोंके भी ज़दै-ज़दे स्तर होते हैं। दर्शनके क्रथेंका यह दूसरा स्तर है। हम वाचक नमास्वातिके ''तत्त्वार्थअद्धानं सम्थव्दर्शनम्' इस सुत्रमें तथा इसकी व्याख्यात्रोंमें वह दूसरा स्तर स्पष्ट पाते हैं। वाचकने साफ कहा है कि प्रमेयोंकी अद्धा ही दर्शन है। यहाँ यह कभी न भूलना चाहिए कि अद्धाके माने है बलवनी प्रतीति या विश्वास, न कि साज्ञात्कार। अद्धा या विश्वास, साज्ञात्कार। अद्धा या विश्वास, साज्ञात्कारको सम्प्रदायमें जीवित रखनेकी एक भूमिका विशेष है, जिसे मैंने दर्शनका दूसरा स्तर कहा है।

यों तो सम्प्रदाय हर एक देशके चिन्तकों में देखा जाता है। यूरोपके तत्त्व-यों तो सम्प्रदाय हर एक देशके चिन्तकों में परस्र विरोधी अनेक संप्रदाय रहें चिन्तनकी आय भृमि प्रीसके चिन्तकों में भा परस्र विरोधी अनेक संप्रदाय रहें हैं, पर भारतीय तत्व-चिन्तकों के सम्प्रदायकी कथा छुळु निराली ही है। इस देश के सम्प्रदाय मूलमें धर्मप्राण और धर्मजीवी रहे हैं। सभी सम्प्रदायों ने तश्व-चिन्तनको आश्रय ही नहीं दिया बल्कि उसके विकास और विस्तारमें भी बहुत कुळु किया है। एक तरहसे भारतीय तत्व-चिन्तनका चमत्कारपूर्ण बौद्धिक प्रदेश जुदे जुदे सम्प्रदायों के प्रयत्नका ही परिणाम है। पर हमें जो सोचना है प्रदेश जुदे कह हरएक सम्प्रदाय अपने जिन मन्तव्यांपर सबल विश्वास रखता है और जिन मन्तव्योंको दूसरा विरोधी सम्प्रदाय कतई माननेको तैयार नहीं है वे मन्तव्य साम्प्रदायिक विश्वास या साम्प्रदायिक मावनाके ही विषय माने जा सकते हैं, साचात्कारके विषय नहीं। इस तरह सःचात्कारका सामान्य स्रोत सम्प्रदायोंकी भूमिपर व्यौरेके विरोप प्रवाहोंमें विभाजित होते ही विश्वास और प्रतीतिका रूप धारण करने लगता है।

जब साल्लात्कार विश्वासरूतमें परिस्तत हुन्ना तब उस विश्वासको स्थापित

रखने श्रीर उसका समर्थन करनेके लिए सभी सम्प्रदायोंको कल्पनाश्रोंका, दलीलोंका तथा तकोंका सहारा लेना पड़ा। सभी सम्प्रदायोंक तस्व-चिन्तक अपने अपने विश्वासकी पुष्टिके लिए कल्पनाश्रोंका सहारा पूरे तौरसे लेते रहे फिर भी यह मानते रहे कि हम श्रीर हमारा सम्प्रदाय जो कुछ मानते हैं वह सब कल्पना नहीं किन्तु साज्ञातकार है। इस तरह कल्पनाश्रोंका तथा सत्य-अस्त्रय श्रीर अर्थ सत्य तकोंका समावेश भी दर्शनके अर्थमें हो गया। एक तरफसे जहाँ सम्प्रदायने मूल दर्शन याने साज्ञातकारकी रच्चा का श्रीर उसे स्पष्ट करनेके लिये अनेक प्रकारक चिन्तनको चालू रखा तथा उसे व्यक्त करनेकी अनेक मनोरम कल्पनाएँ कीं, वहाँ दूसरी तरफसे सम्प्रदायकी बाइपर बढ़ने तथा फूलनेफलनेवाली तत्व-चिन्तनकी बेल इतनी पराश्रित हो गई कि उसे सम्प्रदायके सिवाय कोई दूसरा सहारा ही न रहा। फलतः पर्यवन्द पांचानियोंकी तरह तस्व-चिन्तनकी बेल भी कोमल श्रार संकुचित दिष्टवाली वन गई।

हम साम्प्रदायिक चिन्तकोंका यह मुकाव रोज देखते हैं कि व श्रपने चिन्तन में तो कितनी ही कमी या अपनी दलीलोंमें कितना ही लचरपन क्यों न हो उसे प्रायः देख नहीं पाते । श्रीर दूसरे विरोधी सम्प्रदायक तत्व चिन्तनाम कितना ही सादगुर्य स्त्रीर वैशद्य क्यों न हो उसे स्वीकार करनेम भी हिचिकिचाते हैं। साम्प्रदायिक तत्व-चिन्तनोंका यह भी मानस देखा जाता है कि वे सम्प्रदायान्तरके प्रमेयोंको या विशेष चिन्तनोंको ग्रपना कर भी मुक्त करठसे उसके प्रति कृतज्ञता दर्शानेमें हिचकिचाते हैं। दर्शन जब साम्बात्कारकी भूमिकाको लाँघकर विश्वास-की भूमिकापर स्त्राया स्त्रीर उसमें कल्पनास्त्रो तथा सत्यासत्य तकोंका भी समावेश किया जाने लगा, तब दर्शन साम्प्रदायिक संकु चत दृष्टियोमें आवृत दोकर, मूलमें शुद्ध आप्राध्यात्मिक होते हुए भी अनेक दोषोंका पुक्त बन गया। अब तो पृथक्करण करना ही कठिन हो गया है कि दार्शनिक चिन्तनीमें क्या कल्पनामात्र है, क्या सत्य तर्क है, या क्या श्रसत्य तर्क है ! हरएक सम्प्रदायका श्रनुयायी चाहे वह अपद हो, या पदा-लिखा, विद्यार्थी एवं परिडत, यह मानकर हा अपने तत्वचिन्तक ग्रंथोंको सुनता है या पढता-पढाता है, कि इस इमारे तस्वग्रन्थ में जो कुछ लिखा गया है वह श्रह्मरशः सत्य है, इसमें आन्ति या सन्देहको श्रवकाश ही नहीं है तथा इउमें जो कुछ है वह दूसरे किसी सम्प्रदायके प्रन्थमें नहीं है और अगर है तो भी वह हमारे सम्प्रदायसे ही उसमें गया है। इस प्रकारकी प्रत्येक सम्प्रदायकी अपूर्णमें पूर्ण मान तेनेकी प्रवृत्ति इतनी अधिक बलवती है कि आगर इसका कुछ इलाज न हुआ तो मनुष्य जातिके उपकार के लिये प्रवृत्त हुन्ना यह दर्शन मनुष्यताका ही घातक सिद्ध होगा ।

में समकता हूँ कि उक्त दोषंको दूर करनेके अनेक उपायोमेंसे एक उंपायं यह भी है कि जहाँ दार्शनिक प्रमेयोंका अध्ययन तात्विक दृष्टिसे किया जाए वहाँ साथ ही साथ वह अध्ययन ऐतिहासिक तथा तुलनात्मक दृष्टिसे किया जाए । जब हम किसी भी एक दर्शनके प्रमेयोंका अध्ययन ऐतिहासिक तथा तुलनात्मक दृष्टिसे करते हैं तब हमें अनेक दूसरे दर्शनोंके बारेमें भी जानकारी प्राप्त करनी पड़ती है। वह जानकारी अधूरी या विपर्यस्त नहीं। पूरी और यथासम्भव यथार्थ जानकारी होते ही हमारा मानस व्यापक ज्ञानके आलोकसे भर जाता है। ज्ञानकी विशालता और स्पष्टता हमारी दृष्टिमेंसे संकुचितता तथा तज्जन्य मय आदि दोषोंको उसी तरह हटाती है जिस तरह प्रकाश तमको। हम अधकंश आर अपूर्ण हैं, फिर भी अधिक सत्यके निकट पहुँचना चाहते हैं। अगर हम योगी नहीं हैं फिर भी अधिकाधिक सत्य तथा तस्व-दर्शनके अधिकारी बनना चाहते हैं तो हमारे वास्ते साथारण मार्ग यही है कि हम किसी भी दर्शनको यथासम्भव सर्वाञ्चीण ऐतिहासिक तथा तुलनात्मक दृष्टिसे भी पढ़ें।

स्यायकुमुदचन्द्रके समादक पं महेन्द्रकुमारजी न्यायाचायेने मूल प्रन्थके मीचे एक-एक छोटेन्ब मुद्देपर जो बहुश्रुतत्वपूर्ण टिप्पया दिए हैं श्रीर प्रस्तानामें जो श्रनेक सम्प्रदार्थों श्राचारोंक श्रानमें एक दूसरेते लेन-देनका ऐति हासिक पर्यालोचन किया है, उन सबकी सार्थकता उपर्युक्त दृष्टिसे श्रध्ययन करनेकरानेमें ही है। सारे न्यायकुमुदचन्द्रके टिप्पण तथा प्रस्तावनाका मर्माश श्रार कार्य साधक है तो सर्व-प्रथम श्रध्यापकोंके लिए। जैन हो या जैनेतर, सच्चा जिश्चामु इसमेसे बहुत कुछ पा सकता है। श्रध्यापकोंकी दृष्टि एक बार साफ हुई, उनका श्रवलाकन प्रदेश एक बार विस्तृत हुआ, फिर वह सुवास विद्यार्थोंमें तथा श्रपद श्रनुयायियोंमें भी श्रपने-श्राप फैलने लगती है। इस मावी लामकी निश्चित श्राशासे देला जाए तो मुक्तको यह कहनेमें लेश भी संकोच नहीं होता कि सम्पादकका टिप्पण तथा प्रस्तावना विषयक श्रम दार्शनिक श्रध्य-यन चेत्रमें सहस्त कारगर सिद्ध होगा।

भारतवर्षको दर्शनोको जन्मस्थली श्रीर की हाभूमि माना जाता है। यहाँका अपदुजन भी बस्रशान, मोच तथा श्रनेकान्त जैसे शब्दोंको पद-पदपर प्रयुक्त करता है, फिर भी भारतका दार्शनिक पौरुषशून्य क्यों हो गया है ? इसका विचार करना जरूरी है। हम देखते हैं कि दार्शनिक प्रदेशमें कुछ ऐसे दोष दाखिल हो गए हैं जिनकी श्रोर चिन्तकोंका ध्यान श्रवश्य जाना चाहिए। पहली बात दर्शनोंके पठन संबन्धी उद्देश्य की है। जिसे कोई दूसरा चेत्र न भिले और बुद्धिप्रधान श्राजीविका करनी हो तो बहुषा वह दर्शनोंकी श्रोर

भक्तता है। मानों दार्शनिक श्रम्यासका उद्देश्य या तो प्रधानतया श्राजीविका हो गया है या बादविजय एवं बुद्धिविलास । इसका फल हम सर्वत्र एक ही देखते हैं कि या तो दार्शनिक गुलाम बन जाता है या सखशील । इस तरह जहाँ दर्शन शाष्ट्रवत अमरताकी गाथा तथा अनिवार्य प्रतिचारा मत्यकी गाथा सिखाकर श्रभयका संकेत करता है वहाँ उसके श्रभ्यासी हम निरे भीर बन गए हैं। जहाँ दर्शन हमें सत्यासत्यका विवेक सिखाता है वहाँ हम उलटे श्रसत्यको सम्भातिमें भी श्रासमर्थ हो रहे हैं. तथा श्रागर उसे समभ भी लिया, तो उसका परिहार करनेके विचारसे ही कॉप उठते हैं। दर्शन जहाँ दिन-रात स्नात्मैक्य या श्रात्मीपम्य सिखाता है वहाँ हम भेद-प्रभेदोंको श्रीर भी विशेष रूपसे पृष्ट करनेमें ही लग जाते हैं। यह सब विपरीत परिस्थाम देखा जाता है। इसका कारण एक ही है श्रीर वह है दर्शनके श्रध्ययनके उद्देश्यको ठीक-ठीक न समभाना । दर्शन पढनेका श्रिषकारी वही हो सकता है श्रीर उसे ही पढना चाहिए कि जो सत्यासत्यके विवेकका सामर्थ्य प्राप्त करना चाहता हो श्रीर जो सत्यके स्वीकारकी हिम्मतकी अपेचा असत्यका परिहार करनेकी हिम्मत या पौरुष सर्व-प्रथम श्रीर सर्वाधिक प्रमाणमें प्रकट करना चाहता हो । संचीपमें दर्शनके श्रध्ययनका एक मात्र उद्देश्य है जीवनकी बाहरी श्रीर भीतरी शक्ति। इस उद्देश्यको सामने रखकर ही उसका पठन-पाठन जारी रहे तभी वह मानवताका पोपक बन सकता है।

वृसरी बात है दार्शनिक प्रदेशमें नए संशोधनोंकी । अभी तक यही देखा जाता है कि प्रत्येक सम्प्रदायमें जो मान्यताएँ श्रीर जो कल्पनाएँ रूढ़ हो गई हैं उन्हींको उस सम्प्रदायमें सर्वज्ञ प्रणीत माना जाता है श्रीर आवश्यक नए विचारप्रकाशका उनमें प्रवेश ही नहीं होने पाता । पूर्व-पूर्व पुरखोंके द्वारा किये गए श्रीर उत्तराधिकारमें दिये गए चिन्तनों तथा धारणाश्रोंका प्रवाह ही सम्यवाय है । हर एक सम्प्रदायका मानमेवाला अपने मन्तत्योंके समर्थनमें ऐतिहासिक तथा वैज्ञानिक हिन्ती प्रतिष्ठाका उपयोग तो करना चाहता है, पर इस हिका उपयोग वहाँ तक ही करता है जहाँ उसे कुळ भी परिवर्तन न करना पढ़े । परिवर्तन श्रीर संशोधनके नामसे या तो सम्प्रदाय घवड़ाता है या अपनेमें पहलेसे ही सब कुळ होनेकी डींग हाँकता है । इसिलए भारतका दार्शनिक पाछ, पढ़ गया । जहाँ-जहाँ वैज्ञानिक प्रमेयोंके द्वारा या वैज्ञानिक पद्धतिके द्वारा दार्शनिक विषयोंमें संशोधन करनेकी गुंजाइश हो वहाँ सर्वज उसका उपयोग अगर न किया जाएगा तो यह सनातन दार्शनिक विद्या केवल पुरायोंकी ही वस्तु रह जाएगी । अतएव दार्शनिक चेत्रमें संशोधन करनेकी प्रवृत्तिकी और भी अक्रव होना जकरी है ।

# दर्शन शब्दका विशेषार्थ।

दर्शन शब्दके तीन ऋर्य सभी परम्पराश्रोमें प्रसिद्ध हैं, जैसे—घटदर्शन इत्यादि व्यवहारमें चानुष ज्ञान ऋर्यमें, आत्मदर्शन इत्यादि व्यवहारमें साज्ञात्कार ऋर्यमें श्लीर न्याय-दर्शन, सांस्य-दर्शन इत्यादि व्यवहारमें साजात्कार ऋर्यमें श्लीर न्याय-दर्शन, सांस्य-दर्शन इत्यादि व्यवहारमें सास-सास-सास-मत निश्चित विचारसरणी ऋर्यमें दर्शन शब्दका प्रयोग सर्वसम्मत है पर उसके ऋन्य दो ऋर्य जो जैन परम्पराम्नें प्रसिद्ध हैं वे ऋन्य परम्पराम्नों प्रसिद्ध नहीं। उनमेंसे एक ऋर्य तो है अद्धान और दूसरा ऋर्य है सामान्यवोध या ऋालोचन मात्र '। जैनशास्त्रोमें तत्त्वश्रद्धाको दर्शन पदसे व्यवहृत किया जाता है, जैसे—'तत्त्वार्थअद्धानं सम्यग्दर्शनम्'—तत्त्वार्थ०१०२। इसी तरह वस्तुके निर्विशेषसत्त्रामात्रके बोधको भी दर्शन कहा जाता है जैसे—'व्यय-विश्वयसित्रपातानन्तरसमुद्भूतसत्तामात्रगोचरदर्शनात्'— प्रमाणन०२०। दर्शन शब्दके उक्त पाँच ऋर्योमेंसे ऋन्तिम सामान्यवोधरूप ऋर्य लेकर ही यहाँ विचार प्रस्तुत है। इसके सम्बन्धमें यहाँ छः मुद्दोपर कुछ विचार किया जाता है।

१. श्रस्तित्व—जिस बोधमें वस्तुका निविशेषण स्वरूपमात्र भासित हो ऐसे बोधका श्रस्तित्व एक या दूधरे नामसे तीन परम्पराश्रोंके सिवाय सभी परम्पराएँ स्वाकार करती है। जैनपरम्परा जिसे दर्शन कहती है उसी सामान्यमात्र बोधको

<sup>(</sup>१) दर्शन शब्दका आलोचन अर्थ, जिसका दूसरा नाम अनाकार उपयोग भी है, यहां कहा गया है सो श्वेताम्बर दिगम्बर दोनों परम्पराकी अति
प्रसिद्ध मान्यताका लेकर । वस्तुतः दोनों परम्पराओं अनाकार उपयोगके
सिनाय अन्य अर्थ भी दर्शन शब्दके देखे जाते हैं । उदाहरणार्थ—लिङ्गके
जन्म या चाचात् हानवाला वाघ अनाकार या दर्शन है और लिङ्गसानेच्च बाघ
साकार या जान हं—यह एक मत । दूसरा मत एसा भी है कि वर्तमानमात्रमाही
बाध—दर्शन और त्रेकालिक प्राही बांध—जान—तस्वार्थभा । ही । दिगम्बरीय घवला टाकाका ऐसा भी मत है कि जो आरम-मात्रका अवलोकन यह
दर्शन और जो बाह्य अर्थका प्रकाश वह जान । यह मत वृहद्द्वयसंग्रहटीका
(गा० ४४) तथा लघीयस्वर्याकी अभयचन्द्रकृत (१.५) में निर्देष्ट है ।

न्याय-वैशेषिक. सांख्य-योग तथा पूर्वोत्तरमीमांसक निर्विकल्पक श्रीर श्रालोचन-मात्र कहते हैं। बौद्ध परम्परामें भी उसका निर्विकल्पक नाम प्रसिद्ध है। उक्त सभी दर्शन ऐसा मानते हैं कि ज्ञानव्यापारके उत्पत्तिक्रममें सर्वप्रथम ऐसे बोधका स्थान अनिवार्यरूपसे आता है जो प्राह्म विषयके सन्मात्र स्वरूपको ग्रहण करे पर जिसमें कोई श्रंश विशेष्यविशेषगरूपसे भासित न हो। फिर भी ै मध्य श्रीर वल्लभकी दो वेदान्त परम्पराएँ श्रीर तीसरी भर्तृहरि श्रीर उसके पूर्ववर्ती शाब्दिकोंकी परम्परा ज्ञानव्यापारके उत्पत्तिक्रममें किसी भी प्रकारके सामान्यमात्र बोधका श्रस्तित्व स्वीकार नहीं करती । उक्त तीन परभ्यराश्रोंका मन्तव्य है कि ऐसा बोध कोई हो ही नहीं सकता जिसमें कोई न कोई विशेष भाषित न हो या जिसमें किसी भी प्रकारका विशेष्य-विशेषण संबन्ध भासित न हो। उनका कहना है कि प्राथमिकदशापन्न शान भी किसी न किसी विशेष को, चाहे वह विशेष स्थल ही क्यों न हो. प्रकाशित करता ही है अतएव शानमात्र सविकल्पक हैं। निर्विकल्पकका मतलब इतना ही समभतना चाहिए कि उसमें इतर शानोंकी ऋषेचा विशेषं कम भासित होते हैं। ज्ञानमात्रको सविकल्पक माननेवाली उक्त तीन परम्पराश्चोंमें भी शाब्दिक परम्परा ही प्राचीन है । सम्भव है भर्तहरिकी उस परम्पराको ही मध्व श्रीर बल्लभने श्रपनाया हो।

२. लोकिकालोकिकता—निर्विकल्पका स्रस्तित्व माननेवाली सभी दार्शनिक परम्पराएँ लोकिक निर्विकल्प स्रर्थात् इत्त्रियसन्निकर्पजन्य निर्विकल्पको तो मानती हैं ही पर यहाँ प्रश्न है स्रलोकिक निर्विकल्पके स्रास्तित्व का। जैन स्रोर बीद दोनों परम्पराएँ ऐसे भी निर्विकल्पको मानती हैं जो इत्त्रियमन्निकर्पके सिवाय भी योग या विशिष्ठात्मशक्तिसे उत्पन्न होता है। बीद परम्परामें ऐसा स्रलोकिक निर्विकल्पक योगसंविद्यके नामसे प्रसिद्ध है जब कि जैन परम्परामें स्था स्रविध्यश्चन स्रोर केवलदर्शनके नामसे प्रसिद्ध है। न्याय वैशेषिक, सांख्य-योग स्रोर प्वांत्यसीमासक विविध कचावाले योगियोंका तथा उनके योगजन्य स्रलोकिक द्यानका स्रास्तित्व स्वांकार करते हैं स्रतप्य उनके मतानुसार भी स्रलोकिक निर्विकल्पका स्रास्तित्व मान लेनेमें कुछ बाधक जान नहीं पढ़ता। स्रगर यह धारणा ठीक है तो कहना होगा कि सभी निर्विकल्पकास्तित्ववादी स्विकल्पक ज्ञानकी तरह निर्विकल्पक ज्ञानको भी लौकिक स्रलोकिक रूपसे हो प्रकार का मानते हैं।

<sup>.</sup> Indian Psychology: Perception. P. 52-54

३. विषयस्वरूप—सभी निर्विकल्पकवादी सत्तामात्रको निर्विकल्पका विषय मानते हैं पर सत्ताके स्वरूपके बारेमें सभी एक मत नहीं। श्रतप्त निर्विकल्पक के माह्यविषयका स्वरूप भी भिन्न-भिन्न दर्शनके श्रनुसार जुदा-जुदा ही फलित होता है। बीद परम्पराके श्रनुसार श्रवीक्रयाकारित्व ही सत्त्व है और वह भी खिषाक व्यक्तिमात्रमें ही पर्यवस्ति है जब कि शंकर वेदान्तके श्रनुसार श्रवस्त श्रीर सर्वव्यापक ब्रह्म ही सत्त्वस्वरूप है, जो न देशबद्ध है न कालबद्ध । न्याय वैशेषिक श्रीर पूर्व मीमांसकके श्रनुसार श्रास्तत्वमात्र सत्ता है या जातिरूप सत्ता है जो बीद्ध श्रीर वेदान्तसम्मत सत्तासे भिन्न है। सांस्य-योग श्रीर जैन-परम्पराम सत्ता न तो चिष्क व्यक्ति मात्र नियत है, न ब्रह्मस्वरूप है श्रीर न जाति रूप है। उक्त तीनों परम्पराम परियापिनित्यत्ववादी होनेके कारण उनके मतानुसार उत्पाद-व्यय-ष्टीव्यस्वरूप ही सत्ता फलित होती है। जो कुळु हो, पर इतमा तो निर्विवाद है कि सभी निर्विकल्पकवादी निर्विकल्पकके माह्य विषय रूपसे सन्मात्रका ही प्रतिपादन करते हैं।

४. मात्र प्रत्यन्नरूप-कोई शान परोन्नरूप भी होता है और प्रत्यन्नरूप भी जैसे सविकल्पक ज्ञान. पर निर्विकल्पक ज्ञान तो सभी निर्विकल्पकवादियोंके द्वारा केवल प्रत्यन्त रूप माना गया है। कोई उसकी परोचता नहीं मानता क्योंकि निर्विकल्पक, चाहे लौकिक हो या अलोकिक, पर उसकी उत्पत्ति किसी ज्ञानसे व्यवहित न होनेके कारण वह साचात्रूप होनेसे प्रत्यच ही है। परन्त जैन परम्पराके श्रनसार दर्शनकी गणना परोचमें भी की जानी चाहिए. क्योंक तार्किक परिभाषाके श्रन्तसार परोच्च मतिशानका सांव्यवहारिक प्रत्यच कहा जाता है अतएव तदनुसार मति उपयोगके क्रममे स्वंप्रथम अवश्य होनेवाले दर्शन नामक बोधको भी सांव्यवहारिक प्रत्यन्त कहा जा सकता है पर श्रागमिक प्राचीन विभाग. जिसमें पारमार्थिक-सांव्यवहारिकरूपसे प्रत्यबके भदांका स्थान नहीं है. तदनशर तो मतिज्ञान परोच्च मात्र ही माना जाता है जैसा कि तस्वार्थ-सूत्र (१. ११) में देखा जाता है। तदनसार जैनपरम्परामें इन्द्रियजन्य दर्शन परोच्चरूप ही है प्रत्यचरूप नहीं । सारांश यह कि जैन परम्परामें तार्किक परिभाषा-के अनुसार दर्शन प्रत्यक्त भी है और परोक्त भी। अवधि और केवल रूप दर्शन तो मात्र प्रत्यचरूप ही हैं जब कि इन्द्रियजन्य दर्शन परोच्चरूप होने पर भी सांव्यवहारिक प्रश्यच्च माना जाता है। परन्तु आगमिक परिपाटीके अनुसार इन्द्रियजन्य दर्शन केवल परोच हो है श्रीर इन्द्रियनिरपेच श्रवध्यादि दर्शन केवल प्रत्यच ही हैं।

उत्पादक सामग्री—लौकिक निर्विकल्पक जो जैन तार्किक परम्पराके

अंजुसार संस्थवंद्दारिक दर्शन है उसकी उत्पादक सामग्रीमें विषयेन्द्रियसिषपात श्रीर यथासम्भव श्रालोकादि सिबिविष्ट हैं। पर श्रलीकिक निर्विकरूप को जैन-परम्पराके श्रनुसार पारमार्थिक दर्शन है उसकी उत्पत्ति इन्द्रियसिक्षकेषेके सिवाय ही केवल विशिष्ट श्रास्मशक्तिसे मानी गई है। उत्पादक सामग्रीके विषयमें जैन श्रीर जैनेतर परम्पराएँ कोई मतमेद नहीं रखतीं। फिर भी इस विषयमें शाक्कर वेदान्तका मन्तन्य जुदा है जो ध्यान देने योग्य है। वह मानता है कि 'तच्च-मसि' इत्यादि महावाक्यजन्य श्रख्यड श्रद्धावोध भी निर्विकरूपक है। इसके श्रनुसार निर्विकरूपकका उत्पादक शब्द श्रादि भी हुआ जो श्रन्य परम्परा-सम्मत नहीं।

६. प्रामायय——िर्विकल्पंके प्रामाययके सम्बन्धमं जैनेतर परम्पराएँ भी एकमत नहीं । बौद्ध श्रीर वेदान्त दर्शन तो निर्विकल्पकको ही प्रमाण मानते हैं
इतना ही नहीं बल्कि उनके मतानुसार निर्विकल्पक ही मुख्य व पारमार्थिक
प्रमाण है । न्याय-वेशेषिक दर्शनमें निर्विकल्पक प्रमाल संबन्धमें एकविष
कल्पना नहीं है । प्राचीन परम्पराके श्रनुसार निर्विकल्पक प्रमाल्प माना जाता
है जैसा कि श्रीधरने स्पष्ट किया है (कन्दली पु०१६८) श्रीर विश्वनाथने भी
भ्रमिम्बल्लर प्रमाल्य मानकर निर्विकल्पकको प्रमा कहा है (कारिकावली
का०१३४) परन्तु गञ्जेशकी नव्य परम्पराके श्रनुसार निर्विकल्पक न प्रमा है
श्रीर न श्रममा । तदनुसार प्रमाल्य किंवा श्रप्रमाल्य प्रकारतादिघटित होनेसे,
निर्विकल्प जो प्रकारताविश्चरूत्य है वह प्रमा-श्रप्रमा उभय विलच्चण है—कारिकावली का०१३५ । पूर्वेमीमांसक श्रीर सांख्य-योगदर्शन सामान्यतः ऐसे
विषयोंमें न्याय-वेशेषिकानुसारी होनेसे उनके मतानुसार भी निर्विकल्पकके
प्रमाल्वकी वे ही कल्पमाएँ मानी जानी चाहिएँ जो न्यायवैशेषिक परम्परागे स्थर
हुई हैं । इस सम्बन्धमें जैन परम्पराका मन्तव्य यहाँ विशेष रूपसे वर्णन करने
योग्य है।

जैनपरम्परामें प्रमास्य किंवा प्रामाण्यका प्रश्न उसमें तर्क युग आनेके बादका है, पहिलेका नहीं। पहिले तो उसमें मात्र आर्गामक दृष्टि थी। आगिमक दृष्टिक अनुसार दर्शनोपयोगको प्रमाण किंवा अप्रमाण कहनेका प्रश्न ही न था। उस दृष्टिक अनुसार दर्शन हो या धान, या तो वह सम्यक् हो सकता है या मिच्या। उसका सम्यक्ष और मिच्यात्व भी आप्यापिक भावानुसारी ही माना जाता था। अगर कोई आरमा कमसे कम चतुर्थ गुण्यस्थानका अधिकारी हो अर्थात् वह सम्यक्त्यप्राप्त हो तो उसका सामान्य था विशेष कोई भी उपयोग मोचमार्गरूप या सम्यमूप याना जाता है। तदनुसार आगिमक दृष्टिस सम्यक्त्युक्त आरमान

का दर्शनोपयोग सम्यक्दर्शन है श्रीर मिथ्यादृष्टियुक्त श्रास्माका दर्शनोपयोग मिथ्यादर्शन है। व्यवहारमें मिथ्या, अम या व्यभिचारी समक्ता जानेवाला भी दर्शन श्रार सम्यक्ष्यभारि-श्रास्मात है तो वह सम्यन्दर्शन ही है जब कि सस्य श्रभ्रम श्रीर श्रवाधित समक्ता जानेवाला भी दर्शनोपयोग श्रगर मिथ्यादृष्टियुक्त है तो वह मिथ्यादर्शन ही है ।

दर्शनके सम्यक्त तथा मिथ्याखका आगमिक दृष्टिसे जो आपेविक वर्णन ऊपर किया गया है वह सन्मतिटीकाकार अभयदेवने दर्शनको भी प्रमाण कहा है इस श्राधारपर समभ्रता चाहिए। तथा उपाध्याय यशोविजयजीने संशय श्रादि ज्ञानोंको भी सम्यकदृष्टियक्त होनेपर सम्यक कहा है-इस श्राधारपर सम-भना चाहिए । श्रागमिक प्राचीन श्रीर श्वेताम्बर-दिगम्बर उभय साधारण परमरा तो ऐसा नहीं मानती, क्योंकि दोनों परम्पराश्चोंके श्रनुसार चत्त, श्रचत्त, श्रीर श्रवधि तीनों दर्शन दर्शन ही माने गये हैं। उनमेंसे न कोई सम्यक् या न कोई मिध्या श्रीर न कोई सम्यक् मिथ्या उभयविध माना गया है जैसा कि मति श्रुत श्रुवधि शान सम्यक् श्रीर मिथ्या रूपसे विभाजित हैं। इससे यही फलित होता है कि दर्शन उपयोग मात्र निराकार होनेसे उसमें सम्यग्दृष्टि किंवा मिथ्यादृष्टिप्रयक्त श्रन्तरकी कल्पना की नहीं जा सकती। दर्शन चाहे चन्न हो. श्रचल हो या श्रवधि-वह दर्शन मात्र है। उसे न सम्यन्दर्शन कहना चाहिए श्रीर न मिथ्यादर्शन । यही कारण है कि पहिले गुणस्थानमें भी वे दर्शन ही माने गर हैं जैसा कि चौथे गुग्रस्थानमें । यह वस्तु गन्धहस्ति सिद्धसेनने सूचित भी की है- 'ब्रित्र च यथा साकाराखाया सम्यङ्मिथ्यादृष्ट्योविशेषः, नैव-मस्ति दर्शने, श्रनाकारस्वे द्वयोरि तल्यस्वादिस्यर्थः ''- तत्त्वार्थभा० टी २६।

यह हुई स्रागिमक दृष्टिकी बात जिसके स्रमुसार उमास्वातिने उपयोगमें सम्यवस्य स्रासम्यवस्य ना निवर्शन किया है। पर जैनपरम्परामें तर्कशुग द्याखिल होते ही प्रमास्य न्त्रप्रमास्य या प्रामाण्य स्रप्रमाण्यका प्रश्न स्राया। स्रोर उसका विचार भी स्राध्यास्मिक भावानुसारी न होकर विषयानुसारी किया जाने लगा जैसा कि जैनेतर दर्शनोमें तार्किक विद्वान् कर रहे थे। इस तार्किक दृष्टिके स्रमुसार जैनपरम्परा दर्शनको प्रमाण मानती है, स्रप्रमाण मानती है, उभय-रूप मानती है । उस प्रश्न यहाँ प्रस्तुत है।

१—''सम्यन्द्रष्टिसम्बन्धिनां संशयादीनामपि ज्ञानत्वस्य महाभाष्यकृता परिभाषितत्वात्''—ज्ञानबिन्दु पृ• १३६ B नन्दी स्० ४१ ।

तार्किकदृष्टिके अनुसार भी जैनपरम्पामें दर्शनके प्रमाख या अप्रमाखके बारेमें कोई एकवाक्यता नहीं । सामान्यरूपसे श्वेताम्यर हो या दिगम्बर सभी तार्किक दर्शन को प्रमाख कोटिसे बाहर ही रखते हैं । क्योंकि वे सभी बौद्ध-सम्मत निर्विकल्पकके प्रमास्य का खरडन करते हैं और अपने-अपने प्रमाख लच्च्यमें विशेषोपयोगवोधक ज्ञान, निर्यंप आदि पद दाख़िल करके सामान्य उपयोगरूप दर्शन को प्रमाणलच्च्यका अलच्य ही मानते हैं ।। इस तरह दर्शनको प्रमाख न माननेकी तार्किक परम्परा श्वेताम्बर-दिगम्बर सभी मन्योंमें साधारख है। माखिक्यनन्दी और वादी देवस्रिने तो दर्शनको न केवल प्रमाखाद्या ही रखा है बल्कि उसे प्रमाखाभास (परी०६. २। प्रमाखान०६. २५, २५) भी कहा है।

सन्मतिटीकाकार श्रमयदेवने (सन्मतिटी० ए० ४५७) दर्शनको प्रमाण कहा है पर वह कथन तार्किकदृष्टिसे न समभ्रता चाहिए। क्योंकि उन्होंने श्रागमानुसारी सन्मतिकी व्याख्या करते समय श्रागमदृष्टि ही लच्यमें रखकर दर्शनको सम्यग्दर्शन श्रथमें प्रमाण कहा है, न कि वार्किकदृष्टिसे विषयानुसारी प्रमाण। यह विवेक उनके उस सन्दर्भसे हो जाता है।

श्रलवत्ता उपाध्याय यशोविजयजीके दर्शनसम्बन्धी प्रामायय-श्रप्रामायय विचारमें कुछ विरोध सा जान पड़ता है। एक श्रोर वे दर्शनकां व्यक्षनावग्रह-श्रमन्तरभावी नैश्चियक श्रवग्रहरूप बतलाते हैं " जो मतिव्यापार होनेके कारख्य प्रमाख कोटिमें श्रा सकता है। श्रीर दूसरी श्रोर वे वादीदेवस्रिके प्रमाखलच्चयां वाले सूत्रकी व्याख्यामें ज्ञानपदका प्रयोजन बतलाते हुए दर्शनको प्रमाखकोटिसे बहिर्भूत बतलाते हैं (तर्कभाषा पृ०१।) इस तरह उनके कथनमें जहाँ एक श्रोर दर्शन विलक्कल प्रमाखविंद्भूत है वहाँ दूसरी श्रोर श्रवग्रह रूप होनेसे प्रमाखकोटिमें श्राने योग्य भी है। परन्तु जान पड़ता है उनका तात्यर्थ कुछ श्रीर है। श्रीर सम्भवतः वह तात्यर्थ यह है कि मत्यंश हं नेपर भी नैश्चियक श्रवग्रह प्रवृत्ति-निवृत्तिव्यवहारच्चम न होनेके कारख प्रमाखरूप गिना ही न जाना चाहिए। इसी श्रमिप्रायसे उन्होंने दर्शनको प्रमाखकेटिबहिर्भूत बहलाया है ऐसा मान लेनेसे फिर कोई विरोध नहीं रहता।

श्राचार्य हमचन्द्रने प्रमाण्मीमांसामें दर्शनसे संबन्ध रखनेवाले विचार तीन

१ लघो •परी •१.३ । प्रमेयक • पृ • द । प्रमाण न • १.२ २ तर्कभाषा पृ • ५ । ज्ञान विन्दु पृ •१३८ । जगह प्रसङ्घनश प्रगट किए हैं। श्रवप्रहका स्वरूप दशीते हुए उन्होंने कहा कि दर्शन जो श्रविकल्पक है वह अवप्रह नहीं, अवप्रहका परिशामी कारण श्रवश्य है श्रीर वह इन्द्रियाय संवन्धक बाद पर श्रवप्रहके पूर्व उत्पन्न होता है—१.१.२६—वैद्धसम्मत निर्विकल्पक जानको श्रप्रमाण बतलाते हुए उन्होंने कहा है कि वह अनध्यवसाय रूप होनेसे प्रमाण नहीं, श्रध्यवसाय या निर्णय ही प्रमाण गिना जाना चाहिये—१.१.६ । उन्होंने निर्णयका श्रयं बतलाते हुए कहा है कि श्रनध्यवसायसे मिन्न तथा श्रविकल्पक एवं संशयसे मिन्न ज्ञान ही निर्णय है—ए०३.पं०१ । श्राचार्यके उक्त सभी कथनोंसे फलित यही होता है कि वे जैनपरम्पराप्रसिद्ध दर्शन श्रीर बौद्धपरम्पराप्रसिद्ध निर्विकल्पकको एक ही मानते हैं श्रीर दर्शनको श्रनिर्णय रूप होनेसे प्रमाण नहीं मानते तथा उनकायह अप्रमाण्डम कथन भी तार्किक दृष्टिसे है, श्रागम दृष्टिसे नहीं, जैसा कि श्रमयदेविमन्न सभी जैन तार्किक मानते श्राए हैं।

श्रा• हेमचन्द्रोक्त श्रवग्रहका परिखामिकारस्रूष्ट्र दर्शन ही उपाध्यायजीका नैश्चियक श्रवग्रह समकता चाहिए ।

ई० १६३६ ]

िप्रमाणमीमांसा

## तत्त्वोपप्सवसिंह

#### चार्वाक दर्शनका एक अपूर्व ग्रन्थ।

गत वर्ष, ई० स० १६४० में, गायकवाड़ श्रोरिएरटल सिरीजके प्रन्याङ्क ट्राठ रूपमें, तत्त्वोपप्लवसिंह नामक प्रन्थ प्रकाशित हुन्ना है जो चार्वाक दर्शनके विद्वान् जयराशि मट्टकी कृति है श्रोर जिसका सम्पादन प्रो० रसिकलाल सी० परीख तथा मैंने मिलकर किया है। इस प्रन्थ तथा इसके कर्ताके विषयमें ऐसी श्रानेक महत्त्वपूर्ण बातें हैं जिनकी जानकारी दर्शन-साहित्यके इतिहासज्ञोंके लिए तथा दार्शनिक प्रमेगोंके जिज्ञासुश्लोंके लिए उपयोगी एवं रसप्रद हैं।

उक्त सिरीजमें प्रकाशित प्रस्तुत कृतिकी प्रस्तावनामें, प्रन्य तथा उसके कर्ताके बारेमें कुछ श्रावश्यक जानकारी दी गई है; फिर भी प्रस्तुत लेख विशिष्ट उद्देश्यसे लिखा जाता है। एक तो यह, कि वह मुद्रित पुस्तक सबको उतनी सुलभ नहीं हो सकती जितना कि एक लेख। दूसरी, वह प्रस्तावना श्रंग्रेजीमें लिखी होनेसे श्रंग्रेजी न जाननेवालोंके लिए कार्यधायक नहीं। तीसरी, खास बात यह है कि उस श्रंग्रेजी प्रस्तावनामें नहीं चर्चित ऐसी श्रनेकानेक शांतव्य बातोंका इस लेखमें विस्तृत ऊहांगोह करना है।

तत्त्वोपप्लवसिंह श्रीर उसके कर्ताके बारेमें कुछ, लिखनेके पहले, यह बतलाना उपयुक्त होगा कि इस अन्यकी मूल प्रति हमें कब, कहाँ से श्रीर किस
तरहरे मिली । करीब पन्द्रह वर्ष हुए, जब कि मैं श्रपने मिश्र पं॰ बेचरदासके
साथ श्रहमदाबादके गुजरात पुरातत्त्व मन्दिरमें सन्मतितर्कका सम्पादन करता
था, उस समय सन्मतितर्ककी लिखित प्रतियोंकी खोजकी धुन मेरे सिरपर सवार
थी । मुक्ते मालूम हुश्रा कि सन्मतितर्ककी ताब्यत्रकी प्रतियाँ पाटण्यमें हैं। मैं
पं॰ बेचरदासके साथ वहाँ पहुँचा । उस समय पाटण्यमें स्व॰ मुनिश्री इंस्विजयजी
विराजमान थे । वहाँ के ताब्यत्रीय भरबारको खुलवानेका तथा उसमेंसे इष्ट
प्रतियोंके पा लेनेका कठिन कार्य उक्त मुनिश्रीके ही सम्द्राय तथा प्रयक्तसे सरस्त
हुश्रा था ।

सन्मतितर्ककी ताडपत्रीय प्रतियोंको खोजते व निकालते समय इम लोगोंका ध्यान ग्रन्यान्य श्रपूर्व ग्रन्योंकी श्रोर भी था। पं वेचरदासने देखा कि उस एकमात्र ताडपत्रीय ग्रन्थोंके भयडारमें दो ग्रन्थ ऐसे हैं जो श्रपूर्व हो कर जिनका उपयोग सन्मतितर्ककी टीकामें भी हुआ है। हमने वे दोनों प्रन्थ किसी तरह उस भएडारके व्यवस्थापकोंसे प्राप्त किए। उनमेंसे एक तो था बौद विद्वान् धर्मकीर्तिके हेतुबिन्दुशास्त्रका अर्चटकृत विवरण ै और दूसरा प्रन्थ था प्रस्तुत तस्वोपल्पवसिंह। अपनी विशिष्टता तथा पिछुले साहित्य पर पड़े हुए इनके प्रभावके कारण, उक्त दोनों प्रन्थ महस्वपूर्ण तो थे ही, पर उनकी लिखित प्रति अन्यत्र कहीं भी ज्ञात न होनेके कारण वे प्रन्थ और भी अधिक विशिष्ट महस्ववाले हमें मालम हए।

उक्त दोनों प्रन्थोंकी ताडपत्रीय प्रतियाँ यद्यपि यत्र-तत्र खिएडत स्त्रीर कहीं किसे हुए श्रन्तरांवाली हैं, फिर भी ये शुद्ध स्त्रीर प्राचीन रही। तस्वोपल्यवकी इस प्रतिका लेखन-समय वि॰ सं॰ १३४६ मार्गशीर्ष कृष्ण ११ शनिवार है। यह प्रति गुजरातक धोलका नगरमें, महं॰ नरपालके द्वारा लिखवाई गई है। धोलका, गुजरातमें उस समय पाटगुके बाद दूसरी राजधानीका स्थान था, जिसमें स्त्रनेक प्रन्थ भएडार बने थे स्त्रीर सुर्राच्य थे। धोलका वह स्थान है जहाँ रह कर प्रमिद्ध मन्ध्री वस्तुपालने सारे गुजरातका शासन-तंत्र चलाया। था। सम्भव है कि इस प्रतिका लिखानेवाला महं० नरपाल शायद मंत्री वस्तुपालका ही कोई वंशज हो। स्त्रस्तु, जो कुळ हो, तत्त्वोपप्लवकी इस उपलब्ध ताडपत्रीय प्रतिको स्त्रमें स्त्रमें सहदय विद्वानोंकी मददसे सालू रहा, जिनमें भारतीय-विद्याके सम्पादक मुनिश्री जिनविजयी, प्रो॰ रिकक्त लाल परीख तथा पं॰ दलसख मालविषया मस्य हैं।

इस ताइपत्रकी प्रतिके प्रथम वाचनसे ले कर इस ग्रन्थके छप जाने तकमें जो कुछ ग्रध्ययन श्रौर चिन्तन इस सम्बन्धमें हुआ है उसका सार 'भारतीय विद्या' के पाठकोंके लिए प्रस्तुत लेखके द्वारा उपस्थित किया जाता है। इस लेखका वर्षमान स्वरूप पं•दलसुख मालविष्याके सीहाईपूर्ण सहयोगका फल है। प्रस्थकार

प्रस्तुत प्रनथके रचयिताका नाम, जैसा कि प्रनथके श्रन्तिम प्रशस्तिपद्यमें ै

१. गायकवाक सिरीजमें यह भी प्रकाशित हो गया है।

२. भद्दश्रीजयराशिदेवगुरुभिः सृष्टो महार्थोदयः । तस्वीपल्पवसिंह एव इति यः क्यातिं परां वास्यति ॥ तस्वो०, पृ०१२५ ''तस्वोपप्लवकरणाद् जयराशिः सौगतमतमवलम्ब्य ब्रूयात्''-सिद्धिवि•

टी॰, प्र॰ २८८ ।

अल्लिखित है. जयराशि भट्ट है। यह जयराशि किस वर्ण या जातिका था इसका कोई स्पष्ट प्रमाण प्रन्थमें नहीं मिलता, परन्तु वह अपने नामके साथ जो 'भट' विशेषमा लगाता है उससे जान पहला है कि वह जातिसे ब्राह्मण होगा । यरापि बाह्यसासे भिन्न ऐसे जैन ग्राहि ग्रन्य विदानोंके नामके साथ भी कभी-कभी यह भट्ट विशेषण लगा हुन्ना देखा जाता है ( यथा---भट्ट म्रकलंक इत्यादि ): परनत प्रस्तत ग्रन्थमें श्राप हुए जैन श्रीर बौद्ध मत बिषयक निर्देश एवं कटान-यक्त ' खरडनके पढ़नेसे स्पष्ट हो जाता है कि यह जयराशि न जैन है और न बीद । जैन श्रीर बीद संप्रदायके इतिहासमें ऐसा एक भी उदाहरण नहीं मिलता है, जिससे यह कहा जा सके, कि जैन और बौद्ध होते हुए भी असक विदानने अपने जैन या बौद्ध संप्रदायका समग्र भावसे विरोध किया हो। जैन श्रीर बौद्ध सांप्रदायिक परंपराका वंधारण ही पहलेसे ऐसा रहा है. कि कोई विद्वान श्रपनी परंपराका श्रामुल खरडन करके वह फिर न श्रपनेको उत्त परं-परका श्रान्यायी कह सकता है और न उस परम्पराके श्रान्य श्रान्यायी ही उसे श्रापनी परम्पराका मान सकते हैं। ब्राह्मण संप्रदायका बंधारण इतना सस्त नहीं है। इस संप्रदायका कोई विद्वान, श्रगर श्रपनी पैतृक ऐसी सभी वैदिक मान्यतात्रोंका. अपना बुद्धिपाटव दिखानेके वास्ते श्रथवा श्रपनी वास्तविक मान्यताको प्रकट करनेके वास्ते, श्रामूल खरडन करता है, तब भी, वह यदि श्राचारसे ब्राह्मण संप्रदायका श्रात्यन्तिक त्याग नहीं कर बैठता है. तो वैदिक मतानयायी विशाल जनतामें उसका सामाजिक स्थान कभी नष्ट नहीं हो पाता । ब्राह्मण सम्प्रदायकी प्रकृतिका. हमारा उपर्युक्त स्थाल अगर ठीक है, तो

१. बौद्धोंके लिए ये शब्द हैं-

<sup>&#</sup>x27;तद्वालविलिषितम्'-पृ॰ २६, पं॰ २६। 'जडचेश्वितम्'-पृ॰ ३२, पं॰ ४। 'तिदिदं महानुभावस्य दर्शनम्। न स्ववालिश एवं वक्तुमुल्खदेत'-पृ॰ ३८, पं॰ १५। 'तदेतन्मुग्धाभिधानं दुनोति मानसम्'-पृ० ३६, पं॰ १७। 'तद्वालविल्गतम्'-पृ० ३६, पं॰ २३। 'मुग्धवौद्धैः'-पृ॰ ४२, पं॰ २२। 'तन्मुग्ध विलिषितम्'-पृ० ५३, पं॰ ६। इस्यादि

तथा जैनोंके लिए ये शब्द हैं-

<sup>&</sup>quot;इमामेव मूर्खता दिगम्बराणामङ्गीकृत्य उक्तं सूत्रकारेण यथा— "नम्र! अमण्क! दुर्बुद्धे! कायक्लेशपरायण्!। जीविकार्येऽपि चारम्भे केन स्वमित शिख्तिः॥"

<sup>—</sup>ए• ७६, वं• १४, I.

कहना होगा कि यह भट्ट विशेषण जयराशिकी ब्राह्मण संप्रदायिकताका ही द्योतक होना चाहिए ।

इसके सिवा, जयराशिके पिता-माता या गुर-शिष्य इत्यादिके संबन्धमें कुछ भी पता नहीं चलता । फिर भी जयराशिका बौद्धिक मन्तव्य क्या था यह बात इसके प्रस्तत प्रन्थसे स्पष्ट जानी जा सकती है। जयराशि एक तरहसे बह-स्पतिके चार्वाक संप्रवायका अनगामी है: फिर भी वह चार्वाकके सिद्धानतोंको श्रवरश: नहीं मानता । चार्वाक सिद्धान्तमें प्रथ्वी श्रादि चार मतोंका तथा मुख्य रूपसे प्रत्यन्न विशिष्ट प्रमाणका स्थान है। पर जयराशि न प्रत्यन्न प्रमाणं-को ही मानता है श्रीर न भत तत्त्वोंको ही । तब भी वह श्रपनेको चार्वाका-न्यायी जरूर मानता है। ऋतएव ग्रन्थके श्चारम्भमें ही बहस्पतिके मन्तव्यके साथ श्रपने मन्तव्यकी श्रानेवाली श्रसंगतिका उसने तर्कशद्ध परिहार भी किया है। उसने ग्रपने मन्तव्यके बारेमें प्रश्न उठाया है. कि बहस्पति जब चार तस्त्रीका प्रतिपादन करता है, तब तुम ( जयराशि ) तत्त्वमात्रका खण्डन कैसे करते हो ? अर्थात बहस्पतिकी परम्पराके अन्यायीरूपसे कम-से कम चार तत्त्व तो तुम्हें श्रवश्य मानने ही चाहिए। इस प्रश्नका जवाब देते हुए जयराशिने श्रपनेको बृहस्पतिका श्रनुयायो भी सुचित किया है श्रीर साथ ही बृहस्पतिसे एक कदम श्रागे बढनेवाला भी बतलाया है। वह कहता है कि-बहस्पति जो श्रपने सत्रमें चार तस्वोंको गिनाता है, वे इसलिए नहीं कि वह खुद उन तस्वोंको मानता है। सत्रमें चार तत्त्वोंके शिनाने श्राथवा तत्त्वोंके व्याख्यानकी प्रतिज्ञा करनेसे बहस्पतिका मतलब सिर्फ लोकप्रसिद्ध तत्त्वोंका निर्देश करना मात्र है। पेसा करके बहस्पति यह सचित करता है. कि साधारण लोकमें प्रसिद्ध श्लीर माने जानेबाले प्रथ्वी आदि चार तत्त्व भी जब सिद्ध हो नहीं सकते. तो फिर अप्रिक्ष और अतीन्द्रिय आत्मा आदि तत्त्वोंकी तो बात ही क्या ? बृहस्पतिके कछ सत्रोंका उल्लेख करके और उसके आशयके साथ अपने नए प्रस्थानकी श्रानेवाली श्रमंगतिका परिहार करके जयराशिने भारत-वर्षीय प्राचीन गढ-शिष्य भावकी प्रशालीका ही परिचय दिया है । भारतवर्षके किसी भी संप्रदाय-

१. 'ननु यदि उपप्लवस्तस्वानां किमाया....; श्रथातस्तस्वं व्याख्यास्यामः'; 'पृथिव्यापस्तेजोषायुरिति तस्वानि, तत्समुदाये शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञा इत्यादि ? न श्रन्यार्थस्वात् । किमर्थम् ! प्रतिविम्बनार्थम् । कि पुनरत्र प्रतिविम्ब्यते ! पृथिव्यादीनि तस्वानि लोके प्रसिद्धानि, तान्यपि विचार्यमायानि न व्यवतिष्ठन्ते, कि पुनरन्यानि !'—तस्वो० ए० १, पं० १० ।

के इतिहासको इम देखते हैं, तो उसमें स्पष्ट दिखाई देता है, कि जब कोई असाधारण और नवीन विचारका प्रस्थापक पैदा होता है तब वह अपने नवीन विचारोंका मूल या बीज अपने संप्रदायके प्राचीन एवं प्रतिष्ठित आचायोंके वाक्योंमें ही बतलाता है। वह अपनेको अमुक संप्रदायका अनुयायी माननेमनवानेके लिए उसकी परम्पाके प्राचीन एवं प्रतिष्ठित आचायोंके साथ अपना अविच्छित अनुसंधान अवश्य बतलाता है। चाहे फिर उसका वह नया विचार उस संप्रदायके पूर्वंवर्ती आचायोंके मस्तिष्कर्म कभी आया भी न हो। ' जय-राशिने भी यही किया है। उसने अपने निजी विचार-विकासको बृहस्पतिके अभिप्रायमेंसे ही फलित किया है। यह वस्तुस्थिति इतना बतलानेके लिए पर्याप्त है कि जयराशि अपनेको बृहस्पतिकी संप्रदायका मानने-मनवानेका पत्तपाती है।

श्रपनेको बृहस्पतिकी परम्पराका मान कर श्रीर मनवा कर भी वह श्रपनेको बृहस्पतिसे भी ऊँची बुद्धिसूमिका पर पहुँचा हुश्रा मानता है। श्रपने इस मन्त-व्यको वह स्पष्ट शब्दोंमें, अन्यके श्रन्तकी प्रशस्तिके एक पद्यमें, व्यक्त करता है। वह बहुत ही जोरदार शब्दोंमें कहता है कि सुरगुक — बृहस्पतिको भी जो नहीं सुके ऐसे समर्थ विकल्प — विचारणीय प्रश्न मेरे इस अन्यमें प्रथित हैं ै।

जयराशि बृहस्पतिकी च्नवांक मान्यताका श्रनुगामी था इसमें तो कोई सन्देह नहीं, पर यहाँ प्रश्न यह है कि जयराशि बुद्धिके ही उस परम्पराका श्रनुगामी था कि श्राचारसे भी ? इसका जवाब हमें सीधे तौरसे किसी त्रह नहीं मिलता । पर तत्त्वोपप्लवके श्रान्तरिक परिशीलनसे तथा चार्बाक परम्पराकी थोड़ी बहुत पाई जानेवाली ऐतिहासिक जानकारीसे, ऐसा जान पड़ता है कि जयराशि बुद्धिसे ही चार्बाक परम्पराका श्रनुगामी होना चाहिए । साहित्यिक

१. उदाहरणार्थ ब्राचार्य शङ्कर, रामानुज, मध्य श्रौर वल्लभादिको लीजिए— जो सभी परस्पर श्रास्यन्त विरुद्ध ऐसे अपने मन्तव्यों को गीता, ब्रह्मसूत्र जैसी एक ही क्कतिमेंसे फलित करते हैं; तथा सौत्रान्तिक, विज्ञानवादी और श्न्यवादी बौद्धाचार्य परस्पर बिलकुल भिन्न ऐसे अपने विचारोंका उद्गम एक ही तथागतके उपदेशमेंसे बतलाते हैं।

२. ''ये वाता नहि गोचरं सुरगुरोः वृद्धेविकल्पा रहाः। प्राप्यन्ते नसु सेऽपि वन्न विमले पालयहद्पेच्छित्।''

<sup>-</sup> तत्त्वो० पृ० १२५, पं० धूह

इतिहास हमें चार्वाकके खास जुदे आचारोंके बारेमें कुछ भी नहीं कहता। यद्यपि अन्य ' संप्रदायोंके विद्वानोंने चार्वाक मतका निरूपण करते हए, उसके श्रभिमत रूपसे कुछ नीतिविद्दीन श्राचारोंका निर्देश श्रवश्य किया है: पर इतने परसे इम यह नहीं कह सकते कि चार्वाकके श्रिभमतरूपसे, श्रन्यपरम्पराके विद्वानोंके द्वारा वर्णन किये गए वे ब्राचार, चार्नाक परम्परामें भी कर्तव्यरूपसे प्रतिपादन किये जाते होंगे । चार्वाक दर्शनकी तात्त्विक मान्यता दर्शानेवाले बाईस्परयके नामसे कुछ सूत्र या वाक्य हमें बहुत पुराने समयके मिलते हैं; पर हमें ऐसा कोई वाक्य या सूत्र नहीं मिलता जो बाईस्पत्य नामके साथ उद्धत हो श्रीर जिसमें चार्वाक मान्यताके किसी न किसी प्रकारके आचारोंका वर्णन हो। खद बाईस्पत्य वाक्योंके द्वारा चार्वाकके श्राचारोंका पता हमें न चलें तब तक. श्चन्य द्वारा किये गए वर्णनमात्रसे, हम यह निश्चित नतीजा नहीं निकाल सकते कि श्रमक श्राचार ही चार्वाकका है। वाममार्गीय परंपराश्रोमें या तान्त्रिक एवं कापालिक परम्पराश्चोंमें प्रचलित या माने जानेवाले श्रानेक विधि-निवेधमक्त 🍍 श्राचारोंका पता हमें कितनेएक तान्त्रिक श्रादि ग्रन्थोंसे चलता है। पर वे श्राचार चार्वाक मान्यताको भी मान्य होंगे इस बातका निर्णायक प्रमाण हमारे पास कोई नहीं । ऐसी दशामें जयराशिको चार्वाक संप्रदायका अनुगामी मानते इए भी, निर्विवाद रूपसे इम उसे लिर्फ बुद्धिसे ही चार्वाक परम्पराका अनुगामी

१. ''पित्र खाद च चाहलां चने यदतीतं वरगात्रि तन्नते । निह भीरु गतं निवर्तते समुद्यमात्रमिदं कलेवरम् ॥ साध्यवृत्तिनिवृत्तिभ्यां या प्रीतिर्जायते जने । निरर्था सा मते तेषां धर्मः कामात् परो न हि ॥''

—षडद० का० ८२, ८६।

'प्रायेण सर्वप्राणिनस्तावत-

यावजीवं सुखं जीवेन्नास्ति मृत्योरगोचरः । भस्मीभतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः ॥

'इति लोकगायामनुबन्धाना नीतिकामशास्त्रानुसारेण।र्थकामावेव पुरुषार्थौ मन्यमानाः पारलौकिकमर्थमपह्नुवानाश्चार्वाकमतमनुवर्तमाना एवानुभूयन्ते ।'— सर्वदर्शनसंग्रह, पृ० २।

२. इस विषयके जिज्ञासुत्रोंको स्रागमप्रकाश नामकी गुजराती पुस्तक देखने योग्य है जिसमें लेखकने तान्त्रिक अन्थोंका हवाला देकर वाममार्गीय स्राचारोंका निक्तरण किया है। कह सकते हैं। ऐसा भी संभव है कि वह आचारके विषयमें आपनी वैतुक ऐसी ब्राह्मण परम्पराके ही आचारोंका सामान्य रूपसे अनुगामी रहा हो।

जयराशिके जन्मस्थान, निवासस्थान या पितृदेशके बारेमें जाननेका कोई स्वष्ट प्रमाण प्राप्त नहीं हैं। परन्तु उसकी प्रस्तुत कृति तरवीपप्लवका किया गया सर्वप्रथम उपयोग, हम इस समय, जैन विद्वान् विद्यानन्द, श्रनन्तवीर्थ श्रादिकी कृतियोंमें देखते हैं । विद्यानन्द दिख्य भारतके विद्वान् हैं, श्रतएव पुष्ट संभावना यह है कि जयराशि भी दिख्य भारतमें ही कहीं उत्पन्न हुआ होगा। पश्चिम भारत— श्रर्थात् गुजरात श्रीर मालवामें होनेवाले कई जैन विद्वानोंने भी अपने प्रन्योमें तत्त्वोपप्लवका साचात् उपयोग किया है; परन्तु जान पहता है कि गुजरात श्रादिमें तत्त्वोपप्लवका लो प्रचार बादमें जाकर हुआ वह श्रस्त्रमें विद्यानन्दकी कृतियोंके प्रचारका ही परियाम मालूम होता है। उत्तर श्रीर पूर्व भारतमें रचे गए किसी प्रन्यमें, तत्त्वोपप्लवका किया गया ऐसा कोई प्रत्यच्च उपयोग श्रमी तक नहीं देखा गया, जैसा दिख्य भारतकी कृतियोंमें ही जब सर्वप्रयम इसका उपयोग देखा जाता है। इसमें भी दिख्य भारतकी कृतियोंमें ही जब सर्वप्रयम इसका उपयोग देखा जाता है तव ऐसी कल्पनाका करना श्रसंगत नहीं मालूम देता कि जयराशिकी यह श्रपूर्व कृति कहीं दिख्यमें ही बनी होगी।

जयराशिक समयक बारेमें भी अनुमानसे ही काम लेना पड़ता है। क्यों-कि न तो इसने स्वयं अपना समय सूचित किया है और न दूसरे किसीने ही इसके समयका उल्लेख किया है। तत्वोपप्लवमें जिन प्रसिद्ध विद्वानोंके नाम आर हैं या जिनकी कृतियोंमेंसे कुछ अवतरस्य आर हैं उन विद्वानोंके समयकी अन्तिम अविध ई० स० ७२५ के आसपास तककी है। कुमारिल, प्रभाकर, धर्मकीर्ति और धर्मकीर्तिके टीकाकार आदि विद्वानोंके नाम, वाक्य या मन्तव्य तत्त्वोपप्लवमें भी मलते हैं। इन विद्वानोंके समयकी उत्तर अविध ई० स० ७५०

१. श्रष्टसहस्री, पृ० ३७ । सिद्धिविनिश्चय, पृ० २८८ ।

२. गुजरात तथा मालवामें विहार करनेवाले सन्मतिके टीकाकार श्रामयदेव, जैनतर्कवार्तिककार शान्तिस रि,स्याद्वादरलाकरकार वादी देवस्रि,स्याद्वादमंजरीकार मिल्लिपेशस्रि श्रादि ऐसे विद्वान हुए हैं जिन्होंने तत्त्वोपप्लवका साज्ञात् उपयोग किया है।

३. कुमारिलके श्लोकवार्तिककी कुछ कारिकाएँ तत्वोपण्लवमें (पृ० २७, ११६) उद्देत की गई हैं। प्रभाकरके स्मृतिप्रमोषसंबंध मतका खयडन जयराश्चिने

से झाने नहीं जा सकती, दूसरी तरफ, ई॰ स॰ ८१० से ८५५ तकमें संभित जैन विद्वान् विद्यानन्दने तरवोपप्लवका केवल नाम ही नहीं लिया है बल्कि उसके अनेक भाग ज्योंके त्यों अपनी कृतियोंमें उद्भृत किये हैं और उनका खरडन भी किया है । पर सायमें इस जगह यह भी ध्यानमें रखना चाहिए, कि ई॰ स॰ की आठवीं शताब्दीके उत्तरार्धमें होनेवाले या जीवित ऐसे अकलंक, हिरिभद्र आदि किसी जैन विद्वानका तरवोपप्लवमें कोई निर्देश नहीं है, और न उन विद्वानोंकी कृतियोंमें ही तत्वोपप्लवका वैसा कोई सूचन है। इसी तरह, ई॰ स॰ की नवीं शताब्दीके प्रारम्भमें होनेवाले प्रसिद्ध शंकराचार्यका भी कोई सूचन तरवोपप्लवमें नहीं है। तत्वोपप्लवमें आया हुआ वेदान्तका खरडन प्राचीन औपनिपदिक संप्रदायका ही खरडन जाम पड़ता है। इन स्व बातोपर विचार करनेसे इस समय हमारी धारणा ऐसी बनती है कि जयराशि ई॰स॰ ७२५ वकमें कभी हुआ है।

यहाँ एक बात पर विशेष विचार करना प्राप्त होता है, श्रौर वह यह है, कि तत्त्वोपप्लवमें एक पद्य े ऐसा मिलता है जो शान्तरिवितके तत्त्व-संग्रहमें मौजूद है। पर वहाँ, वह कुमारिलके नामके साथ उद्भृत किये जाके पर भी, उपलम्य कुमारिलकी किसी कृतिमें प्राप्य नहीं है। श्रगर तत्त्वो-पप्लवमें उद्भृत किया हुश्रा वह पद्य, सचमुच तत्त्वसंग्रहमेंसे ही लिया गया है,

विस्तारसे किया है (पृ॰ १८)। धर्मकीर्तिके प्रमाणवार्तिककी कुछ कारिकाएँ श्रीर न्यायिवन्दुका एक सूत्र तत्वोपप्लवमें उद्भृत हैं (पृ॰ २८, ५१, ४५, इत्यादि; तथा पृ॰ ३२)। धर्मकीर्तिके टीकाकारोंका नामोल्खेख तो नहीं भिलता किन्तु धर्मकीर्तिके किसी ग्रन्थकी कारिकाकी, जो टीका किसीने की होगी उत्का खरडन तश्वोपप्लवमें उपलब्ध है—पृ॰ ६८।

१. 'कथं प्रमाणस्य प्रामाएयम् ? किमतुष्टकारकसन्दोहोलाचरवेन, बाधा-रिहत्तवेन, प्रवृत्तिसामध्येंन, अन्यथा वा ? यद्यदुष्टकारकसन्दोहोलाचरवेन तदा....' इत्यादि अष्टसहसीगत पाठ (अष्टसहसी पृ• २८) तत्त्वोपप्लवमेंसे (पृ० २) शब्दशः लिया गया है । श्रोर स्थागे चलकर अष्टसहसीकारने तत्त्वोपप्लवके उन वाक्योंका एक-एक करके खग्डन भी किया है—देखो, अष्टसहसी पृ• ४० ।

२. देखो, तत्त्वोपप्लब पु॰ ८१।

३. ''दोपाः सन्ति न सन्तीति'' इत्यादि, तस्यो० पृ० ११६ ।

तो ऐसा मानना होगा कि जयराशिने शान्तरिच्तिके तत्त्वसंग्रहको जरूर देखां था। शान्तरिच्तिका जीवन काल इतना श्रिषिक विस्तृत है कि वह मायः पूरी एक शताब्दीको ब्याप्त कर लेता है। शान्तरिच्तिका समय ई० स० की श्राठवीं-नवीं शताब्दी है। इस बातसे भी जयराशिक समय संबन्धी हमारे उक्त श्रनुमानकी पृष्टि होती है। दस-बीस वर्ष इधर या उधर; पर समय संबन्धी उपर्युक्त श्रनुमानमें विशेष श्रन्तर पड़नेकी संभावना बहुत ही कम है।

जयराशिकी पारिडत्यविषयक योग्यताके विषयमें विचार करनेका साधन, तस्वोपप्लवके सिवाय, हमारे सामने श्रीर कुछ भी नहीं है। तस्लोपप्लवमें एक जगह लच्चाणुसार ' नामक प्रन्थका निर्देश है जो जयराशिकी ही कृति जान पड़ती है; परन्तु वह प्रन्थ श्रभी तक कहीं उपलब्ध नहीं है। जयराशिकी श्रन्थ कृतियोंके बारेमें श्रीर कोई प्रमाण नहीं मिला है; परन्तु प्रस्तुत तस्वोपप्लवकी पारिडस्पपूर्ण एवं बहुश्रुत चर्चाश्रोंको देखनेसे ऐसा माननेका मन हो जाता है कि जयराशिने श्रीर भी कुछ प्रन्थ श्रवश्य लिखे होंगे। जयराशि दार्शनिक है फिर भी उसके केवल वैयाकरण्युलभ कुछ प्रयोगोंको ' देख कर यह मानना पड़ता है कि वह वैयाकरण्य जरूर था। उसकी दार्शनिक लेखन-शेलीमें भी जहीं-कहीं श्रालंकारिकमुलभ व्यक्कोत्तियाँ श्रीर मधुर कटाचोंकी भी कहीं-कहीं छटा है '। इससे उसके एक श्रन्छे श्रालंकारिक होनेमें भी बहुत सन्देह नहीं रहता। जयराशि वैयाकरण्य या श्रालंकारिक होनेमें भी बहुत सन्देह नहीं रहता। जयराशि वैयाकरण्य या श्रालंकारिक होनेमें भी वहुत सन्देह नहीं रहता। जयराशि वैयाकरण्य या श्रालंकारिक होनेमें भी वहुत सन्देह नहीं

१. 'ग्रन्यपदेश्यपदं च यथा न साधीयः तथा साचायसारे द्रष्टन्यम् ।'— तस्त्रो० प्र० २०।

२. 'जेगीयते'-पृ० २६, ४१। 'जाघटीति' पृ० २७,७६ इत्यादि।

३. 'श्र्यवन्तु श्रमी बाललिपतं विपश्चितः १'-ए० ६। 'श्रहो राजाज्ञा गरीयसी नैयायिकपशोः !'-ए० ६। 'तदेतन्महासुभाषितम् १'-ए० ६। 'न जातु जानते जनाः ।'-ए०००। 'मरीचयः प्रतिभान्ति देवानांप्रियस्य।' -ए० १२। 'श्रहो राजाज्ञा नैयायिकपशोः'-ए० १४। 'तथापि विद्यमान-योर्वाध्यवाधकभावो भूपालयोरिव'-ए० १५। 'सोयं गद्धुप्रवेद्याचितारकविन्तर्भययोपनिपातः श्रुतिलालसानां दुरुत्तरः।'-ए० २३। 'बालविलसितम्' -ए० २६। 'जडचेष्टितम्'-ए० ३२। 'तदिदं महिकल्पान्वोलितबुद्धेः निष्पप्रिकामिधानम्'-ए० ३३। 'वर्तमानव्यवहारविरहः स्थात्'-ए० ३७। 'जडमतयः' ए० ५६। 'सुस्थितं नित्यत्वम्' प्० ६६।

निक तो पूरा है। उसके श्रम्यासका विषय भी कोई एक दर्शन, या किसी एक दर्शनका श्रमक ही साहित्य नहीं है. पर उसने श्रपने समयमें पाए जानेवाले सभी प्रसिद्ध-प्रसिद्ध दर्शनोंके प्रधान-प्रधान ग्रन्थ श्रवश्य देखे जान पडते हैं। उसने खरहनीय ऐसे सभी दर्शनोंके प्रधान प्रन्योंको केवल स्थूल रूपसे देखा ही नहीं है. परन्त वह खरडनीय दर्शनोंके मन्तव्योंको वास्तविक एवं गहरे श्रम्यासके द्वारा पी गया-सा जान पहता है। वह किसी भी दर्शनके श्रमिमत प्रमामालाज्ञमाकी या प्रमेयतत्वकी जब समालोचना करता है तब मानों उस खरडनीय तत्वको. अर्जनकी तरह. सैकडों ' ही विकल्प बागोंसे. व्याप्त कर देता है। जयराशिके उठाए इए प्रश्येक विकल्पका मल किसी न किसी दार्शनिक परम्परामें अवश्य देखा जाता है। उससे उसके दार्शनिक विषयोंके तलस्पर्शी श्रभ्यासके बारेमें तो कोई सन्देह ही नहीं रहता। जयराशिको श्रपना तो कोई पच्च स्थापित करना है ही नहीं; उसको तो जो कुछ करना है वह दूसरोंके माने इए सिद्धान्तोंका खरडन मात्र । श्रतएव वह जब तक, श्रपने समय पर्यन्तमें मौजद श्रीर प्रसिद्ध सभी दर्शनोंके मन्तव्योंका थोड़ा-बहुत खरडन न करे तब तक. वह अपने प्रन्थके उद्देश्यको, अर्थात् समग्र तत्त्वोंके खरडनको, सिद्ध ही नहीं कर सकता । उसने श्रपना यह उद्देश्य तत्त्वोपप्लव ग्रन्थके द्वारा सिद्ध किया है. श्रीर इससे स चित होता है कि वह समग्र भारतीय दर्शन परम्पराश्रोंका तलस्पर्शी क्राभ्यामी था। वह एक-एक करके सब दर्शनोंका खरडन करनेके बाद ग्रन्तमें बैयाकरण दर्शनकी भी परी खबर लेता है। जयराशिने वैदिक, जैन श्रौर बौद्ध-इन तीनों संप्रदायोंका खरडन किया है। श्रीर फिर वैदिक परम्परा श्चन्तर्गत न्याय. सांख्य. मीमांसा. वेदान्त श्रीर व्याकरण दर्शनका भी खण्डन किया है। जैन संप्रदायको उसने दिगम्बर शब्दसे । उल्लिखित किया है।

१. 'केयं कल्पना १ कि गुण्चलनजास्यादिविशेषणोत्यादितं विज्ञानं कल्पना, श्राहो स्मृत्युरपादकं विज्ञानं कल्पना, स्मृतिरूपं वा, स्मृत्युरपाद्यं वा, श्रामिलापसंसर्गिनभांसो वा, श्रामिलापसंसर्गिनभांसो वा, श्रामिलापसंसर्गिनभांसो वा, स्वयं वाऽतास्विकी, त्रिरुपालिलाक्कतोऽर्यदृया, श्रातीतानागतार्थनिर्भासा वा १'—एक कल्पनाके विषयमें ही इतने विकल्प करके श्रीर फिर प्रत्येक विकल्पको लेकर भी उत्तरोत्तर श्रानेक विकल्प करके जयराशि उनका खरडन करता है।—तस्यो० पू० ३२।

२. तस्वोपन्सव, पु॰ १२०।

<sup>₹. ,,</sup> पृ• ७६ |

बौद्ध मतकी विज्ञानवादी शाखाका, खास कर धर्मकीर्ति स्त्रौर उसके शिष्योंके मन्तन्योंका निरसन किया है। उसका खिरडत वैयाकरण दर्शन महाभाष्यातु-गामी भर्तृहरिका दर्शन जान पड़ता है। इस तरह जयराशिकी प्रधान योग्यता दार्शनिक विषयकी है स्त्रौर वह समग्र दर्शनोंसे संबन्ध रखती है।

#### ग्रन्थ परिचय

नाम — प्रस्तुत प्रन्यका पूरा नाम है तत्त्वोपसवसिंह जो उसके प्रारंभिक पद्यमें स्पष्ट रूपसे दिया हुत्रा है । यद्यपि यह प्रारम्भिक पद्य बहुत कुछ

१. प्रमाण्सामान्यका लच्चण, जिसका कि खण्डन जयराशिने किया है, धर्मकीर्तिक प्रमाण्वार्तिकर्में लिया गया है (-तत्त्वो॰ पू॰ २८)। प्रत्यचका लच्चण भी खण्डन करनेके लिए धर्मकीर्तिक न्यायिवन्दुमेंसे ही लिया गया है (-पृ॰ ३२)। इसी प्रसंगमें धर्मकीर्ति और उनके शिष्योंने जो सामान्यका खण्डन और सन्तानका समर्थन किया है—उसका खण्डन भी जयराशिने किया है। आगे चलकर जयराशिने (पृ॰ ८२ से) धर्मकीर्ति सम्मत तीनों अनुमानका खण्डन किया है और उसी प्रसंगमें धर्मकीर्ति और उनके शिष्यों द्वारा किया गया अवयवीनिराकरण, बाह्यार्थनिलोप, चिणकत्वस्थापन—इत्यादि विषयोंका विस्तारसे खण्डन किया है।

२. श्रपशब्दके भाषण्से मनुष्य ग्लेच्छ हो जाता है श्रतः साधुशब्दके प्रयोगञ्चानके लिए व्याकरण पढना श्रावश्यक है, ऐसा महाभाष्यकारका मत है— 'ग्लेच्छा मा भूम इत्यध्येयं व्याकरण्यम्' (—यात । महाभाष्य ए० २२;पं० गुरु-प्रसादसंपादित), तथा ''एविमिहापि समानायां श्रर्थावगतौ शब्देन चापशब्देन च धर्मीनयमः क्रियते । 'शब्देनैवार्थोऽभिषेयो नापशब्देन' इति एवं क्रियमाणम- श्रुवयकारि भवतीति''—(ए० ५८) ऐसा कह करके महाभाष्यकारने साधुशब्दके प्रयोगको ही श्रम्युदयकर बताया है। महाभाष्यकारके इसी मतको लच्यमें एलकर भर्तृहरिने श्रपने वाक्यपदीयमें साधुशब्दोके प्रयोगका समर्थन किया है श्रीर श्रसाधुशब्दोक प्रयोगका निषेष किया है—

''शिष्टेम्य क्रागमात् सिद्धाः साघवो धर्मसाधनम् । ऋर्यप्रत्यायनामेदे विपरीतास्त्वसाधवः ॥''

इत्यादि—वाक्यपदीय, १. २७; १. १४१, तथा १४६ से। जयराशिने इस मतका सम्बद्धन किया है—पृ० १२० से।

३. देखो प० ८० का टिप्पण २।

खिरहत हो गया है, तथापि दैवयोंगसे इस शार्दलविकीहित पद्यका एक पाद बच गया है जो शायद उस पद्यका श्रांतिम श्रार्थात चौथा ही पाद है: श्रीर जिसमें ग्रन्थकारने ग्रन्थ रचनेकी प्रतिज्ञा करते इए इसका नाम भी सचित कर दिया है। ग्रंथकारने जो तत्त्वोप सवसिंह ऐसा नाम रखा है श्रीर इस नामके साथ जो 'विषमः' तथा 'मया सज्यते' ऐसे पद मिल रहे हैं. इससे जान पहता है कि इस पराके अनुपल्ब तीन पादोंमें ऐसा कोई रूपकका वर्णन होगा जिसके साथ 'सिंह' शब्दका मेल बैठ एके । इम दूसरे श्रानेक प्रंथोंके प्रारम्भमें प्रेसे कपक पाने हैं जिनमें ग्रन्थकारोंने श्रुपने दर्शनको 'केसरी सिंह' या 'श्रुप्रि' ' कहा है और प्रतिवादी या प्रतिपत्तमत दर्शनोंको 'हरिख' या 'ईंधन' कहा है। प्रस्तत ग्रंथकारका श्रभिप्रेत रूपक भी ऐसा ही कुछ होना चाहिए. जिसमें कहा गया होगा कि सभी श्रास्तिक दर्शन या प्रमाणप्रमेयवादी दर्शन सगप्राय हैं श्रीर प्रस्तत तस्वोपप्लव प्रन्थ उनके लिए एक विषम-भयानक सिंह है। श्रपने विरोधीके ऊपर या शिकारके ऊपर श्राक्रमण करनेकी सिंहकी निर्देयता सविदित है। इसी तरह प्रस्तत ग्रन्थ भी सभी स्थापित संप्रदायोंकी मान्यताश्चोंका निर्दयता-पूर्वक निर्मलन करनेवाला है। तश्वोपप्लवसिंह नाम रखने तथा रूपक करनेमें मन्यकारका यही भाव जान पड़ता है। तत्त्वोपप्लवसिंह यह पूरा नाम ई० १३-१४ वीं शताब्दीके जैनाचार्य मल्लिषेगाकी कृति स्याद्वादमञ्जरी ( पृ० ११८ )में भी देखा जाता है। श्रन्य प्रन्थोंमें जहाँ कहीं प्रस्तत प्रन्थका नाम श्राया है वहाँ प्रायः तस्वोपप्लव १ इतना ही संचिप्त नाम मिलता है। जान पढता है पिछले ग्रन्थकारोंने संचेपमें तस्वोपप्लव नामका ही प्रयोग करनेमें सभीता देखा हो ।

उद्देश्य — प्रस्तुत प्रन्थकी रचना करनेमें ग्रन्थकारके मुख्यतया दो उद्देश्य जान पड़ते हैं जो श्रांतिम भागसे स्पष्ट होते हैं। इनमेंसे, एक तो यह, कि श्रपने सामने मौजूद ऐसी दार्शनिक स्थिर मान्यताश्चोका समूलोच्छेद करके यह बत-लाना, कि शाखोंमें जो कुछ कहा गया है श्रीर उनके द्वारा जो कुछ स्थापन किया जाता है, वह सब परीचा करनेपर निराधार सिद्ध होता है। श्रातप्व शाखजीवी सभी व्यवहार, जो सुन्दर व श्राकर्षक मालूम होते हैं, श्राविचारके

२. सिद्धिविनिश्चय, पृ• २८८ ।

ही परिशाम हैं । इस प्रकार समग्र तत्वोंका लयडन करके चार्वोक मान्यतासा पनरुजीवन करना यह पहला उद्देश्य है। दूसरा उद्देश्य, प्रन्यकारका यह जान पहता है. कि प्रस्तुत ग्रन्यके द्वारा श्रध्येताश्रोंको ऐसी शिखा देना, जिससे वे प्रतिवादियोंका में इ वही सरलतासे बन्द कर सके । यद्यपि पहले उद्देश्यकी वर्गा सफलता विवादास्पद है, पर दूसरे उद्देश्यकी सफलता श्रसंदिग्ध है । प्रत्थ इस ढंगसे श्रीर इतने जटिल विकल्पोंके जालसे बनाया गया है कि एक बार जिसने इसका अञ्झी तरह अध्ययन कर लिया हो, और फिर वह जो प्रतिवा-हिटांके साथ विवाद करना चाहता हो. तो इस मन्यमें प्रदर्शित शैलीके श्राधार पर सचमूच प्रतिवादीको चणभरमें चुप कर सकता है। इस दूसरे उद्देश्यकी मफलताके प्रमाण हमें इतिहासमें भी देखनेको मिलते हैं। ईसाकी ग्यारहवीं शताब्दीके प्रसिद्ध जैनाचार्य शांतिस्रार-जो वादिवेतालके विरुद्धे सप्रसिद्ध हैं के साथ तत्त्वीपप्लवकी मददसे अर्थात् तत्त्वीपप्लव जैसे विकल्पजालकी मद्रदसे चर्चा करनेवाले एक धर्म नामक विद्वानका सूचन. प्रभानन्द्रसरिने अपने 'प्रभावक चरित्र'में किया 'है। बौद्ध श्रीर वैदिक सांप्रदायिक विद्वानोंने वाद-विवादमें या शास्त्ररचनामें, प्रस्तुत तत्त्वोपप्लवका उपयोग किया है या नहीं श्रीर किया है तो कितना-इसके जाननेका श्रमी हमारे पास कोई साधन नहीं है: परन्त जहाँ तक जैन संप्रदायका संबंध है, हमें कहना पड़ता है, कि क्या दिगम्बर-क्या श्वेताम्बर सभी प्रसिद्ध-प्रसिद्ध जैन विद्वानोंने अपनी ग्रन्थरचनामें श्रीर संगत हुन्ना तो शास्त्रार्थोंमें भी, तत्त्रोपप्लवका थोड़ा बहुत उपयोग श्रवश्य किया है । श्रीर यही खास कारण है कि यह प्रन्थ श्रन्यत्र कहीं प्राप्त न होकर जैन प्रन्थभंडारमें ही उपलब्ध हुत्रा है।

संदर्भ - प्रस्तुत प्रत्यका संदर्भ गद्यमय संस्कृतमें है। यदापि इसमें ऋन्य प्रत्योंके ऋनेक पद्यवन्य शवतरण स्त्राते हैं, पर प्रत्यकारकी कृतिरूपसे तो स्त्रादि

१. 'तदेवमुपण्डुतेष्वेव तत्त्वेषु श्रविचारितरमणीयाः सर्वे व्यवहारा घटन्त एव।' तथा— 'पालयडलगडनाभिज्ञा ज्ञानोदिषिविवर्दिताः ।

जयराशेर्जयन्तीह विकल्या वादिजिष्णवः ॥' तस्त्रो॰ पु॰ १२५.

२. सिंघी जैन मन्यमाजामें प्रकाशित, प्रभावकचरित, पृ॰ २२१-२२२ । प्रो॰ रिसक्लाल परिख संपादित, काव्यानुशासनकी श्रुँगरेजी प्रस्तावना, पृ॰ CXLVI: तथा तस्त्रोपप्लबकी प्रस्तावना पृ॰ ५ ।

३. श्रष्टसहसी, सिद्धिविनिश्चय, न्यायमुकुदचन्द्र, मन्मतिटीका, स्याद्वाद-रताकर, स्याद्वादमञ्जरी श्चादि ।

श्रीर श्रन्तके मिलाकर कुल तीन ही पय इसमें मिलते हैं। बाकी सारा श्रन्य सरल गद्यमें है। भाषा प्रसन्न श्रीर नाक्य छोटे-छोटे हैं। फिर भी इसमें जो कुछ दुरुहता या जटिलता प्राप्त होती है, वह विचारकी श्राति सूचमता श्रीर एकके बाद दूसरी ऐसी विकल्गोंकी भड़ीके कारण है।

शैली—प्रस्तुत प्रन्यकी शैली वैतिएडक है। वैतिएडक शैली वह है जिसमें चित्तएडा कथाका आश्रय लेकर चर्चा की गई हो। चित्तएडा यह कथाके वित्त प्रकारों में का एक प्रकार है। दार्शनिक साहित्यमें चित्तएडा कथाका क्या स्थान है, और वैतिएडक शैलीके साहित्यमें प्रस्तुत प्रन्यका क्या स्थान है, इसे समक्षनिके लिए नीचे लिखी बातोंपर थोड़ा-सा ऐतिहासिक विचार करना आवश्यक है।

- ( श्र ) कथाके प्रकार एवं उनका पारस्परिक श्रन्तर ।
- (इ) दार्शनिक साहित्यमें वित्तरहा कथाका प्रवेश श्रीर विकास ।
- ( उ ) वैति एडक शैलीके मन्थों में प्रस्तुत मन्थका स्थान ।
- (श्र) दो व्यक्तियों या दो समूहोंके द्वारा की जानेवाली चर्चा, जिसमें दोनों श्रपने-श्रपने पत्का स्थापन और विरोधी परपत्कता निरसन, युक्तिसे करते हों, कथा कहलाती है। इसके वाद, जलप श्रीर वित्तगुद्धा ऐसे तीन प्रकार हैं, जो उपलब्ध संस्कृत साहिस्यमें सबसे प्राचीन श्राच्चपादके सूत्रोमें लच्चपापूर्वक निर्दिष्ट हैं। वादकथा वह है जो केवल सस्य जानने श्रीर जतलानेके श्रामिप्रायसे की जाती है। इस कथाका श्रान्तरिक प्रेरक तत्त्व केवल सस्यिजशासा है। जलपकथा वह है जो विजयकी इच्छासे या किसी लाभ एवं स्थातिकी
- १. कथासे संबंध रखनेवाली ऋनेक ज्ञातव्य बातोंका परिचय प्राप्त करनेकी इच्छा रखनेवालोंके लिए गुजरातीमें लिखा हुआ हमारा 'कथापद्धतिनुं स्वरूप ऋने तेना साहित्यनुं विग्दर्शन' नामक सुबिस्तृत लेख (पुरातस्व, पुस्तक ३, पृ० १६५) उपयोगी है। इसी तरह उनके वास्ते हिन्दीमें स्वतंत्रभावसे लिखे हुए हमारे वे विस्तृत टिप्यण भी उपयोगी हैं जो 'सिंघी ज़ैन प्रन्यमाला'में प्रकाशित 'प्रमाण्मीमांसा'के भाषाटिप्य्योंमें, पृ० १०८ से पृ० १२३ तक ऋंकित हैं।
- २. 'प्रमाय्तर्कंषाधनोपालम्भः सिद्धान्ताविषद्धः पञ्चावयवोपपनः पद्धप्र-तिपचपरिष्रदो वादः । ययोक्तोपपन्नशृक्कुन्नजातिनिष्रदृश्यानसाधनोपालम्भो जल्यः । स्वप्रतिपचस्थापनाद्दोनो वितयदा ।'—न्यायसत्र १.२.१—३।

इच्छासेकी जाती है। इसका प्रेरक श्रान्तरिक तत्त्व केवल विजयेच्छा है। वितराडा कथा भी विजयेच्छासे ही की जाती है। इस तरह जलए श्रीर वितराडा दो तो विजयेच्छाजनित हैं श्रीर वाद तत्त्ववोधेच्छाजनित। विजयेच्छाजनित होने पर भी जल्म श्रीर वितराडामें एक श्रान्तर है, श्रीर वह यह कि जल्मकथामें वादी-प्रतिवादी दोनों श्रमना-श्रमना पच रखकर, श्रमने-श्रमने पचका स्थापन करते हुए, विरोधी पचका खराडन करते हैं। जब कि वितराडा कथामें यह बात नहीं होती। उसमें श्रमने पचका स्थापन किये बिना ही प्रतिपर्वका खराडन करनेकी एकमात्र हिए रहती है।

यहाँ पर ऐतिहासिक तथा विकास क्रमकी दृष्टिसे यह कहना उचित होगा कि ऊपर जो कथाके तीन प्रकारोंका तथा उनके पारस्परिक ग्रन्तरका शास्त्रीय सचन किया है. वह विविध विषयके विद्वानोंमें अनेक सदियोंसे चली आती हुई चर्चाका तर्कशुद्ध परिणाम मात्र है। बहुत पुराने समयकी चर्चाश्रोमें श्रनेक जदी-जदी पद्धतियोंका बीज निहित है। वार्तालापकी पद्धति, जिसे संवादपद्धति भी कहते हैं. प्रश्नोत्तरपद्धति श्रौर कथापद्धति-ये सभी प्राचीन कालकी चर्चा-श्रोंमें कभी शद रूपसे तो कभी मिश्रित रूपसे चलती थीं। कथापद्धतिवाली चर्चामें भी थाद. जलप श्रादि कथात्रोंका मिश्रण हो जाता था। जैसे जैसे अनुभव बढ़ता गया श्रौर एक पद्धतिमें दूसरी पद्धतिके मिश्रण्से, श्रौर खासकर एक कथामें दसरी कथाके मिश्रणसे, कथाकालमें तथा उसके परिणाममें नाना-विध ग्रासामञ्जरयका अनुभव होता गया, वैसे-वैसे कुशल विद्वानीने कथाके भेटोंका स्पष्ट विभाजन करना भी शरू कर दिया: श्रीर इसके साथ ही साथ जन्होंने हरएक कथाके लिए. श्रधिकारी, प्रयोजन, नियम-उपनियम श्रादिकी मर्यादा भी बाँधनी शुरू की। इसका स्पष्ट निर्देश इम सबसे पहले श्रवपादके सत्रोंमें देखते हैं। कथाका यह शास्त्रीय-निरूपण इसके बादके समग्र वाङमयमें श्राजतक सुस्थिर है। यद्यपि बीच-बीचमें बौद्ध श्रीर जैन तार्किकोंने, श्रद्धपा-दकी बतलाई हुई कथासंबन्धी मर्यादाका विरोध श्रीर परिहास करके. श्रपनी-अपनी कुछ भिन्न प्रणाली भी स्थापित की है: फिर भी सामान्य रूपसे देखा जाए तो सभी दार्शनिक परम्पराश्चोंमें श्रचपादकी बतलाई हुई कथापद्धतिकी मर्यादा-का ही प्रभुत्व बना हुन्ना है।

(इ) व्याकरण, अलंकार, ज्योतिष, वैद्यक, छुन्द श्रीर संगीत श्रादि अनेक ऐसे विषय हैं जिनपर चर्चात्मक संस्कृत साहित्य काफी तादादमें बना है; फिर भी हम देखते हैं कि खिताखा कथाके प्रवेश और विकासका केन्द्र तो केवल दार्रानिक साहित्य ही रहा है। इस अन्तरका कारण, विषयका स्वामा- विक स्वरूपमेद ही है। दर्शनोंसे संबन्ध रखनेवाले सभी विषय प्रायः ऐसे ही हैं जिनमें कल्पनाओंके साम्राज्यका यथेष्ट अवकाश है, श्रीर जिनकी चर्चामें कुछ भी स्थापन न करना और केवल खरडन ही खरडन करना यह भी आकर्षक बन जाता है। इस तरह हम देखते हैं कि दार्शनिक च्रेत्रके सिवाय अन्य किसी विषयमें वितरडा कथाके विकास एवं प्रयोगकी कोई गुंजाहश नहीं है।

चर्चा करनेवाले विद्वानोंकी दृष्टिमें भी अनेक कारणांसे परिवर्तन होता रहता है। जब विद्वानोंकी दृष्टिमें सांप्रदायिक भाव और पद्धाभिनिवेश मुख्यत्या काम करते हैं तब उनके द्वारा **बाद कथा**का सम्भव कम हो जाता है। तिस पर भी, जब उनकी दृष्टि आमिमानिक आहंत्रतिसे और शुष्क वाम्विलासकी कुत्रल वृच्चिसे आदत हो जाती है, तब तो उनमें जल्प कथाका भी सम्भव विरल हो जाता है। मध्य युग और अर्वाचीन युगके अनेक अन्योंमें वितरहा कथाका आअथ लिए जानेका एक कारण उपरुक्त दृष्टिमेद भी है।

बाह्मण श्रौर उपनिषद् कालमें तथा बुद श्रौर महावीरके समयमें चर्चाश्रोंकी भरमार कम न थी, पर उस समयके भारतवर्षीय वातावरणमें धार्मिकता, श्राध्यात्मिकता श्रौर वित्तशुद्धिका ऐसा श्रौर इतना प्रभाव श्रवश्य था कि जिससे उन चर्चाश्रोमें विजयेच्छाकी श्रपेचा सत्यज्ञानकी इच्छा ही विशेष-रूपसे काम करती थी। यही सबय है कि हम उस युगके साहित्यमें श्रिषिकतर साद कथाका ही स्वरूप पाते हैं। इसके साथ हमें यह भी समफ लेना चाहिए कि उस युगके मनुष्य भी श्रन्तमें मनुष्य ही थे। श्रतप्य उनमें भी विजयेच्छा, सांप्रदायिकता श्रौर श्रदंताका तत्त्व, श्रीनवार्य रूपसे थांडा बहुत काम करता ही था। जिससे कभी-कभी साद कथामें भी जल्प श्रौर वितर्यकाका तथा जल्प कथामें वितर्यकाका जानते-श्रनजानते प्रवेश हो ही जाता था। इतना होते हुए भी, इस बातमें कोई संदेह नहीं, कि श्रांतिम रूपमें उस समय प्रतिष्ठा सर्यश्चानेच्छाकी श्रौर वादकथाकी ही थी। जल्प श्रौर वितर्यका कथा करनेवालोंकी तथा किसो भी तरहसे उसका श्राक्षय लेनेवालोंकी, उतनी प्रतिष्ठा नहीं थी जितनी शुद्ध साद कथा करनेवालोंकी थी।

परंतु, श्रमेक ऐतिहासिक कारणोंसे, उपर्युक्त स्थितिमें वहे जोरांसे श्रंतर पहने लगा। बुद्ध श्रीर महावीरके बाद, भारतमें एक तरफसे श्रास्त्रविजयकी वृत्ति प्रवत्त होने लगी; श्रीर दूसरी तरफसे उसके साथ-ही-साथ श्रास्त्रविजयकी हत्ति भी उत्तरीत्तर प्रवत्त होती चली। सांप्रदायिक संघर्ष, जो पहले विद्यास्थान, वर्मस्थान श्रीर मठोहीकी वस्तु थी, वह श्रव राज-सभा तक जा पहुँचा। इस सवससे दार्शनिक विद्याझोंके खेत्रमें जल्म श्रीर वितरहाका प्रवेश श्राधिकाधिक

होने लगा और उसकी कुछ प्रतिष्ठा मी श्रिषिक बहने लगी। खुल्लमखुल्ला उन लोगोंकी पूजा और प्रतिष्ठा होने लगी जो 'येन केन प्रकारेपा' प्रतिवादीको हरा सकते ये एवं हराते थे। श्रव सभी संप्रदायवादियोंको फिक होने लगी, कि किसी भी तरहसे श्रपने-श्रपने सम्प्रदायके मंतन्थोंकी विरोधो संप्रदायिकोसे रज्ञा करनी चाहिए। सामान्य मनुष्यमें विजयकी तथा लाभस्यातिकी इच्छा साहिषक ही होती है। फिर उसको बढते हुए संकुचित संप्रदायिक भावका सहारा मिल जाए, तो फिर कहना ही क्या ! जहाँ देखो वहाँ विद्या पदने-पदानेका, तस्व-चर्चा करनेका प्रतिष्ठित लच्च यह समक्षा जाने लगा, कि जल्प कथासे नहीं तो श्रन्तमें वित्तरहा कथासे ही सही, पर प्रतिवादीका मुख बंद किया जाए और श्रपने संप्रदायिक निश्चयोंकी रज्ञा की जाय।

चन्द्रगुप्त और अशोकके समयसे लेकर आगेके साहित्यमें हम जल्प औरी वितएडाक तत्त्व पहलेकी अपेचा कुळ अधिक स्पष्ट पाते हैं। ईसाकी दूसरी तीसर शताब्दीके माने जानेवाले नागार्जुन और अल्पादकी कृतियाँ हमारे इस कथनकी साची हैं।

नागार्जुनकी कृति विश्वहृद्ध्यावितनी को लीजिए या माध्यमिककारिकाको लीजिए और ध्यानसे उनका अवलोकन कीजिए, तोपता चल जाएगा
कि दार्श्वनिक चिन्तनमें वादकी आहमें, या वादका दामन पकड़कर उसके पीछेपीछे, जल्प और वितयहाका प्रवेश किस कदर होने लग गया था। हम यह
तो निर्यायपूर्वक कभी कह नहीं सकते कि नागार्जुन सस्य-जिज्ञासासे प्रेरित था
ही नहीं, और उसकी कथा सर्वथा वादकोटिसे बाह्य है; पर इतना तो हम
निरुच्चपूर्वक कह सकते हैं कि नागार्जुनकी समग्र शैली, जल्प और वितयहा
कथाके इतनी नजदीक है कि उसकी शैलीका साधारण अभ्यासी, बढ़ी सरलतासे, जल्प और वितयहा कथाकी ओर छुदक सकता है।

श्रचपादने अपने श्रतिमहत्त्वपूर्ण स्त्रात्मक संग्रह श्रयमें खाद, जरूप श्रोर खित्य हाना, केवल श्रलग-श्रलग लच्या ही नहीं बतलाया है बहिक उन कथाश्रों के श्रिषकारी, प्रयोजन श्रादिकी पूरी मयांदा भी स्चित की है। निःसंदेह श्रच-पादने श्रपने स्त्रोंमें जो कुछ कहा है श्रीर जो कुछ स्प्टीकरण किया है, वह केवल उनकी कल्पना या केवल श्रपने समयकी स्थितिका चित्रण मात्र ही नहीं केवल उनकी कल्पना या केवल श्रपने समयकी स्थितिका चित्रण मात्र ही नहीं है, बल्कि उनका यह निक्सण, श्रितिपूर्वकालसे चली श्राती हुई दार्शनिक विद्यानीकी सान्यताश्रोंका तथा विद्याके छेत्रमें विचरनेवालोंकी मनोदशाका जीवित प्रतिविध्व सान्यताश्रोंका तथा विद्याके छिटमें बास्तविक महत्व तो 'वादकथा'का ही है, फिर भी वह स्पष्टता तथा बलपूर्वक, यह भी मान्यता प्रकट करता है कि केवल

'जल्र' ही नहीं बिल्क 'वितयहा' तकका भी आश्रय लेकर अपने तस्वज्ञानकी तथा अपने सम्प्रदायके मंतन्यों की रचा करनी चाहिए। कांटे मले ही फेंक देने योग्य हों, फिर भी पौषोंकी रचाके वास्ते वे कभी-कभी बहुत उपादेय भी हैं। अच्चपादने हस दृष्टान्तके द्वारा 'जल्र' और 'वितयहाकथा'का पूर्व समयसे माना जानेवाला मात्र औचित्य ही प्रकट नहीं किया है, बिल्क उसने खुद भी अपने स्त्रोंमें, कभी-कभी पूर्वपचीको निरस्त करनेके लिए, स्पष्ट या अस्पष्ट रूपसे, 'जल्प'का और कभी 'वितयहा' तकका आश्रय लिया जान पहता है। '

मनुष्यकी साहजिक विजयहाल और उसके साथ मिली हुई साप्रदायिक मोहहृति—ये दो कारण तो दार्यानिक चेत्रमें ये ही, फिर उन्हें ऋषिकह्प विद्वानोंके द्वारा किये गए 'जल्र' और 'वितएडा कथा'के प्रयोगके समर्थनका सहारा मिला, तथा कुछ असाधारण विद्वानोंके द्वारा उक्त कथाकी शैलीमें लिखे गए प्रन्योंका भी समर्थन मिला। ऐसी स्थितिमें फिर तो कहना ही क्या था ! आगमें पृताहृतिकी नौवत आ गई। जहाँ देखो वहाँ अकसर दार्शनिक चेत्रमें 'जल्प' और 'वितएडा' का ही बोलवाला शुरू हुआ। यहाँतक कि एक बार ही नहीं बल्कि अनेक बार 'जल्प' और वितएडा' कथाके प्रयोगका निषेध करनेवाले तथा उसका अनौचित्य वतलानेवाले बुद्धि एवं चरित्र प्रगल्भ ऐसे खुद बौद्ध तथा जैन तत्वसंस्थापक विद्वान् तथा उनके उत्तराधिकारी भी 'जल्प' और 'वितएडा' कथाकी शैलीसे या उसके प्रयोगसे विलकुल अळूते रह न सके। कभी-कभी तो उन्होंने यह भी कह दिया कि यद्यि 'जल्प' और 'वितएडा' स्वर्थी वर्षों है तथापि परिस्थिति विशेषमें उसका भी उपयोग है। '

इस तरह कथा श्रोंके विधि-निषेषकी दृष्टिसे, या कथा श्रोंका श्राक्षय लेकर की जानेवाली प्रत्यकारकी शैलीकी दृष्टिसे, हम देखें, तो हमें सफ्टतया मालूम पड़ता है कि बात्स्यायन, उद्धोतकर, दिङ्नाग, धर्मकीर्ति, सिद्धसेन, समन्तमद्भ, कुमारिख, शंकराचार्य श्रादिकी कृतियाँ 'शुद्ध वादकथा' के नमूने नहीं हैं। जहाँतक श्रपने-श्रपने संप्रदायका तथा उसकी श्रवांतर शालाश्रोंका संबंध है वहाँतक तो, उनकी कृतियोंमें 'वादकथा'का तत्त्व सुर-चित है, पर जब विरोधी संप्रदायके साथ चर्चाका मौका श्राता है तब ऐसे

१. देखो न्यायसूत्र, ४. २. ४७।

२. देखो, उ॰ यशोविजयजीकृत वादद्वात्रिंशिका, श्लो॰, ६— श्रयमेव विषेयस्तत् तस्वकेन तपस्विना। देशाद्यपेचायाऽन्योऽपि विकाय गुरुलाधवम्॥

विशिष्ट विद्वान् भी, थोड़े बहुत प्रमायामें, विशुद्ध 'जल्प' और 'वितयहा' कथाकी श्रोर नहीं तो कमसे कम उन कथाश्रोंकी शेलीकी श्रोर तो, श्रवश्य ही क्रुक जाते हैं। दार्शनिक विद्वानोंकी यह मनोवृत्ति नवीं सदीके वादके साहित्यमें तो श्रीर भी तीव्रतर होती जाती है। यही सबब है कि हम श्रागेके तीनों मतोंके साहित्यमें विरोधी संप्रदायके विद्वानों तथा उनके स्थापकोंके प्रति श्रत्यंत कड़ श्रा-पनका तथा तिरस्कारका मान पाते हैं।

मध्य युगके तथा श्रवांचीन युगके बने हुए वार्शनिक साहित्यमें ऐसा माग बहुत बड़ा है जिसमें 'वाद'की श्रपेचा 'जल्पकथा'का ही प्राापन्य है। नागाजुँनने जिस 'विकल्पजाल'की प्रतिष्ठा की थी श्रीर बादके बौद्ध, वैदिक तथा जैन तार्किकोंने जिसका पोषण एवं विस्तार किया था, उसका विकसित तथा विशेष दुरुह स्वरूप हम श्रीहर्षके साएडनसाएडसाच एवं सिरसुसाचारंकी सिरसुसा श्रीदिष्म पाते हैं। वेशक ये सभी प्रम्य 'जल्प कथा'की ही प्रधानतावाले हैं, क्योंकि इनमें लेखकका उद्देश्य स्वपस्थापन ही है, फिर भी इन प्रम्थोंकी शैलीमें 'वितयडा'की छावा श्रीत स्पष्ट है। यो तो 'जल्प' श्रीर 'वितयडा' कथाके बीचका अन्तर इतना कम है कि श्रगर प्रम्थकारके मनोभाव श्रीर उद्देश्यकी तरफ हमारा ध्यान न जाए, तो श्रनेक बार हम यह निर्णय ही नहीं कर सकते कि यह प्रम्थ 'जल्प शैली'का है, या वितयडा शैलीका। जो छुछ हो, पर उपर्श्वक्त चर्चास हमारा श्रीभाय इतना ही मात्र है कि मध्य युग तथा श्रवांचीन युगके सारे साहित्यमें शुद्ध वितयडाशेलीके प्रम्थ नाम-

- (उ) इस दार्शनिक साहित्यकी शैलीको संचेपमें पाँच विभागोंमें बाँट सकते हैं—
  - (१) कुछ ग्रन्थ ऐसे हैं जिनकी शैली मात्र प्रतिपादनात्मक है, जैसे-
- १. इस विषयमं गुजरातीमं लिखी हुई 'साम्पदायिकता झने तेना पुरा-वास्रोतुं दिग्दर्शन' नामक हमारी लेखमाला, जो पुरातत्त्व, पुस्तक ४, पू॰ १६६ से शुरू होती है, देखें।
- २. हेतुविडम्बनोपाय अभी छुपा नहीं है। इसके कर्ताका नाम जात नहीं हुआ। इसकी लिखित प्रति पाटणुके किसी भागडारमें भी होनेका स्मरण है। इसकी एक प्रति पूनाके भागडारकर इन्स्टिट्यूटमें है जिसके ऊपरसे न्यायाचार्य पं • महेन्द्रऊमारने एक नकल कर ली है। वही इस समय हमारे सम्मुख है।

मारहक्यकारिका, सांच्यकारिका, तस्वार्थाधिगमस्त्र, ग्रमिधर्म-कोष, प्रशस्तपादभाष्य, न्यायप्रवेश, न्यायविन्दु ग्रादि ।

(२) कुछ प्रत्य ऐसे हैं जिनमें स्वसंप्रदायके प्रतिपादनका भाग ऋषिक क्रीर अन्य संप्रदायके खरडनका भाग कम है—जैसे शाबरभाष्य।

- (३) कुछ मन्य ऐसे हैं जिनमें परमतोंका खरडन विस्तारसे है श्रीर स्वमतका स्थापन थोड़ेमें हैं, जैसे — माध्यमिक कारिका, खरडनखरड -साध श्रादि।
- (४) कुछ प्रत्य ऐसे हैं जिनमें खरडन श्रीर मरडन समप्रमाण है या साय-ही-साय चलता है, जैसे—बास्त्यायन भाष्य, मीमांसा श्लोकघा-र्तिक, शांकरभाष्य, प्रमाणवार्तिक श्रादि।
- (५) बहुत थांडे पर ऐसे अंथ भी मिलते हैं जिनमें स्वपत्तके प्रतिपादनका नामोनिशान तक नहीं है और दूसरेके मन्तव्यंका खरडन-ही-खरडन मात्र है। ऐसे शुद्ध वैतरिडक शैलीके प्रत्य इस समय हमारे सामने दो हैं—एक प्रस्तुत तस्वोपस्रवसिंह और दूसरा हेनुधिडम्बनोवाय।

इस विवेचनासे प्रस्तुन तस्त्रीपप्लव प्रन्थकी शैलंका दार्शनिक शैलियों में क्या स्थान है यह हमें स्पष्ट मालूम पड़ जाता है।

ययपि 'तस्वोपप्लवसिंह ग्रीर 'हेतुविडम्प्रनोपाय' इन दोनोंकी शैली शुद्ध खरहनात्मक ही है, फिर भी इन दोनोंकी शैलीमें थोड़ासा श्रन्तर भी है जो मध्ययुगीन श्रीर श्रवीचीनकालीन शैलीके मेदका स्पष्ट योतक है।

वसवीं शतान्वीके पहलेक वाशीनिक साहिश्यमें व्याकरण श्रीर श्रलंकारके पारिडयको पेट मरकर व्यक्त करनेकी कृत्रिम कोशिश नहीं होती थी। इसी तरह उस युगके व्याकरण तथा श्रलंकार विषयक साहिश्यमें, न्याय एवं दार्शनिक तत्त्वीको लवालव भर देनेकी भी श्रनावश्यक कोशिश नहीं होती थी। जब कि दसवीं सदीके बादके साहिश्यमें हम उक्त दोनों कोशिशों उत्तरोत्तर श्रविक परिमाण्यमें पाते हैं। दसवीं सदीके बादका दार्शनिक, श्रपने ग्रन्थकी रचनामें तथा ग्रत्यक्व चर्चा करनेमें, यह ध्यान श्रविक स्वविक प्रत्योगोंकी तथा श्रालंकारिक तत्वींकी वह श्रविक से श्रविक मात्रा किस तत्व दिला सके। वादी देसस्रिका स्याहादरकाकर, श्रीहर्षका स्वर्शक स्वास्त्र रक्तम्य उक्त कृतिके नमूने हैं। दूसरी तरफले वैयाकरणों श्रीर श्रालंकारिकोंमें भी एक ऐसी वृत्तिका उदय हुन्ना, जिससे प्रेरित होकर वे न्यायशास्त्रके नवीन तत्वोंको एवं जटिल परिभाषांशोंको

अपने विषयके स्वम चिंतनमें ही नहीं पर प्रतिवादीको चुप करनेके लिए भी काममें लाने लगे। बारहवीं वदीके गंगेशने 'श्रवच्छेदकता', 'प्रकारता', 'प्रतिवािगता' श्रादि नशीन परिभाषाके द्वारा न्यायशास्त्रके बाह्य तथा सान्तरिक स्वरूपमें युगान्तर उपस्थित किया श्रीर उसके उत्तराधिकारी मैथिल एवं वंगाली तार्किकोंने उस दिशामें श्राक्षर्यजनक प्रगति की। न्यायशास्त्रकी इस स्वूम पर चिंटल परिभाषाको तथा विचारसरस्यीको वैयाकरस्यों श्रीर श्रालकारिकों तकने श्रपनाया। वे न्यायकी इस नवीन परिभाषाके द्वारा प्रतिवादियोंको परास्त करनेको भी वैसी ही कोशिश करने लगे, जैसी कुछ दार्शनिक विद्वान् व्याकरस्य श्रीर श्रवलकारकी चमल्कृतिके द्वारा करने लगे थे। नागोजी भट्टके शब्देन्दु-शिक्षर श्रादि प्रन्य तथा सगझाथ कविराजके रसगंगाधर श्रादि प्रन्य नशीन न्यायशैलीके जीवंत नमूने हैं।

ययपि 'हेतुविडम्बनोपाय'की शैली 'तस्वोपप्लवसिंह'की शैली जैसी सुद्ध वैतायडक ही है, फिर भी दोनोंमें युगभेदका अन्तर स्पष्ट है। तस्वोपप्लवसिंहमें दार्शनिक विचारोंकी सुद्दमता श्रीर जिटलता ही मुख्य है, भाषा और अलंकारकी ल्रुटा उसमें वैसी नहीं है। जब कि हेतुविडम्बनोपायमें वैयाकरणोंके तथा आलंकारिकोंके भाषा-चमस्कारकी आकर्षक ल्रुटा है। इसके सिवाय इन दोनों अन्योंमें एक अन्तर श्रीर भी है जो प्रतिग्राद्य विपयसे संबंध रखता है। तस्वा-पप्लवसिंहका खर्णडनमार्ग समग्र तत्वोंको लच्यमें रखकर चला है, अतएव उसमें दार्शनिक परंपराय्यामें माने जानेवाले समस्त प्रमाणोंका एक-एक करके खर्णडन किया गया है; जब कि हेतुविडम्बनोपायका खर्णडनमार्ग केवल अनुमानके हेतुको लच्यमें रख कर शुरू हुआ है, इसलिए उसमें उतने खर्ण्डनीय प्रमाणोंका विचार नहीं है जितनोंका तस्वोपप्लवमें है।

इसके सिवाय एक वड़े महत्त्वकी ऐतिहासिक वस्तुका भी निर्देश करना यहाँ जरूरी है। तत्त्वीपप्लवसिंहका कर्ता जयराश्चि तत्त्वमात्रका वैतिएडक शैलीसे खरडन करता है श्रीर श्रपनेको बृहस्पतिकी परम्पराका बतलाता है। जब कि हेतुबिडम्बनोपायका कर्ता जो कोई जैन है—जैसा कि उसके प्रारम्भिक भागसे श्र है—श्रात्तिक रूपसे श्रपने इष्ट देवको नमस्कार भी करता है श्रीर केवल खरडनचात्रीको दिखानेके वास्ते ही हेतुबिडम्बनोपायकी रचना

 करना बतलाता है । जयराशिका उह रेथ केवल खयडनचातुरी बतलानेका या उसे वृषरोंको थिलानेका ही नहीं है बल्कि अपनी चार्वाक मान्यताका एक नया रूप प्रवर्शित करनेका भी है। इसके विपरीत हेतुविडम्बनीपायके रचियताका उद्देश्य अपनी किसी परम्पराके स्वरूपका बतलाना नहीं है। उसका उद्देश्य किर्फ यही बतलानेका है कि विवाद करते समय अगर प्रतिवादीको चुप करना हो तो उसके स्थापित पद्धमेंसे एक साध्य या हेतुवाक्यकी परीचा करके या उसका समूल खयडन करके किस तरह उसे चुप किया जा सकता है।

### चार्चाक दर्शनमें प्रस्तुत ग्रन्थका स्थान

प्रस्तुत प्रनथ चार्वाक संपदायका होनेसे इस जगह इस संग्रदायके संबन्धमें नीचे लिखी वार्ते ज्ञातन्य हैं।

- ( श्र ) चार्वाक संप्रदायका इतिहास
- (इ) भारतीय दर्शनों में उसका स्थान
- ( उ ) चार्वाक दर्शनका साहित्य
- ( श्र ) पुराने उपनिषदों में तथा स्वाइताङ्ग जैसे प्राचीन माने जाने-वाले जैन श्रागममें भूतवादी या भूतचैतन्यवादी रूपसे चार्वाक मतका निर्देश हैं । पाशिनिक स्वमें श्रानेवाला नास्तिक शब्द भी श्रानास्मवादी चार्वाक मतका ही स्चक है । बौद्ध दीघनिकायमें भी भूतवादी श्रीर श्रक्रियवादी रूपसे दो
- १. प्रन्यकार शुरूमें ही कहता है कि—''इह हि यः कश्चिद्विपश्चित् प्रच-गडमामाणिकप्रकागडलेणीशिरोमणीयमानः सर्वाङ्गीणानणीयः प्रमाणघोरणीप्र-गुणीमवदलगडपापिडल्योड्डामरतां स्वात्मान मन्यमानः स्वान्यानन्यतमधौजन्य-घन्यत्रिभुवनमान्यवदान्यगणावगणनानुगुणानणुतत्त्वस्थितिरणरण्यत्ररंखिहस्स-मानाभिमानः श्रप्रतिहतप्रसरप्रवरितरवद्यस्यह्मानुमानपरम्परापराबोम वितिस्तुष-मनीषाविशैषोन्मिषन्मनीषिपरिषण्जाप्रत्प्रत्यमोदममहीयोमहीयसन्मानः शतमलगुद-मुलाद्गविभुलताकारिहारिसर्वतोमुलशोमुल्यासंख्यस्थाविष्ठिष्याते पर्यदिदितस-ममतकककश्वितर्कण्यवणः प्रामाणिकप्रामणीः प्रमाण्यति तस्याग्यस्था-हङ्कारप्राग्मारितरस्काराय चाठविचारचातुरीगरीयश्चत्रसन्येतश्चमस्काराय च किष्टबद्व्यते।''
- २. ''विज्ञानघन एवेतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्याय तान्येवानु विनश्यिति न ग्रेत्यसंज्ञा ऋस्तीति''—बृहदारययकोपनिषद् ४, १२.
  - ३. स्त्रकृताङ्ग, पृ● १४, २८१।

तीरिकोंका स्वन हैं। चार्यक्यके अर्थशास्त्रमें लोकायतिक मतका निर्चेष उसी भृतवादी दर्शनका बोधक है। इस तरह 'नास्तिक' भृतवादी' 'लोका-यितक' 'श्रक्रियवादी' श्रादि जैसे शब्द इस संप्रदायके श्रार्थमें मिलते हैं। पर उस प्राचीन कालके साहित्यमें 'चार्वाक' शब्दका पता नहीं चलता। चार्वाक मतका पुरस्कर्ता कौन था इसका भी पता उस युगके साहित्यमें नहीं मिलता। उसके पुरस्कर्ता रूपसे खृहस्पति, देवगुरु श्रादिका जो मन्तव्य प्रचलित है वह संभवतः पौराश्चिकोंकी कल्पनाका ही फल है। पुराश्चोंमें चार्वाक मतके प्रवर्तका जो वर्णन है वह कितना साधार है यह कहना कठिन है। फिर भी पुराश्चोंका वह वर्णन, श्रपनी मनोरखकता तथा पुराश्चोंकी लोकप्रियताके कारण, जनसाधारणमें श्रीर विद्वानोंमें भी रूढ हो गया है; श्रीर सब कोई निर्विवाद रूपसे यही कहते श्रीर मानते श्राप हैं कि बृहस्पति ही चार्वाक मतका पुरस्कर्ता है। जहाँ कहीं चार्वाक मतके निदर्शक वाक्य या सूत्र मिलते हैं वहाँ वे बृहस्पति, सरग्रह श्रीद नामके साथ ही उद्धत किये हुए पाए जाते हैं।

(इ) भारतीय दर्शनोंको हम संचेपमें चार विभागोंमें बाँट सकते हैं।

१. इन्द्रियाधिपस्य पत्त

२. श्रनिन्द्रियाधिपत्य पत्त

३. उभयाधिपत्य पत्त

४. श्रागमाधिपत्य पञ्च

१. जिस पत्तका मन्तव्य यह है कि प्रमाण्यकी सारी शक्ति इन्द्रियोंके जपर ही श्रवलम्बित है। मन खुद इन्द्रियोंका श्रनुगमन कर सकता है पर वह इन्द्रियोंकी मददके सिवाय कहीं भी श्रर्थात् जहाँ इन्द्रियोंकी पहुँच न हो वहाँ— पृष्ठत्त होकर सञ्चा ज्ञान पैदा कर ही नहीं सकता, सञ्चे ज्ञानका श्रगर सम्भवं है तो वह इन्द्रियोंके द्वारा ही—यह है इन्द्रियाधिपस्य पत्त । इस पत्तमं चार्वाक दर्शन ही समाविष्ठ है। इसका ताल्पर्य यह नहीं कि चार्वाक श्रनुमान या

१. देखो, दीषनिकाय, ब्रह्मजालसुत्त, पृ०१२; तथा सामञ्जकतसुत्त, पृ०२०—२१।

२. विष्णुपुराया, तृतीयश्रंश, श्रध्याय—१०। कथाके लिए देखो सर्व-दर्शनसंग्रहका पं॰ श्रम्यंकरशास्त्री लिखिन उपोद्घात, पृ० १३२।

३. तत्त्वोपप्लव, पृ० ४५ ।

४. तस्वोपप्लवमें बृहस्पतिको सुरुगुर भी कहा है—१० १२५। खगडन-खगडखायमें भगवान् पुरगुरको होस्त्रवित सुत्रका कर्ता कहा गया है—१० ७।

शुक्तव्यवहार रूप आगम आदि प्रमायोंको, जो प्रतिदिन सर्वेषिद्ध व्यवहारकी वस्तु है, न मानता हो; फिर भी चार्वाक अपनेको जो प्रत्यच्मात्रवादी— इन्द्रिय प्रत्यच्मात्रवादी कहता है, इसका अर्थ इतना ही है कि अनुमान, शब्द आदि कोई भी लौकिक प्रमाय क्यों न हो, पर उसका प्रामायय इन्द्रिय प्रत्यचके संवादके विवाय कभी सम्भव नहीं। अर्थात् इन्द्रिय प्रत्यचिसे वाधित नहीं ऐमा कोई भी शानव्यापार यदि प्रमाया कहा जाए तो इसमें चार्वाकको आपत्ति नहीं।

२. श्रनिन्द्रियके श्रन्तः करण्— मन, विक्त श्रीर श्राश्मा ऐसे तीन श्रर्थं फलित होते हैं, जिनमेंसे चिक्तरूप श्रनिन्द्रियका श्राधिपत्य माननेवाला श्रनिन्द्रियाधिपत्य पन्न है। इस पन्नमें विक्षानवाद, ग्रन्थवाद श्रीर शाक्कर-वेदान्तका समावेश होता है। इस पन्नके श्रनुसार यथार्थज्ञानका सम्भव विशुद्ध चिक्तके द्वारा ही माना जाता है। यह पन्न इन्द्रियोंकी सस्यज्ञानजननशक्तिका सर्वथा इन्कार करता है श्रीर कहता है कि इन्द्रियों वास्तविक ज्ञान करानेमें पंगु ही नहीं बन्कि धोखेवाज भी श्रवश्य हैं। इनके मन्तव्यका निष्कर्ष इतना ही है कि चिक्त—खासकर ध्यानशुद्ध सात्त्विक चिक्तसे वाधित या उसका संवाद प्राप्त न कर सकनेवाला कोई ज्ञान प्रमाग्ण हो ही नहीं सकता, चाहे वह फिर मले ही लोकव्यवहारमें प्रमाण कपसे माना जाता हो।

३. उभयाधियस्य पत्त वह है जो चार्वाककी तरह इन्द्रियोंको ही सब कुछ मानकर इन्द्रिय निरपेच मनका असामध्यें स्वीकार नहीं करता; आरे न इन्द्रियोंको ही पंगु या धालेबाज मानकर केवल अनिन्द्रिय या चित्तका ही सामध्यें स्वीकार करता है। यह पत्त मानता है कि चाहे मनकी मददसे ही सही, पर इन्द्रियों गुण्यस्पन्न हो सकती हैं और वास्तविक ज्ञान पैदा कर सकती हैं। इसी तरह यह पत्त यह भी मानता है कि इन्द्रियोंको मदद जहां नहीं है वहां भा अनिन्द्रिय यथार्थ ज्ञान करा सकता है। इसी हमें इसे उभयाधियत्य पत्त कहा है। इसमें सांस्य योग, न्याय-चैशेषिक और मोमांसक आदि दर्शनोंका समावेश है। सांस्य योग, न्याय-चैशेषिक आदि मोमान कर भी अन्तः अरण्यकी स्वतंत्र यथार्थशिक मानता है। न्याय-चैशेषिक आदि भी मनकी वेसी ही शक्ति मानते हैं। पर फर्क यह है कि सांस्य-योग आत्माका स्वतंत्र प्रमाण्यसामध्यं नहीं मानते। क्योंकि व प्रमाण्यसामध्यं बुद्धिमें ही मान कर पुरुष या चेतनको निर्तिशय मानते हैं, जब कि न्याय-वैशेषिक आदि, चाहे ईश्वरकी आत्माका ही सही, पर आत्माका स्वतन्त्र प्रमाण्यसामध्यं मानते हैं। अथात् वे शरीर-मनका अभाव होनेपर भी ईश्वरमें शानशक्ति मानते हैं। वैभाषिक और सौजानिक

भी इसी पत्तके अन्तर्गत हैं, क्योंकि वे भी इन्द्रिय और मन दोनोंका प्रमाय-सामर्थ्य मानते हैं।

४. श्रागमाधिपस्य पच्च वह है जो किसी-न-किसी विषयमें श्रागमके सिवाय किसी इन्द्रिय या श्रानिन्द्रियका प्रमाण्यसमर्थ्य स्वीकार नहीं करता। यह पच केवल पूर्यमोमांसाका ही है। यद्यपि वह श्रन्य विषयोंमें सांस्ययोगादिकी तरह उभयाधिपस्य पच्चका ही श्रानुगामी है, फिर भी धर्म और श्रधर्म इन दो विषयोंमें वह श्रागम मात्रका ही सामर्थ्य मानता है। यो तो वेद्रान्तके श्रनुसार ब्रह्मके विषयमें भी श्रागमका ही प्राधान्य है; फिर भी वह श्रागमाधिपस्य पच्चमें इसलिए नहीं श्रा सकता कि ब्रह्म विषयमें ध्यानशुद्ध श्रन्तःकरणका भी सामर्थ्य उसे मान्य है।

इस तरह, चार्वाक मान्यता इन्द्रियाधिपत्य पच्की श्रमुवर्तिनी ही सर्वत्र मानी जाती है। फिर भी प्रस्तुत प्रन्थ उस मान्यताके विषयमें एक नया प्रस्थान उपस्थित करता है। क्योंकि इसमें इन्द्रियोंकी यथार्थज्ञान उत्पन्न करनेकी शक्तिका भी खरडन किया गया है श्रीर लौकिक प्रत्यच्च तकको भी प्रमाख माननेसे इन्कार कर दिया है। श्रमु प्रत्युत प्रन्थके श्राम्प्रायसे चार्वाक मान्यता दो विभागोंमें वँट जाती है। पूर्वकालीन मान्यता इन्द्रियाधिपस्य पच्चमें जाती है, श्रीर जयराश्चिकी नई मान्यता प्रमाखोपस्लव पच्चमें श्राती है।

(ड) चार्वाक मान्यता का कोई पूर्ववर्ती प्रत्य श्रव्याद रूपसे उपलब्ध नहीं है। श्रन्य दर्शन प्रत्योमें पूर्वपत्त रूपसे चार्वाक मतक मन्तन्यके साथ कहीं को कुछ वाक्य या सूत्र उद्भृत किये हुए मिलते हैं, यही उसका एक मात्र साहरय है। यह भी जान पड़ता है कि चार्वाक मान्यताको व्यवस्थित रूपसे लिखनेवाले विद्वान् शायद हुए ही नहीं। जो कुछ वृहस्पतिने कहा उसीका छिन्नभिन्न श्रंश उस परम्पराका एक मात्र प्राचीन साहित्य कहा जा सकता है। उसी साहित्यके श्राधार पर पुरायोंमें भी चार्वाक मतको पद्धवित किया गया है। श्राठवी सहीके जैनाचार्य हात स्वद्यानसमुख्यमं श्रीर तेरहवी-चौद्धवीं सहीके माध्यसाचार्य कृत स्ववंद्यानसमुख्यमं श्रीर तेरहवी-चौद्धवीं सहीके माध्यसाचार्य कृत स्ववंद्यानसमुख्यमं श्रीर तेरहवी-चौद्धवीं सहीके माध्यसाचार्य कृत स्ववंद्यानसमुख्यमं श्रीर तेरहवी-चौद्ध स्ववंदिक माध्यसाचार्य कृत स्ववंद्यानसमुख्यमं श्रीर तेरहवी चार्वाक क्रयोन के साथ कुछ वद्य उद्धृत मिलते हैं। पर जान पड़ता है, कि ये स्व पया, किसी चार्वाक काचार्यकी कृति न होकर, श्रीर श्रीर विद्वानोंके द्वारा चार्वाक-मत-वर्णन रूपसे व समय समय पर वने हए हैं।

इस तरह चार्वाक दर्शनके साहित्यमें प्रस्तुत ग्रन्थका स्थान बढ़े महत्त्वका है। क्योंकि यह एक ही ग्रन्थ हमें ऐसा उपलब्ध है जो चार्वाक मान्यताका झस्त्रपढ़ ग्रन्थ कहा जा सकता है।

### विषयं परिचय

प्रस्तुत ग्रन्थमं किस-किस विषयकी चर्चा है श्रीर वह किस प्रकार की गई हैं इसका संज्ञित परिचय प्राप्त करनेके लिए नीचे लिखी वार्तों पर थोड़ासा प्रकाश डालना जरूरी है।

( १ ) ग्रन्थकारका उद्देश्य श्रीर उसकी सिद्धिके वास्ते उसके द्वारा श्रव-लंबित मार्ग ।

(२) किन-किन देशनोंके श्रीर किन-किन श्राचार्योंके सम्मत प्रमासलच-स्त्रोंका खरडनीय रूपसे निर्देश है।

(३) किन-किन दर्शनोंके कौन-कौनसे प्रमेयोंका प्रासंगिक खरडनके वास्ते निदश है।

(४) पूर्वकालीन और समकालीन किन-किन विद्वानोंकी कृतियोसे खण्डन-सामग्री ली हुई जान पड़ती है।

(प्र) उस खरडन-सामग्रीका अपने अभिग्रे तकी सिद्धिमें ग्रन्थकारने किस तरह उपयोग किया है।

(१) हम पहले ही कह चुके हैं कि प्रन्यकारका उद्देश्य, समप्र दर्शनोंकी छोटी-वही सभी मान्यताश्रोंका एकमात्र खरडन करना है। प्रन्यकारने यह सोचकर कि सब दर्शनोंके श्रमिमत समप्र तत्वोंका एक एक करके खरडन करना संभव नहीं; तब यह विचार किया होगा कि ऐसा कौन मार्ग है जिसका सरलतासे श्रयकम्बन हो सके श्रोर जिसके श्रयकम्बन से समप्र तत्वोंका खरडन श्राप-ही-श्राप खिद्ध हो जाए। इस विचारमेंसे प्रन्यकारको श्रपने उद्देश्यकी सिद्धिका एक श्रमोध मार्ग स्कार पड़ा, श्रीर वह यह कि श्रय्य सब बातोंके खरडनकी श्रोर मुख्य लच्य न दकर केवल प्रमायाखरडन हो किया जाए, जिससे प्रमायाके श्राधारसे सिद्ध किये जानेवाले श्रन्य सब तत्त्व या प्रमेय श्रपने श्राप ही खरिडत हो सकें। जान पड़ता है प्रन्यकारके मनमें जब यह निर्णय स्थिर बन गया तब फिर उसने सब दर्शनोंके श्रमिमत प्रमायालच्चाोंके खरडनकी तैयारी की। ग्रन्यके प्रारम्भमें ही वह श्रपने इस भावको स्पष्ट हान्दोंमें व्यक्त करता है। वह सभी प्रमाया प्रमेयवादी दार्शनकोंको लककार कर कहता है।

१. 'श्रय कथं तानि न सन्ति ! तदुच्यते—सल्लच्चणनिवन्धनं मानव्यव-स्थानम्, माननिवन्धना च मेयस्थितिः, तदभावे तयोः सद्व्यवहारविषयस्यं स्थान् !.......१त्यादि । तस्वोपप्लव, पृ० १० ।

श्राधार है प्रमाणका यथार्थ लक्षण । परन्त विचार करने पर जब कोई प्रमाणका लक्षण ही निर्दोष सिख नहीं होता तब उसके आधार वर बतलाई जानेवाली प्रमाण प्रमेयकी व्यवस्था कैसे मानो जा सकती है १ ऐसा कहकर, वह फिर एक-एक करके प्रमाणलच्याका क्रमशः खराइन करना त्यारंभ करता है। इसी तरह ग्रन्थके ब्रान्तमें भी उसने श्रापने इस निर्धात मार्गको दोहराया है श्रीर उसकी सफलता भी सचित की है। उसने स्पष्ट शब्दोंमें कहा है कि-'जब कोई प्रमाणलचाण ही ठीक नहीं बनता तब सब तस्य श्राप ही श्राप बाधित या श्रसिज हो जाते हैं। ऐसी वशामें बाधित तत्त्वोंके आधारपर चलाये जानेवाले सब व्यवहार बस्ततः अविचाररमणीय ही हैं। अर्थात् शास्त्रीय श्रीर लौकिक श्रथवा इडलोकिक श्रौर पारलोकिक-सब प्रवृत्तियोंकी सुन्दरता सिर्फ श्रविचारहेतक ही है। विचार करनेपर वे सब व्यवहार निराधार सिद्ध होनेके कारण निर्जीव जैसे शोभादीन हैं। प्रन्थकारने अपने निर्णयके श्रन्तसार यदापि दार्शनिकोंके श्राभिमत प्रमाणलच्चणोंकी ही खण्डनीय रूपसे मीमांसा शरू की है और उसीपर उसका जोर है: फिर भी वह बीच-बीचमें प्रमाणलक्षणोंके श्रलावा कल श्रन्य प्रमेगोंका भी खरडन करता है। इस तरह प्रमारालचाराोंके खरडनका ध्येय रखनेवाले इस ग्रन्थमें थोड़ेसे श्रन्य प्रमेयोंका भी खरडन मिलता है।

(२) न्याय, मीमांसा, सांच्य, बौद्ध, वैयाकरण श्रीर पौराणिक इन छुद दर्शनोंके श्रीममत लच्योंको, मन्यकारने लयडनीय रूपसे लिया है। इनमंसे कुछ, लच्चण ऐसे हैं जो प्रमाणसामान्यके हैं श्रीर कुछ, ऐसे हैं जो विशेष विशेष प्रमाणके हैं। प्रमाणसामान्यके लच्चण सिर्फ मीमांसा श्रीर बौद्ध—इन दो दर्शनोंके लिये गर हैं। मीमांससम्मत प्रमाणसामान्यलच्चण जो मन्यकारने लिया है वह कुमारिल्का माना जाता है, फिर मी इसमें संदेह नहीं कि वह लच्चण पूर्ववर्ती श्रन्य मीमांसकोंको भी मान्य रहा होगा। मन्यकारने बौद्ध दर्शनके प्रमाणसामान्य संबंधी दो लच्चण चर्चाके लिये हैं? जो प्रगट रूपसे धर्मकीर्तिके माने जाते हैं, पर जिनका मूल दिक्नागके विचारमें भी श्रवश्य है।

विशेष प्रमाणों के लक्षण जो प्रन्थमें श्राए हैं वे न्याय, मीमांखा, सांक्य, बीख, पौराणिक श्रीर वैयाकरणों के हैं।

१ देखो ए० २२ श्रीर २७। २ देखो. ए० २७ श्रीर २८।

म्यायं दर्शनके प्रत्यस्त, ऋनुमान, उपमान और आगम इन चारों प्रमायोंके विशेष लच्चण प्रन्यमें आए हैं और वे अस्तपादके न्यायस्त्रके हैं।

संख्य दर्शनके विशेष प्रमाणोंमेंसे केवल प्रत्यक्तका ही लक्षण लिया गया है,<sup>२</sup> जो **शंखरकृष्ण्**का न होकर **वार्षगण्य**का है ।

बौद्ध दर्शन प्रत्यब श्रीर श्रुतुमान इन दो प्रमाणोंको ही मानता है। अ प्रन्थकारने उसके दोनों प्रमाणोंके लच्चण चर्चाके वास्ते लिए हैं जो—जैसा कि इमने ऊपर कहा है—धर्मकीर्तिके हैं, पर जिनका मूल दिङ्नागके प्रन्थों भी मिलता है।

मीमांसा दर्शनके प्रसिद्ध श्राचार्य वो हैं—कुमारिल श्रीर प्रभाकर।
प्रभाकरको पाँच प्रमाण इप्ट हैं, पर कुमारिलको छह। प्रस्तुत ग्रन्थमें कुमारिलके छही प्रमाणोंकी मीसांसाकी गई है, श्रीर इसमें प्रभाकर सम्मत पाँच प्रमाणोंकी मीमांसा भी समा जाती है।

पौराणिक विद्वान मीमांसा सम्मत छह प्रमाणोंके श्रलावा ऐतिहा श्रीर सम्भव नामक दो श्रीर प्रमाण मानते हैं — जिनका निर्देश श्रक्तणादके सूत्री तकर्मे भी है — वे भी प्रस्तुत ग्रन्थमें लिये गए हैं।

वैयाकरणोंके श्रिममत 'वाचकपद'के लच्चण श्रीर 'वाधुपद'की उनकी व्याख्याका भी इस ग्रन्थमें खरडनीय रूपसे निर्देश मिलता है। यह सम्भवतः भर्तृहरिके वाक्यपदीयसे लिया गया है।

(३) यों तो प्रन्यमें प्रसंगवश अनेक विचारोंकी चर्चा की गई है,जिनका यहाँपर सविस्तर वर्णन करना शक्य नहीं है, फिर भो उनमेंसे कुछ विचारों — बस्तुओंका निर्देश करना श्रावश्यक है, जिससे यह जानना सरल हो जाएगा, कि कौन-कौनसी वस्तुएँ, श्रमुक दर्शनको मान्य श्रीर अन्य दर्शनोंको श्रमान्य होनेके कारण, दार्शनिक-चेत्रमें खण्डन-मण्डनकी विषय बनी हुई हैं, और

```
१, देखो, प्र० २७,५४,११२,११५।
```

२. पृ• ६१।

१. पृ• १२, ८३।

४, ५८, ६२ १०६, ११२, ११६ ।

प्र प्र० ११३।

६ न्यायस्त्र--- २. २. १. ७ पृ० १११।

E. पृ० १२० ।

ब्रन्थकारने दार्शनिकोंके उस पारस्परिक खगंडन-मगडनकी चर्चासे किस तरह फायदा उठाया है। वे वस्तएँ ये हैं—

जाति, समवाय, श्रालम्बन, श्रतथ्यता, तथ्यता, स्मृतिप्रमोव, सिकर्ष, विषयद्वैविषय, करूपना, श्रस्पप्टता, स्पप्टता, सन्तान, हेतु-फलमाय, श्रात्मा, कैवरूय, श्रनेकान्त, श्रवयवी, वाह्यार्थविलोप, स्यामङ्ग, निर्हेतुकविनाश, वर्ण, पद्, स्कोट श्रीर श्रपौरुषयस्य ।

इनमेंसे 'जाति', 'समवाय', 'सिकक्षं', 'श्रवयवी', श्रात्माके साथ सुख-दुःखादिका संबन्ध, शब्दका श्रानित्यत्व, कार्यकारणभाव—श्रादि ऐसे पदार्थ हैं जिनको नेयायिक श्रीर वैशेषिक मानते हैं, श्रीर जिनका समर्थन उन्होंने श्रपने प्रन्योंमें बहुत बल तथा विस्तारपूर्वक करके विरोधी मतोंके मन्तव्यका खरडन भी किया है। परन्तु वे ही पदार्थ सांख्य, बौदा, जैन श्रादि दर्श-नोंको उस रूपमें विज्ञकुल मान्य नहीं। श्रातः उन-उन दर्शनोंमें इन पदार्थोंका, श्राति विस्तारके साथ खरडन किया गया है।

'स्मृतिप्रमोष' मीमांसक प्रभाकरकी अपनी निजकी मान्यता है, जिसका खरडन नैयायिक, बौद्ध और जैन विद्वानोंके ऋतिरिक्त स्वयं महामीमांसक कुमारिक्तके ऋनुगामियों तकने, खूब विस्तारके साथ किया है।

'श्रपौरुषेयत्व' यह मीमांसक मान्यताकी स्वीय वस्तु होनेसे उस दर्शनमें इसका श्रति विस्तृत समर्थन किया गया है; पर नैयायिक, बौद्ध, जैन श्रादि दर्शनोंमें इसका उतने ही विस्तारसे खण्डन पाया जाता है।

'श्रनेकान्त' जैन दर्शनका मुख्य मन्तव्य है जिसका समर्थन सभी जैन तार्किकोने बड़े उत्साहसे किया है; परंतु बौद्ध, नैयायिक, वेदान्त श्रादि दर्शनो-में उसका वैसा ही प्रवल खण्डन किया गया है।

'श्रात्मकैवल्य' जिसका समर्थन सांख्य श्रीर वेदान्त दोनों अपने ढंगसे करते हैं; लेकिन बौद्ध, नैयायिक श्रादि अन्य सभी दार्शनिक उसका खरडन करते हैं।

'वर्ण', 'पद' 'स्फोट' श्रादि शब्दशास्त्र विषयक वस्तुश्रांका समर्थन जिस दंगसे वैयाकरणोंने किया है उस दंगका, तथा कभी-कभी उन वस्तुश्रोंका ही, बौद्ध, नैयायिक श्रादि भ्रन्य तार्किकोने बलपूर्वक खरडन किया है।

'चिषाकस्व', 'संतान', 'विषयदित्व', 'स्पष्टता—श्रस्पष्टता', 'निहेंतुकवि-नाश', 'बाह्यार्थविलोप', 'श्रालम्बन', 'हेतुफलसंबंध', 'कल्पना','तथ्यता— श्रतस्यता' श्रादि पदार्थ ऐसे हैं जिनमेंसे कुछ तो सभी बौद्ध परंपराश्रोमें, श्रीर कुछ किसी-किसी परम्परामें, मान्य होकर जिनका समर्थन बौद्ध विद्वानोंने बहे प्रयाससे किया है; पर नैयायिक, मीमांसक, जैन श्चादि श्रन्य दार्शनिकोंने उन्हीं-का खरडन करनेमें श्रपना बड़ा बौद्धिक पराक्रम दिखलाया है।

(४) यह खरडन सामग्री, निम्नलिखित दार्शनिक साहित्य परसे ली गई जान पडती है—

न्याय-वैशेषिक दर्शनके साहित्यमेंसे श्रज्जपादका न्यायसूत्र, वास्त्यायन भाष्य, न्यायवर्तिक, स्थोमवती श्रीर न्यायमंजरी ।

मीमांसक साहित्यके श्लोकवार्तिक और बृहती नामक ग्रंथोंका श्राश्रय लिया जान पहता है।

बौद्ध साहित्यमेंसे प्रमाग्यार्तिक, संबंधपरीचा, सामान्यपरीचा ऋादि धर्म-कीर्तिके प्रन्योका; तथा प्रज्ञाकर, धर्मोत्तर ऋादि धर्मकीर्तिके शिष्योंकी की हुई उन प्रन्थोंकी व्याख्याश्चोंका ऋाश्रय लिया जान पड़ता है।

व्याकरण शास्त्रीय साहिश्यमेंसे वाक्यपदीयका उपयोग किया हुआ जान पहता है।

जैन साहित्यमेंसे पात्रस्वामि या त्रकलंककी कृतियोंका उपयोग किये जानेका संभव है।

(५) जयराशिने अपने अध्ययन और मननसे, भिन्न-भिन्न दार्शनिक-प्रमाणके स्वरूपके विषयमें तथा दूसरे पदार्थोंके विषयमें. क्या-क्या मतभेद रखते हैं श्रीर वे किन-किन मुद्दोंके ऊपर एक दसरेका किस-किस तरह खगडन करते हैं. यह सब जानकर, उसने उन विरोधी दार्शनिकोंके ग्रन्थोंमेंसे बहुत कुछ खरहन सामग्री संग्रहीत की श्रीर फिर उसके श्राधारपर किसी एक दर्शनके मन्तव्यका खरडन, दूसरे विरोधी दर्शनोंकी की हुई युक्तियोंके श्राधाःपर किया; श्रीर उसी तरह, फिर श्रन्तमें दूसरे विरोधी दर्शनोंके मन्तव्योंका खरडन, पहले विरोधी दर्शनकी दी हुई युक्तियोंसे किया। उदाहरणार्थ- जब नैयायकोंका खरडन करना हुआ, तब बहुत करके बौद्ध और मीमांसकके प्रन्योंका आश्रय लिया गया, श्रीर फिर बौद्ध, श्रीर मीमांसक श्रादिके सामने नैयायिक श्रीर जैन स्रादिको भिड़ा दिया गया। पुराशों में यदुवंशके नाशके बारे में कथा है कि मध्यपानके नसेमें उन्मत्त होकर सभी यादव आपसमें एक दूसरेसे लड़े श्रीर मर मिटे । जयराशिने दार्शनिकोंके मन्तव्योंका यही हाल देखा । वे सभी मन्तव्य दूसरेको पराजित करने और अपनेको विजयी सिद्ध करनेके लिए जल्पकथाके श्रखाइेपर लड़नेको उतरे हुए थे। जयराशिने दार्शनिकांके उस जल्पवादमेंसे अपने वित्र हावादका मार्ग बड़ी सरलतासे निकाल लिया और दार्शनिकोंकी खबडनसामग्रीसे उन्हींके इस्वोंका उपप्तव सिद्धकर विया ।

यद्यपि जयराशिकी यह पद्धति कोई नई वस्तु नहीं है—ऋंशरूपमें तो वह सभी मध्यकालीन ऋौर ऋवींचीन दर्शन ग्रन्थोंमें विद्यमान है, पर इसमें विशेषत्व यह है कि मह जयराशिकी खरडनपद्धति सर्वतोमुखी ऋौर सर्वन्यापक होकर निरपेख है।

### उपसंद्वार

यद्यपि यह तस्वोपप्लव एक मात्र खरडनप्रधान ग्रन्थ है, फिर भी इसका श्रोर तरहसे भी उपयोग श्राधु निक विद्वानोंके लिए कर्तव्य है। उदाहरखार्थ — जो लोग दार्शनिक शब्दोंका कोश या संग्रह करना चाहें श्रोर ऐसे प्रत्येक शब्द के संभवित श्रानेकानेक श्रार्थ भी खोजना चाहें, उनके लिए यह ग्रन्थ एक बनी बनाई सामग्री है। क्योंकि जयराशिने श्रपने समय तकके दार्शनिक ग्रन्थोंमें प्रसिद्ध ऐसे सभी पारिभाषिक दार्शनिक शब्दोंका विशिष्ट ढंगसे प्रयोग किया है श्रीर साथ ही साथ 'कल्पना', 'स्मृति' श्रादि जैसे प्रत्येक शब्दोंके सभी प्रचलित श्रयोंका निदर्शन भी किया है। श्रतएव यह तत्र्वोपप्लव ग्रन्थ श्राधुनिक विद्वानोंके वास्ते एक विशिष्ट श्रध्ययनकी वस्तु है। इस परसे दार्शनिक विचारोंकी तुलना करने तथा उनके ऐतिहासिक क्रमविकासको जाननेके लिए श्रनेक प्रकारकी बहुत कुछ सामग्री मिल सकती है।

ई० १६४१ ]

[भारतीय विद्या

## ज्ञानकी स्व-पर प्रकाशकता

दार्शनिक चित्रमें ज्ञान स्वप्नकाश है, पर प्रकाश है या स्व-परप्रकाश है, इन प्रश्नोंकी बहुत लम्बी छौर विविध कल्पनापूर्ण चर्चा है। इस विषयमें किसका क्या पत्त है इसका वर्णन करनेके पहिले कुछ सामान्य बातें जान लेनी जरूरी हैं जिससे स्वप्रकाशान्व परप्रकाशास्त्रका भाव ठीक ठीक समभा जा सके।

१—जानका स्वभाव प्रत्यच्च योग्य है। ऐसा सिद्धान्त कुछ लोग मानते हैं जबकी दूसरे कोई इससे विलकुल विषयीत मानते हैं। वे कहते हैं कि ज्ञानका स्वभाव परोच्च ही है प्रत्यच्च नहीं। इस प्रकार प्रत्यच्च परोच्चरूपसे ज्ञानके स्वभा-वभेदकी कल्पना ही स्वप्रकाशत्वकी चर्चाका मुलाधार है।

२—स्वप्नकाश शब्दका ऋर्य है स्वप्तत्यत्त ऋर्यात् ऋपने ऋाप ही ज्ञानका प्रत्यत्तरूपसे भाषित होना । परन्तु परप्रकाश शब्दके दो ऋर्य हैं जिनमेंसे पहिला तो परप्रत्यत्त ऋर्यात् एक ज्ञानका ऋन्य ज्ञानका ऋन्य ज्ञानका ऋन्य ज्ञानमें ऋनुमेयरूपतया भाषित होना ।

३ —स्वप्रत्यक्तका यह ऋर्य नहीं कि कोई ज्ञान स्वप्रत्यच्च है ऋतएव उसका ऋनुमान ऋादि द्वारा बोध होता ही नहीं पर उसका ऋर्य इतना ही है कि जब कोई ज्ञान व्यक्ति पैदा हुई तब वह स्वाधार प्रमाताको प्रत्यक्च होती ही है ऋन्य प्रमाताओं के लिए उसकी परोक्ता ही है तथा स्वाधार प्रमाताके लिए भी वह ज्ञान व्यक्ति यदि वर्तमान नहीं तो परोच्च ही है । परप्रकाशके परप्रत्यच्च ऋर्यके पच्चों भी यही बात लागू है — ऋर्योत् वर्तमान ज्ञान व्यक्ति ही स्वाधार प्रमाताके लिये प्रत्यच्च है, ऋन्यथा नहीं।

१, 'यत्त्वनुभूतेः स्वयंप्रकाशत्त्वमुक्तं तद्विषयप्रकारानवेलायां शातुरात्मनस्तरैव न तु सर्वेषां सर्वेदा तथैवेति नियमोऽस्ति, परानुभवस्य हानोपादानादिलिङ्गका-नुमानशानविषयत्वात् स्वानुभवस्याप्यतीतस्याशासिषमिति शानविषयत्वदर्शनाः ।'

विज्ञानवादी बौद्ध (न्यायवि॰ १. १०) मीमांखक, प्रभाकर विदान्त ग्रीर जैन ये स्वप्रकाशवादी हैं। ये सब ज्ञानके स्वरूपके विषयमें एक मत नहीं क्योंकि विज्ञानवादके श्रनुसार ज्ञानभिन्न श्र्यंका श्रस्तित्व ही नहीं श्रीर ज्ञान भी साकार। प्रभाकरके मतानुसार बाह्मार्थका श्रस्तित्व है (बृहती पृष्ठ ७४) जिसका संवेदन होता है। वेदान्तके श्रनुसार ज्ञान मुख्यतया ब्रह्मरूप होनेसे निस्य ही है। जैन मत प्रभाकर मतकी तरह बाह्मार्थका श्रस्तित्व श्रीर ज्ञानको जन्य स्वीकार करता है। किर भी वे सभी इस बारेमें एकमत हैं कि ज्ञानमात्र स्वप्रत्यच्च है श्रर्यात् ज्ञान प्रस्यच्च हो या श्रनुमिति, शब्द, स्मृति श्रादि रूप हो किर भी वह स्वस्वरूपके विषयमें साचास्काररूप ही है, उसका श्रनुमितित्व, शाब्दल, स्मृतित्व श्रादि श्रन्य प्राह्मकी श्रपेचासे सम्मनना चाहिए श्रर्यात् भिन्न समग्री प्रत्यच्च, श्रनुमेय, स्मर्तव्य श्रादि विभिन्न विषयों में उत्सन्न होनेवाले प्रस्यच्च, श्रनुमिति, स्मृति श्रादि ज्ञान भी स्वस्वरूपके विषयमें प्रत्यच्च ही हैं।

शानको परप्रत्यच अर्थमें परप्रकाश माननेवाले सांस्य-योग श्रीर न्याय वैशेषिक हैं । वे कहते हैं कि ज्ञानका स्वभाव प्रत्यच होनेका है पर वह अपने आप प्रत्यच हो नहीं सकता । उसकी प्रत्यच्चता अन्याश्रित है । अतएव ज्ञान चाहे प्रत्यच हो, अनुमिति हो, या शब्द स्मृति आदि अन्य कोई, किर भी वे सबविषयक अनुव्यवसायके द्वारा प्रस्यक्तपसे गृहीत होते ही हैं। पर प्रत्यच्चत्के विषयमें इनका ऐकमत्य होनेपर भी परशब्दके अर्थके विषयमें ऐकमत्य

१, 'सर्वेविज्ञानहेत्स्था मितौ मातरि च प्रमा । साखात्कर्तृत्वसामान्यात् प्रत्यचल्वेन सम्मता ॥'—प्रकरसाप० प्र० ५६ ।

२ भामती पृ० १६ । ''सेयं स्वयं प्रकाशानुभूतिः''—श्रीभाष्य पृ० १८ । चित्सुली पृ० ६ ।

३ 'सहोपलम्मनियमादमेदोनीलतिद्धयोः'-वृहती पु० २६।'प्रकाशमानस्ता-दाल्ग्यात् स्वरूपस्य प्रकाशकः। यथा प्रकाशोऽभिमतः तथा घीरात्मवेदिनी।'— प्रमाणवा० ३. ३२६।

४ सर्वविज्ञान हेत्स्था....यावती काचिद्ग्रहश्यस्मरश्ररूपा।""----प्रकरश्यप० १० ५६ ।

५,''सदा ज्ञाताश्चित्तश्चत्तस्त्रस्मोः पुरुषस्यापरिग्रामिस्वात्। न तत्स्वाभासं दृश्यस्वात्'?—योगस्० ४. १८, १६ ।

६ ''मनोग्राह्मं सुखं दुःखमिच्छा द्वेषो मतिः कृतिः''—कारिकावली ५७।

नहीं क्योंकि न्याय-वैशेषिकके अनुषार तो परका आर्थ है अनुव्यवसाय जिसके द्वारा पूर्ववर्ती कोई भी ज्ञानव्यक्ति प्रत्यज्ञतया गृहीत होती है परस्तु सांख्य-योगके अनुसार पर शब्दका अर्थ है चैतन्य जो पुरुषका सहज स्वरूप है और जिसके द्वारा ज्ञानात्मक सभी बुद्धिवृत्तियाँ प्रत्यज्ञतया भासित होती हैं।

परानुमेय श्रर्थमें परप्रकाशवादी केवल कुमारिल हैं जो शानको स्वभावसे ही परोच्च मानकर उसका तक्कन्यशाततारूप लिक्क के द्वारा श्रनुमान मानते हैं जो श्रनुमान कार्यहेतुक कारण्विषयक है—शास्त्रदी ७ १५७ । कुमारिल के सिवाय श्रीर कोई शानको श्रत्यन्त परोच्च नहीं मानता । प्रभाकरके मतानुसार जो फलसंवित्तिसे शानको श्रनुमान माना जाता है वह कुमारिल सम्मत पाकटयरूप फलसे होनेवाले शानानुमानसे विलकुल खुदा है । कुमारिल तो प्राकटयरूप फलसे होनेवाले शानानुमानसे विलकुल खुदा है । कुमारिल तो प्राकटयसे शान, जो श्राध्मसमवेत गुण्य है उसका श्रनुमान मानते हैं जब कि प्रभाकरमतानुसार संविद्रूप फलसे श्रनुमित होनेवाला शान वस्तुत: गुण्य नहीं किन्तु शानगुण्यनक सिक्कर्ष श्रादि जड सामग्री ही है । इस सामग्री रूप श्र्यमें शान शब्दके प्रयोगका समर्थन करणार्थक 'श्रन्' प्रस्थय मान कर किया जाता है ।

श्राचार्य हेमचन्द्रने जैन परम्परासम्मत ज्ञानमात्रके प्रस्यव्यत्य स्वभावका सिद्धान्त मानकर ही उसका स्वनिर्णयत्व स्थापित किया है श्रीर उपर्युक्त द्विविध परप्रकाशस्वका प्रतिवाद किया है। इनके स्वपचस्थापन श्रीर परपच्च-निरासकी दलीलें तथा प्रस्यच-श्रुनुमान प्रमाणका उपन्यास यह सब वैसा ही है जैसा शालिकनाथकी प्रकरणपश्चिका तथा श्रीभाष्य श्रादिमें है। स्वपचके ऊपर श्रीरोंके द्वारा उद्गावित दोषोंका परिहार भी श्राचार्यका वैसा ही है जैसा उक्त प्रस्थोंमें है।

ई० १६३६ ]

प्रमाख मीमांसा

१ संविद्धस्पत्तिकारणमात्ममनःसन्निकर्षास्यं तदित्यवगम्य परितुष्यतामा-युष्मता''—प्रकरणप० पृ० ६३।

## आत्माका स्व-परप्रकाश (१)

भारतमें दार्शनिकोंकी चिन्ताका मुख्य श्रीर श्रन्तिम विषय श्रात्मा ही रहा है। श्रन्य सभी चीजें श्रात्माकी खोजमेंसे ही फलित हुई हैं। श्रतएव श्रात्माके श्रस्तित्व तथा स्वरूपके संबन्धमें बिलकुल परस्पर विरोधी ऐसे श्रनेक मत श्रति चिरकालसे दर्शनशास्त्रोंमें पाये जाते हैं। उपनिषद कालके पहिले ही से श्रारमाको सर्वथा नित्य-कटस्य-माननेवाले दर्शन पाये जाते हैं जो श्रौपनिषद. सांख्य श्रादि नामसे प्रसिद्ध हैं। श्रात्मा श्रर्थात चित्त या नाम को भी सर्वेया चिएक माननेका बौद्ध सिद्धान्त है जो गौतम बुद्धसे तो श्रवाचीन नहीं है। इन सर्वथा निस्यत्व श्रीर सर्वथा स्त्रिकत्व स्वरूप दो एकान्तोंके बीच होकर चलनेवाला श्रर्थात उक्त दो एकान्तोंके समन्वयका पुरस्कर्ता नित्यानित्यत्ववाद श्रारमाके विषयमें भी भगवान् महावीरके द्वारा स्पष्टतया श्रागमोमें प्रतिपादित (भग । श । ७ . त । रेखा जाता है । इस जैनाभिमत श्रात्मनित्यानित्य-त्ववादका समर्थन मीमांसकधरीण कमारिल ने (श्लोकवा० श्रात्म० श्लो० २८ से ) भी बड़ी स्पष्टता एवं तार्किकतासे किया है जैसा कि जैनतार्किकअन्योंमें भी देखा जाता है । इस बारेमें यदापि आ । हमचनद्र ने जैनमतकी पृष्टिमें तत्त्व-संग्रहगत श्लोकोंका ही श्रव्हरशः श्रवतरण दिया है तथापि वे श्लोक वस्तुतः कुमारिलके श्लोकवार्तिकगत श्लोकोंके ही सार मात्रके निर्देशक होनेसे मीमां-सकमतके ही द्योतक हैं।

ज्ञान एवं ख्रात्मामें स्वावभासिल-परावभासिल विषयक विचारके बीज तो श्रुतिन्नागमकालीन साहित्य में भी पाये जाते हैं पर इन विचारों का स्पष्टीकरण एवं समर्थन तो विशोषकर तर्कशुगमें ही हुन्ना है। परोच्चन्नानवादी कुमारिल न्नादि मीमांसक मतानुसार ही ज्ञान न्नीर उससे ग्राभिन्न श्रास्मा इन दोनों का परोच्चत्व न्नायं मात्र परावभासित्व सिद्ध होता है। योगाचार बौद्ध के मतानुसार विज्ञानबाह्य किसी चीजका ग्रास्तित्व न होनेसे श्रीर विज्ञान स्वसंविदित होनेसे ज्ञान न्नीर तद्वप न्नात्माका मात्र स्वावभासित्व किसत होता है। इस बारेमें भी

१. 'तस्य भाषा सर्वमिदं विभाति । तमेव भान्तमनुभाति सर्वम् ॥'

जैनदर्शनने अपनी श्रनेकान्त प्रकृतिके श्रनुसार ही अपना मत स्थिर किया है। ज्ञान एवं श्रास्मा दोनोंको स्पष्ट रूपसे स्व-पराभासी कहनेवाले जैनाचार्योंमें सबसे पहिले सिद्धसेन ही हैं (न्याया॰ ३१)। आ॰ हैमचन्द्रने सिद्धसेनके ही कथनकी दोहराया है।

देवस्रिने श्रास्माके स्वरूपका प्रतिपादन करते हुए जो मतान्तरत्यावर्त्तक श्रुकेक विशेषण दिये हैं (प्रमाणन॰ ७.५४,५५) उनमें एक विशेषण देह-ध्यापित्व यह भी है। श्रा॰ हेमचन्द्रने जैनाभिमत श्रात्माके स्वरूपको स्त्रबद्ध करते हुए भी उस विशेषणका उपादान नहीं किया। इस विशेषणत्यागसे श्रात्मपरिमाणके विषयमें (जैसे नित्यानित्यत्व विषयमें है वैसे) कुमारिलके मतके साथ जैन मतकी एकताकी भ्रान्ति न हो इसलिए श्रा॰ हेमचन्द्रने स्पष्ट ही कह दिया है कि देहव्यापित्व इस है पर श्रुन्य जैनाचार्योकी तरह स्त्रमें उसका निर्देश इसलिए नहीं किया है कि वह प्रस्तुतमें उपयोगी नहीं है।

ई० १६३६ ]

प्रमाण मीमांसा

## श्रातमाका स्व-परप्रकाश (२)

श्राचार्य हैमचन्द्रने सूत्रमें श्रात्माको स्वामाधी श्रीर पराभाक्षी कहा है। यद्यपि इन दो विशेषयोंको लिखत करके हमने धंचेपमें लिखा है (ए॰ ११३) फिर भी इस विषयमें श्रान्य दृष्टिसे लिखना श्रावश्यक समक्ष कर यह योजा-सा विचार लिखा जाता है।

'स्वामासी' पदके 'स्व' का आमासनशील और 'स्व' के द्वारा श्राभासनशील ऐसे दो अर्थ फलित होते हैं पर वस्ततः इन दोनों अर्थों में कोई तारित्रक मेद नहीं। दोनों श्रथोंका मतलब स्वप्रकाशसे है श्रीर स्वप्रकाशका तात्पर्य भी स्वप्रत्यज्ञ हो है। परन्तु 'पराभासी' पदसे फलित होनेवाले दो अर्थोंकी मर्यादा एक नहीं। पर का आभासनशील यह एक अर्थ जिसे वृत्तिमें आचार्यने स्वयं ही बतलाया है और पर के द्वारा श्राभासनशील यह दूसरा श्रर्थ । इन दोनों श्रर्थों के भावमें श्रन्तर है। पहिले अर्थंसे श्रात्माका परप्रकाशन स्वभाव स्वित किया जाता है जब कि वसरे अर्थसे स्वयं आत्माका अन्यके द्वारा प्रकाशित होनेका स्वभाव सचित होता है। यह तो समक्त ही लेना चाहिए कि उक्त दो श्रयोंमेंसे दूसरा श्रयांत पर के द्वारा श्राभासित होना इस श्रर्थका तात्पर्य पर के द्वारा प्रत्यच्च होना इस श्रर्थमें है। पहिले ऋर्यका तात्पर्य तो पर को प्रत्यच या परोच किसी रूपसे भासित करना यह है। जो दर्शन श्रात्मभिन्न तत्त्वको भी मानते हैं वे सभी श्रात्माक परका अवभासक मानते ही हैं। श्रीर जैसे प्रत्यच या परोचरूपसे पर का अवभासक श्रात्मा श्रवश्य होता है वैसे ही वह किसी-न-किसी रूपसे स्वका भी श्रवभासक होता ही है अतएव यहाँ जो दार्शनिकोंका मतमेद दिखाया जाता है वह स्वप्रत्यन श्रीर परप्रस्पच श्रर्थको लेकर ही समभ्तना चाहिए। स्वप्रत्यचवादी वे ही हो सकते हैं जो ज्ञानका स्वप्रत्यन्त मानते हैं और साथ ही ज्ञान-श्रास्माका श्रमेद या कपश्चिदमेद मानते हैं। शंकर, रामानुज श्रादि वेदान्त, सांस्य, योग, विज्ञानवादी बौद्ध श्रीर जैन इनके मतसे श्राःमा स्वप्रस्थव है-चाहे वह श्रात्मा किसीके मतसे शुद्ध व नित्य चैतन्यरूप हो, किसीके मतसे जन्य ज्ञानरूप ही हो या किसीके मतसे चैतन्य-ज्ञानोभयरूप हो-न्योंकि वे सभी आतमा और बानका अमेद मानते हैं तथा ज्ञानमात्रको स्वप्रत्यच ही मानते हैं। क्रमारिल ही एक ऐसे हैं जो जानको परोख मानकर भी आत्माको वेदान्तकी तरह स्व-

प्रकाश ही कहते हैं। इसका तालर्य यही जान पड़ता है कि कुमारिलने आस्माका स्वरूप श्रुतिसिद्ध ही माना है श्रीर श्रुतिश्रों में स्वप्रकाशस्व स्पष्ट है श्रुतएव शानका परोच्चल मानकर भी श्रात्माको स्वप्रत्यच बिना माने उनकी दूसरी गति ही नहीं।

परप्रस्यज्ञवादी वे ही हो सकते हैं जो ज्ञानको श्रारमासे भिन्न, पर उसका गुर्ण मानते हैं—चाहे वह ज्ञान किसीके मतसे स्वप्रकाश हो जैसा प्रभाकरके मतसे, चाहे किसीके मतसे परप्रकाश हो जैसा नैयायिकादिके मतसे।

प्रभाकरके मतानुसार प्रत्यच्च, श्रनुमिति श्रादि कोई भी संवित् हो पर उसमें श्रात्मा प्रत्यच्चरूपसे श्रवश्य भासित होता है। न्याय-वेशेषिक दर्शनमें मतभेद है। उसके श्रनुगामी प्राचीन हों या श्रवीचीन—सभी एक मतसे योगीकी श्रपेचा श्रात्माको परप्रत्यच्च हो मानते हैं क्योंकि सबके मतानुसार योगज प्रत्यच्चके द्वारा श्रात्माका साचात्कार होता है?। पर श्रस्मदादि श्रवीग्दर्शीकी श्रपेचा उनमें मतमेद है। प्राचीन नैयायिक श्रीर वैशेषिक विद्वान् श्रवीग्दर्शीके श्रात्माको प्रत्यच्च न मानकर श्रनुमेय मानते हैं , जब कि पीछेके न्याय-वेशेषिक विद्वान् श्रवीग्दर्शी श्रात्माको प्रत्यच्च मानकर श्रनुमेय मानते हैं मानस-प्रत्यच्चका विषय मानकर परप्रत्यच्च बतलाते हैं ।

ज्ञानको श्रात्मासे भिन्न माननेवाले सभीके मतसे यह बात फलित होती है कि मुक्तावस्थामें योगजन्य या श्रीर किसी प्रकारका ज्ञान न रहतेके कारण श्रात्मा न तो साचात्कर्ता है श्रीर न साचात्कारका विषय । इस विषयमें दार्शनिक कल्पनाश्रोंका राज्य श्रनेकथा विस्तृत है पर वह यहाँ प्रस्तुत नहीं । ई॰ १६३६ ]

१. 'श्चात्मनैव प्रकाश्योऽयमात्मा ज्योतिरितीरित्तम' —श्लोकवा० श्चारम-वाद श्लो० १४२।

२. 'गुज्जानस्य योगसमाधिजमात्ममनसोः संयोगिवशेषादात्मा प्रत्यज्ञ इति ।' — न्यायमा॰ १. १. ३ । 'श्रात्मन्यात्ममनसोः संयोगिवशेषाद् श्रात्म-प्रत्यज्ञम्—वैशे • ६. १. ११ ।

 <sup>&#</sup>x27;श्रारमा तावत्प्रत्यच्वतो ग्रह्मते' —न्यायभा ० १. १. १० । 'तत्रात्मा मनश्चाप्रत्यचे' —वैशे० ८. १. २ ।

# प्रमाण बक्षणोंकी तार्किक परम्परा

प्रमाण्यामान्यलच्णकी तार्किक परम्पराके उपलब्ध इतिहासमें कणाद-का स्थान प्रथम है। उन्होंने 'श्रदुष्टं विद्या' ( ६. २. १२ ) कहकर प्रमाण्-सामान्यका लच्ण कारण्युद्धि मूलक सूचित किया है। श्रच्यादके सूत्रोंमें लच्चणक्रममें प्रमाण्यसामान्यलच्चणके श्रमावकी त्रृटिको वास्त्यायन ने ने 'प्रमाण्' शब्दके निर्वचन द्वारा पूरा किया। उस निर्वचनमें उन्होंने कणादकी तरह कारण्युद्धिको तरफ ध्यान नहीं रखा पर मात्र उपलब्धिरूप फलकी श्रोर नजर रखकर 'उपलब्धिदेख्त्व' को प्रमाण्यसामान्यका लच्चण बतलाया है। वास्त्या-यनके इस निर्वचनमूलक लच्चणमें श्रानेवाले दोषोंका परिद्वार करते हुए वाच-स्पति मिश्रं ने 'श्रप्यं' पदका संबन्ध जोडकर श्रोर 'उपलब्धि' पदको ज्ञानसामान्यबोधक नहीं पर प्रमाणस्य ज्ञानविशेषवोधक मानकर प्रमाणसामान्य-के लच्चणको परिपूर्ण बनाया, जिसे उदयनाचार्य ने कुसुमाञ्जलमें 'गौतम-नयसमत' कहकर श्रपनी भाषामें परिपूर्ण रूपसे मान्य रखा जो पिछले सभी न्याय-वैशेषिक शास्त्रोंमें समानरूपसे मान्य है। इस न्याय-वैशेषिककी परम्पराके श्रनुसार प्रमाणसामान्यलच्चणमें मुख्यतया तीन वार्ते ध्यान देने योग्य हैं—

१-कारणदोषके निवारण द्वारा कारणशुद्धिकी सूचना ।

२-विषयबोधक श्रर्थ पदका लच्चणमें प्रवेश ।

३--लच्चणमें स्व-परप्रकाशत्वकी चर्चाका स्त्रभाव तथा विषयकी ऋपूर्वता-श्रन्धिगतताके निर्देशका स्त्रभाव ।

यद्यपि प्रभाकर<sup>8</sup> श्रौर उनके श्रनुगामी मीमांसक विद्वानोंने 'श्रनुभूति'

- १. 'उपलिबसाधनानि प्रमाणानि इति समाख्यानिर्वचनसामर्थ्यात् बोद्धव्यं प्रमीयते श्रनेन इति करणार्थाभिधानो हि प्रमाणशब्दः'-न्यावभा १. १. ३.
- २. 'उपलब्धिमात्रस्य श्रर्थाव्यभिचारिणः स्मृतेरन्यस्य प्रमाशक्देन श्रभ-धानात'-तात्पर्यं प्रः
- ३. 'यथार्थानुभवो मानमनपेचतयेष्यते ॥ मितिः सम्यक् परिच्छितिः तद्वता च प्रमातृता । तदयोगव्यवच्छेदः प्रामार्थं गौतमे मत ॥' च्यायकु• ४. १. ५. ॥
  - ४. 'श्रनुभृतिश्च नः प्रमाणम्'-- बृहती १. १. ५.

मात्रको ही प्रमाण्यक्तसे निर्दिष्ट किया है तथापि कुमारिल एवं उनकी परम्परान्वाले श्रन्य मीमांसकोने न्याय-वशेषिक तथा बौद दोनों परम्पराञ्चोंका संग्राहक ऐसा प्रमाणका लच्चण रचा है; जिसमें 'श्रदुष्टकारखारच्घ' निशेषणसे क्यादकियत कारखदोषका निवारख सूचित किया श्रीर 'निर्वाधस्व' तथा 'श्रदूर्वार्थंस' विशेषणके द्वारा बौद्ध परम्पराका भी समावेश किया।

### "तत्रापूर्वार्थविद्यानं निश्चितं वाधवर्जितम्। श्रदष्टकारणारन्धं प्रमाणं लोकसम्मतम्॥"

यह रलोक कुमारिलकर्त्तृक माना जाता है। इसमें दो बार्ते ख़ास ध्यान देने की हैं—

१--- लच्चणमें अनिधगतबोधक 'अपूर्व' पदका अर्थविशेषणरूपसे प्रवेश । १--- स्व-परप्रकाशस्वकी स्चनाका अभाव ।

बौद्ध परम्परामें दिङ्नाग<sup>३</sup> ने प्रमायसामान्यके लच्चयमें 'स्वसंवित्ति' पदका फलके विशेषणकपसे निवेश किया है । धर्मकीर्त्ति' के प्रमायवार्त्तिकवाले लच्चयमें वास्त्यायनके 'प्रवृत्तिसामर्थ्य' का स्चक तथा कुमारिल आदिके निर्वाक्षक पर्याय 'श्रविसंवादित्व' विशेषण देला जाता है और उनके न्यायबिन्दु-वाले लच्चयमें दिङ्नागके अर्थसारूप्यका ही निर्देश है (न्यायबि॰ १. २०.)। शान्तरिच्तके लच्चयमें दिङ्नाग और धर्मकीर्ति दोनोंके आश्रयका संग्रह देला जाता है—

- १. 'श्रोत्पत्तिकगिरा दोषः कारणस्य निवायते । श्रवाधोऽव्यतिरेकेण स्वतस्तेन प्रमाणता ॥ सर्वस्यानुपत्तन्वेऽये प्राप्ताएयं स्मृतिरन्यथा ॥' श्लोकवा०
  श्रोत्य० श्लो• १०, ११. 'एतच्च विशेषणत्रयमुपाददानेन सूत्रकारेण
  कारणदोषवाधकत्रानरहितम् श्रयहीतमाहि शानं प्रमाणम् इति प्रमाणलच्यां
  सूचितम्' शाक्वदी० ए० १६३. 'श्रनिषगतार्थगन्तु प्रमाणम् इति भट्टमीमांसका श्राहुः' सि॰ चन्द्रो० ए० २०.
- २. 'श्रशातार्थशपकं प्रमाणम् इति प्रमाणसामान्यलचणम् ।' —प्रमा-गर• टी• पृ• ११.
- 'स्वसंवित्तिः फलं चात्र तद्रूपादधीनिश्चयः । विषयाकार एवास्य श्रमाणं तेन मीयते ॥' — प्रमाणस्क १. १०.
- ४. 'प्रमाण्यमिविषंवादि ज्ञानमर्थक्रियास्थितिः । अविषंवादनं शाब्वेप्यभि-प्रायनिवेदनात् ॥' —प्रमाणुना २. १.

## "विषयाधिगतिस्थात्र प्रमाण्फलमिन्यते । स्वविचिर्षा प्रमाणं तु साद्धव्यं योग्यतापि वा ॥"

--तत्त्वसं का १३४४ ।

इसमें भी दो बातें खास ध्यान देने की हैं-

१—ग्रभी तक श्रन्य परम्पराश्रोमें स्थान नहीं प्राप्त 'स्वसंवेदन' विचारका प्रवेश श्रौर तद्दारा ज्ञानसामान्यमें स्व-परप्रकाशस्वकी सूचना।

श्रसङ्ग श्रीर वसुबन्धुने विज्ञानवाद स्थापित किया । पर दिङ्नागने उसका समर्थन बड़े जोरोंसे किया । उस विज्ञानवादकी स्थापना श्रीर समर्थन-पद्धतिमें ही स्वसंविद्धितत्व या स्वप्रकाशस्वका सिद्धान्त स्फुटतर हुन्ना जिसका एक या दूसरे रूपमें श्रन्य दार्शनिकोपर भी प्रभाव पड़ा—देखो Buddhist Logic vol. I. P. 12.

२--मीमांसककी त इ स्पष्ट रूपसे अनिधगतार्थक शानका ही प्रामायय ।

श्वेताम्बर दिगम्बर नो जैन परम्पराश्चोंके प्रथम तार्किक विद्धानेन श्चौर समन्तभद्रने श्चपने-श्चपने लच्चणमें स्व-परप्रकाशार्थक 'स्व-परावभासक' विशेषण्यका समानरूपसे निवेश किया है। विद्धसेनके लच्चणमें 'बाधविवर्णित' पर उसी श्चर्यमें है जिस श्चर्यमें मीमांसकका 'बाधवर्णित' या धर्मकीर्षिका 'श्चविसंवादि' पद है। जैन न्यायके प्रस्थापक श्चकलंकने कहीं 'श्चन-धिगतार्थक' श्चौर 'श्चविसंवादि' दोनों विशेषणोंका प्रवेश किया श्चौर कहीं 'स्वपरावभासक' विशेषणका भी समर्थन किया है। श्चकलंक के श्चनामी माणिक्यनन्दी ने एक ही वाक्यमें 'स्व' तथा 'श्चपूर्वार्थ पद दाखिल करके सिद्धसेन-समन्तभद्रकी स्थापित श्चौर श्चकलंकके द्वारा विकसित जैन पर-

- १. 'प्रमाण' स्वपराभासि ज्ञानं बाधविवर्णितम्।' —न्याया० १. 'तत्त्व-ज्ञानं प्रमाणं ते युगपसर्वभासनम्।' — ज्ञासमी० १०१. 'स्वपरावभासकं यथा प्रमाणं सुवि बुद्धिलच्चणम्'—वृ० स्वयं० ६३.
- २. 'प्रमायामविश्वादि ज्ञानम् , ज्ञनिष्गतार्याषिगमलत्त्रयात् ।'-अष्टरा• अष्टरा• प्र• १७५. उदतं च---'विद्धं यज्ञ परापेत्वं विद्धौ स्वपरहपयोः । तत् प्रमाया ततो नान्यदविकल्पमचेतनम्।' न्यायवि• टी• प्र•
  ६३. उदत कारिका विद्धिविनिश्चय की है जो अकलंक की ही कृति है।
  - ३. 'स्वापूर्वार्धाव्यवसायात्मकं श्रानं प्रमाणम् ।' --परी॰ १. १

मराका संग्रह कर दिया । विद्यानन्द ने अकलंक तथा माणिक्यनन्दी की उस परम्परासे अलग होकर केवल सिद्धसेन श्रौर समन्तभद्रकी व्याख्याको अपने 'स्वार्थव्यवसायाश्मक' जैसे शब्दमें संग्रहीत किया श्रीर 'श्रनिधगत' या 'श्रपूर्व' पद जो अकलंक और माणिक्यनन्दीकी व्याख्या में हैं. उन्हें छोड़ दिया। विद्यानन्दका 'व्यवसायात्मक' पद जैन परम्पराके प्रमाणलच्चणमें प्रथम ही देखा जाता है पर वह अञ्चपाद के प्रत्यञ्चल जागमें तो पहिले ही से प्रसिद्ध रहा है। सन्मतिके टीकाकार अभयदेव रे ने विद्यानन्दका ही अनुसरण किया पर 'व्यव-साय'के स्थानमें 'निर्साति' पद रखा। वादी देवस्तिने तो विद्यानंदके ही शृब्दोंको दोहराया है । आ। हेमचन्द्रने उपर्यक्त जैन-जैनेतर भिन्न-भिन्न परं-पराश्चोंका श्रीचित्य-श्रनीचित्य विचारकर श्रपने लच्चणमें केवल 'सम्यक्', 'श्रथं' श्रीर 'निर्याय' ये तीन पद रखे । उपर्युक्त जैन परम्पराश्रीको देखते हुए यह कहना पड़ता है कि आ। हेमचन्द्रने अपने लच्चणमें काट-छाँटके द्वारा संशोधन किया है। उन्होंने 'स्व' पद जो पूर्ववर्ती सभी जैनाचायोंने लच गमें सिन्नविष्ट किया था, निकाल विया। 'श्रवभास', 'व्यवसाय' श्रादि पदोंको स्थान न देकर श्रमयदेवके 'नियींति' पदके स्थानमें 'निर्याय' पद दाखिल किया श्रीर उमा-स्वाति. धर्मकीत्ति तथा भासर्वश्चके सम्यक् पदको अपनाकर अपना 'सम्यगर्थ-निर्माय' लच्चण निर्मित किया है।

श्चार्यिक तात्पर्यमें कोई खास मतभेद न होनेपर भी सभी विगम्बर-श्वेताम्बर श्चाचार्योंके प्रमायालचणमें शाब्दिक भेद है, जो किसी श्चेशमें विचारविकासका स्चक श्चोर किसी श्चंशमें तत्कालीन भिन्न-भिन्न साहित्यके श्चम्यासका परिणाम है। यह भेद संचेपमें चार विभागोंमें समा जाता है। पहिले विभागमें 'स्व-परा-

१. 'तत्स्वार्थव्यवसायात्मज्ञानं मानमितीयता । लच्चणेन गतार्थत्वात् व्यर्थ-मन्यद्विरोषण्यम् ॥' —तत्त्वार्थश्लो० १. १०. ७७. प्रमाण्य० ए० ५३.

२ 'इन्द्रियार्थसन्निकषोंत्यन्नं ज्ञानमञ्यपदेश्यमन्यभिचारि व्यवसायात्मकं प्रस्यचम् ।' --न्याय स् १ १ १ ४

३. 'प्रमायां स्वार्थनियांतिस्वभावं ज्ञानम् ।' --सन्मतिटी । पूर्भारः

v. 'स्वपरव्यवसायि ज्ञानं प्रमाण्म् ।' - प्रमाण्न० १. २.

५. 'सम्यन्दर्शनज्ञानचरित्राणि मोक्तमार्गः।' —तत्त्वार्थः १.१. 'सम्य-ग्ज्ञानपूर्विका सर्वपुरुषायेसिद्धिः।' —न्यायवि १.१. 'सम्यगनुभवसाधनं प्रमाणम्।' —न्यायसार पृ० १.

वंभारं शब्दवाला सिद्धसेन-समन्तमद्रका लच्चण श्राता है जो संभवतः बौद्ध विज्ञानवादके स्व-परसंवेदनकी विचारछायासे खाली नहीं है, क्योंकि इसके पहिले श्रागम ग्रंथोंमें यह विचार नहीं देखा जाता । दूसरे विभागमें श्रकलंक-माणिक्यनन्दीका लच्चण श्राता है जिसमें 'श्रविसंवादि', श्रविधार' श्रोर 'श्चपूर्व' शब्द श्राते हैं जो श्रसंदिग्ध रूपसे बौद्ध श्रोर मीमांसक ग्रंथोंके ही हैं। तीसरे विभागमें विद्यानन्द, श्रमयदेव श्रोर देवसूरिके लच्चणका स्थान है जो वस्तुतः सिद्धसेन-समन्तमद्रके लच्चणका शब्दान्तर मात्र है पर जिसमें श्रवमास के स्थानमें 'व्यवसाय' या 'निर्णीति' पद रखकर विशेष श्रार्थ समाविष्ट किया है। श्रन्तिम विभागमें मात्र श्रा॰ हेमचन्द्रका लच्चण है जिसमें 'स्व', 'श्रपूर्व', 'श्रम्विणत' श्रादि सव उद्घाकर परिष्कार किया गया है।

ई• १६३६ ]

प्रमाण मीमांसा

#### प्रामाण्य-स्वतः या परतः

दर्शनशास्त्रों में प्रामायय श्रीर श्रवामाययक 'स्वतः' 'परतः'की चर्चा बहुत प्रसिद्ध है। ऐतिहासिक दृष्टिसे जान पड़ता है कि इस चर्चाका मूल वेदों के प्रामार्य मानने न माननेवाले दो पर्चों में है। जब जैन, बौद श्रादि विद्वानोंने वेदके प्रामारयका विरोध किया तब वेदप्रामाययवादी न्याय-वैशेषिक-मीमांसक विद्वानोंने वेदों के प्रामाययका समर्थन करना शुरू किया। प्रारम्भमें यह चर्चा 'शब्द' प्रमाण तक ही परिमित रही जान पड़ती है पर एक बार उसके तार्किक मदेशमें श्राने पर फिर वह व्यापक बन गई श्रीर सर्व शानके विषयमें प्रामायय किया श्राप्रामाययके 'स्वतः' 'परतः'का विचार शुरू हो गर्यां।

इस चर्चामें पहिले मुख्यतया दो पच पड़ गए। एक तो वेद-श्रमामायय वादी जैन-बीद श्रीर दूसरा वेदमामाययवादी नैयायिक, मीमांसक श्रादि। वेद-प्रामाययवादियोंमें भी उसका समर्थन भिन्न-भिन्न रीतिसे शुरू हुआ। ईश्वरवादी त्याय वैशेषिक दर्शनने वेदका प्रामायय ईश्वरमुलक स्थापित किया। जब उसमें वेदमामायय परतः स्थापित किया गया तब वाकीके प्रत्यच्च श्रादि सब प्रमायोंका प्रामायय भी परतः ही सिद्ध किया गया श्रीर समान युक्तिसे उसमें श्रप्रामाययको भी परतः ही निश्चित किया। इस तरह प्रामायय-श्रप्रामायय दोनों परतः ही त्याय-वैशेषिक सम्मत्रे हुए।

- २. 'प्रमाणतोऽर्भप्रतिपत्तौ प्रवृत्तिसामर्थ्यादर्शवत् प्रमाणम्' न्यायभा॰ पृ॰ १। तास्पर्ये॰ १. १. १। कि विज्ञानानां प्रामाययमप्रामाययं चेति द्वयमि स्वतः, उत उभयमि परतः, स्राहोस्विद्यामाययं स्वतः प्रामाययं तु परतः, उत्तस्वित् प्रामाययं स्वतः स्रामाययं तु परतः इति । तत्र परत

मीमांसक ईश्वरवादी न होनेसे वह तम्मूलक प्रामायय तो वेदमें कह ही नहीं सकताःथा । ऋतप्य उसने वेदप्रामायय 'स्वतः' मान लिया और उसके सम-र्धनके वास्ते प्रत्यच श्रादि सभी शानोंका प्रामायय 'स्वतः' ही स्थापित किया । पर उसने श्रप्रामायय को तो 'परतः' ही माना है ।

यद्यपि इस चर्चामें संस्थ्यर्शनका क्या मन्तव्य है इसका कोई उल्लेख उसके उपलब्ध प्रन्थोंमें नहीं मिलता; फिर भी कुमारिल, शान्तरिवत श्रीर माध-बाचार्यके कथनोंसे जान पहता है कि संस्थ्यदर्शन प्रामायय-श्रप्रामायय दोनोंको 'स्वतः' ही माननेवाला रहा है । शायद उसका तिद्वष्यक प्राचीन-साहित्य नष्टप्राय हुश्रा हो। उक्त श्राचार्यों के प्रन्थोंमें ही एक ऐसे पचका भी निर्देश है जो ठीक मीमांसकसे उलटा है श्र्यात् वह श्रप्रामाययको 'स्वतः' ही श्रीर प्रामाययको 'परतः' ही मानता है। सर्वदर्शन-संग्रहमें—सीगताश्चरमं स्वतः (सर्वद १८० २०६) इस पचको बौद्धपच क्रमे वर्णित किया है सही, पर तत्वसंग्रहमें जो बौद्ध पच है वह बिलकुल जुदा है। सम्भव है सर्वदर्शन-संग्रहनिर्देश बौद्धपच किसी श्रम्य बौद्धविशेषका रहा हो।

शान्तरिवृतने स्रापने बौद्ध मन्तव्यको स्पष्ट करते हुए कहा है कि १— प्रामायय-स्राप्तामायय उभय 'स्वतः', २—उभय 'परतः', ३—दोनोंमेंसे प्रामायय स्वतः और स्राप्तायय परतः तथा ४— स्राप्तामायय स्वतः, प्रामायय परतः इन चार पद्योंमेंसे कोई भी बौद्धपद्म नहीं है क्योंकि वे चारों पद्म नियमवाले हैं। बौद्धपद्म श्राप्तियमवादी है स्रर्थात प्रामायय हो या स्राप्तामायय दोनोंमें कोई

एव वेदस्य प्रामाययमिति वस्त्रामः । ......स्थतमेतदर्थेकियाज्ञानात् प्रामाययनिश्चय इति । तदिदमुक्तम् । प्रमाणतोऽर्थप्रतिपत्तौ प्रवृत्तिसाम्ध्यादर्थवत् प्रमाणमिति । तस्मादप्रामाययमिष परोज्ञमित्यतो द्वयमि परत इत्येष एव पज्ञः श्रेयान् । —न्यायम• ए० १६०-१७४ । कन्दली ए० २१५-२२० । 'प्रमायाः परतन्त्रस्वात् सर्गप्रलयसम्भवात् । तदःयस्मिन्ननाश्वासान्न विधान्तरः सम्भवः ॥' न्यायकु० २. १। तस्वचि० प्रत्यज्ञ० ए० १८३-२३३ ।

१. 'स्वतः सर्वप्रमायानां प्रामाययमिति गम्यताम् । न हि स्वतोऽसती शक्तिः कर्तुमन्येन शक्यते ॥' —श्लोकवा॰ स्॰ २. श्लो॰ ४७ ।

२. श्लोकवा॰ स्॰ ३. श्लो॰ प्प्र।

३. 'केचिवाहुद्वैयं स्वतः।' — श्लोकवा॰ स् • २. श्लो • ३४३ तत्त्वसं • प • का • २८११. 'प्रमाणत्वाप्रमाणत्वे स्वतः सांख्याः समाश्रिताः।' — सर्वद • जैमि ॰ पु० २७६।

'स्वतः' तो कोई 'परतः' ऋनियमसे हैं। ऋम्यासदशामें तो 'स्वतः' समक्तनां चाहिए चाहे प्रामायय हो या ऋप्रामायय । पर ऋनम्यास दशामें 'परतः' सम-क्षना चाहिए

जैनपरम्परा ठीक शान्तरहितकथित बौद्धपच्चके समान ही है। वह प्रामायय-श्रप्रामायय दोनोंको श्रम्यासदशामें 'स्वतः' श्रीर श्रनस्थासदशामें 'परतः' मानती है। यह मन्तव्य प्रमाणनयतत्त्वालोकके स्त्रमें ही स्पष्टतया निर्दिष्ट है। यद्यपि श्रा० हेमचन्द्रने श्रपने स्त्रमें प्रामायय-श्रप्रामायय दोनोंका निर्देश न करके परीचामुखकी तरह केवल प्रामाययके स्वतः-परतःका ही निर्देश किया है तथापि देवस्रिका सूत्र पूर्णतया जैन परम्पराका चोतक है। जैसे— 'तत्प्रामाययं स्वतः परतश्चेति।' —परी० १. १३.। 'तदुभयमुत्पत्ती परत एव हती द्व स्वतः परतश्चेति' —प्रमायान० १. २१।

इस स्वतः-परतः की चर्चा क्रमशः यहाँ तक विकसित हुई है कि इसमें उरपित, त्रिप्त और प्रवृत्ति तीनों को लेकर स्वतः-परतः का विचार बड़े विस्तारसे सभी दर्शनों में आ गया है और यह विचार प्रत्येक दर्शनकी आनिवार्य चर्चाका विषय बन गया है। और इसपर परिकारपूर्ण तत्वचिन्तामिण, गादाधरप्रामा- ययवाद आदि जैसे जटिल प्रन्य बन गये हैं।

ई• १६३६ ]

प्रमाश मीमांसा

१. 'नहि बौद्धेरेषां चतुर्गामिकतमोऽपि पद्मोऽभीष्टोऽनियमपच्चस्येष्टत्वात् । तथाहि-उभयमप्येतत् किञ्चित् स्वतः किञ्चित् परतः इति पूर्वमुपवर्गितम् । श्रत एव पचचतुष्टयोपन्यासोऽप्ययुक्तः । पञ्चमस्याप्यनियमपच्चस्य सम्भवात् ।' —तस्वसं• प॰ का• ३१२३ ।

२. प्रमेयक॰ ए॰ १४६ से।

# सर्वज्ञवाद

लोक श्रीर शास्त्रमें धर्वश्च शन्दका उपयोग, योगिषढ विशिष्ट श्रतीन्द्रिय शानके सम्भवमें विद्वानों श्रीर साधारण लोगोंकी श्रद्धा, जुदै-जुदे दार्शनिकोंके द्वारा श्रपने-श्रपने मन्तव्यानुसार भिन्न-भिन्न प्रकारके विशिष्ट शानरूप श्रर्थमें सर्वश्च जैसे पदोंको लाग् करनेका प्रयत्न श्रीर सर्वश्ररूपसे माने जानेवाले किसी व्यक्तिके द्वारा ही मुख्यतया उपदेश किये गए धर्म या सिद्धान्तकी श्रनुगामियोंमें वास्तविक प्रतिष्ठा—इतनी बार्ते भगवान महावीर श्रीर बुद्धके पिहले भी थीं— इसके प्रमाण मौजूद हैं। भगवान महावीर श्रीर बुद्धके समयसे लेकर श्राजतकके करीव दाई हजार वर्षके भारतीय साहित्यमें तो सर्वश्वत्वके श्रस्ति-नास्तिपज्ञोंकी, उसके विविध स्वरूप तथा समर्थक श्रीर विरोधी युक्तिवादोंकी, कमशः विकित्त सूद्म श्रीर सूद्मतर स्पष्ट एवं मनोरंजक चर्चीएँ पाई जाती हैं।

सर्वज्ञस्वके नास्तिपच्चकार मुख्यतया तीन हैं—चार्वाक, श्रज्ञानवादी श्रीर पूर्वमीमांछक । उसके श्रस्तिपच्चकार तो श्रनेक दर्शन हैं, जिनमें न्याय-वैशेषिक, सांख्य-योग. वेदान्त, बौद्ध श्रीर जैन दर्शन मुख्य हैं।

चार्वाक इन्द्रियगम्य भौतिक लोकमात्र को मानता है इसलिये उसके मतमें अतीन्द्रिय आत्मा तथा उसकी शक्तिरूप सर्वेश्व आदिके लिये कोई स्थान ही नहीं है। अज्ञानवादीका अभिपाय आधुनिक वैद्यानिकोंकी तरह ऐसा जान पड़ता है कि ज्ञान और अतीन्द्रिय ज्ञानकी भी एक अन्तिम सीमा होती है। ज्ञान किंदना ही उच्च कचाका क्यों न हो पर वह त्रैकालिक सभी स्पूल-सूच्म भावोंको पूर्ण रूपसे जाननेमें स्वभावसे ही असमर्थ है। अर्थात् अन्तमें कुळु न कुळु अश्चेय रह ही जाता है। क्योंकि ज्ञानकी शक्ति ही स्वभावसे परिमित है। वेदवादी पूर्वमीमांसक आत्मा, पुनर्जन्म, परलोक आदि अतीन्द्रिय पदार्थ मानता है। किसी प्रकारका अतीन्द्रिय ज्ञान होनेमें भी उसे कोई आपत्ति नहीं फिर भी वह अपीरुपेयवेदवादी होनेके कारण वेदके अपीरुपेयव्यने बासक ऐसे किसी भा प्रकारक आतीन्द्रिय ज्ञानको मान नहीं सकता। इसी एकमात्र अभिपायसे उसने प्र

१. 'चोदना हि मूर्त भवन्तं भविष्यन्तं सूद्भं व्यवहितं विप्रकृष्टमित्येवं-जातीयकमर्थं शक्नोत्यवगमयितुम् , नान्यत् किञ्चनेन्द्रियम्' —शाबरमा● १. १. २ । 'नानेन वचनेनेह सर्वकृत्वनिराक्रिया । वचनाहत इस्येवमपवादो हि वेद-निरपेन्न सान्नात् धर्मक्ष या सर्वक्रके ग्रस्तित्वका विरोध किया है। वेद द्वारा धर्माधर्म या सर्व पदार्थ जाननेवालेका निषेध नहीं किया।

बौद्ध श्रीर जैन दर्शनसम्मत साचात् धर्मश्चाद या साचात् सर्वज्ञवादसे वेदके अपौरुषेयत्वका केवल निरास ही अभिप्रेत नहीं है बिल्क उसके द्वारा वेदोमें अप्रामाएय वतलाकर वेदिमन्न आगमोंका प्रामाएय स्थापित करना भी अभिप्रेत है। इसके विरुद्ध जो न्याय-वेशिषक आदि वैदिक दर्शन सर्वज्ञवादी हैं उनका तात्पर्य सर्वज्ञवादके द्वारा वेदके अपौरुषेयत्ववादका निरास करना अवश्य है, पर साथ ही उसी वादके द्वारा वेदका पौरुषेयत्व बतलाकर उसीका प्रामाण्यस्थापन करना भी है।

न्याय वैशेषिक दर्शन ईश्वरवादी हैं। वे ईश्वरके ज्ञानको नित्य निज्ञाद-विनाश्चरित श्रीर पूर्ण — त्रैकालिक सूद्म-ध्यूल समग्र भावोंको युगपत् जानने-वाला—मानकर तद्द्वारा उसे सर्वज्ञ मानते हैं। ईश्वरिमन्न श्रात्माश्चोमें वे सर्व-इस्व मानते हैं सही, पर सभी श्रारमाश्चोमें नहीं किन्तु योगी श्वारमाश्चोमें। योगियोंमें भी सभी योगियोंको वे सर्वज्ञ नहीं मानते किन्तु जिन्होंने योग द्वारा वैसा सामर्थ्य प्राप्त किया हो सिर्फ उन्हींको । न्याय-वैशेषिक मतानुसार यह

संश्रितः ॥ यदि षड्भिः प्रमायौः स्यात् सर्वज्ञः केन वायंते । एकेन तु प्रमायौन सर्वज्ञो येन कल्प्यते ॥ नूनं स चचुषा सर्वान् रसादीन् प्रतिपद्यते ।' श्लोकवा॰ चोद॰ श्लो॰ ११०-२ । 'धर्मज्ञत्वनिषेधश्च केवलोऽत्रोपयुज्यते । सर्वमन्य-द्विजानंस्तु पुरुषः केन वायंते ॥' -तस्वसं॰ का॰ ३१२८। यह श्लोक तस्वसंग्रह में कुमारिलका कहा गया है । — पृ॰ ८४४

- १. 'न च बुद्धीच्छाप्रयत्नानां नित्यत्वे कश्चिद्धिरोधः । दृष्टा हि गुगानामा-अयमेदेन द्वयी गतिः नित्यता श्रानित्यता च तथा बुद्ध्यादीनामपि भविष्य-तीति ।' —कन्दली पृ० ६०। 'धतादृशानुमितौ लाघवशानसहकारेण ज्ञाने-च्छाकृतिषु नित्यत्वमेकस्वं च भासते इति नित्यैकत्वसिद्धिः ।' —दिन-करी पृ० २६।
- २. वै॰ स्॰ ६. १. ११-१३। 'ग्रस्मद्विशिष्टानां तु योगिनां युक्तानां योगाजधर्मानुग्रहीतेन मनसा स्वात्मान्तराकाशदिक्कालपरमाणुवायुमनस्यु तत्सम-वेतगुग्यकर्मस।मान्यविशेषेषु समवाये चावितयं स्वरूपदर्शनमुत्पद्यते । वियुक्तानां पुनश्चतुष्टयसिककर्षद्योगजधर्मानुम्रहसामर्थ्यात् सूद्दमन्यवहितविमकुण्टेषु प्रत्यज्ञ-सुत्सद्यते ।' -प्रश्च पु॰ १८७ । वै॰ स्॰ ६. १. ११-१३ ।

नियम नहीं कि सभी योगियोंको वैसा सामर्थ अवश्य प्राप्त हो । इस मतमें जैसे मोचके वास्ते सर्वेजलयाप्ति अनिवार्य शर्त नहीं है वैसे यह भी सिद्धान्त है कि मोचप्राप्तिके बाद सर्वज्ञ योगियोंकी आत्मामें भी पूर्ण ज्ञान शेष नहीं रहता, क्योंकि वह ज्ञान ईश्वरज्ञानकी तरह नित्य नहीं पर योगजन्य होनेसे अनिस्य है।

सांख्य, योग रे श्रीर वेदान्त दर्शनसम्मत सर्वज्ञवका स्वरूप वैसा ही है जैसा न्यायवैशेषिकसम्मत सर्वज्ञवका । यदापि योगदर्शन न्याय-वैशेषिककी तरह ईश्वर मानता है यथापि वह न्याय-वैशेषिककी तरह उत्तन श्रारमामें सर्वज्ञवका समर्थन न कर सकनेके कारण विशिष्ट बुद्धितस्व में ही ईश्वरीय सर्वज्ञवका समर्थन कर पाता है। सांख्य, योग श्रीर वेदान्तमें नैद्धिक सर्वज्ञवकी प्राप्ति भी मोचके वास्ते श्रिनवार्य वस्तु नहीं है, जैसा कि जैन दर्शनमें माना जाता है। किन्तु न्याय-वैशेषिक दर्शनकी तरह वह एक योगविभृति मात्र होनेसे किसी किसी साधकको होती है।

सर्वज्ञवादसे संबन्ध रखनेवाले हजारों वर्षके भारतीय दर्शन शास्त्र देखनेपर भी यह पता स्पष्टरूपसे नहीं चलता कि अमुक दर्शन ही सर्वज्ञवादका प्रस्थापक है। यह भी निश्चयरूपसे कहना किठन है कि सर्वज्ञवकी चर्चा शुद्ध तस्व चिन्तनमेंसे फलित हुई है, या साम्प्रदायिक भावसे धार्मिक खरडन-मरडनमें से फलित हुई है? यह भी सप्रमाण बतलाना सम्भव नहीं कि ईश्वर, ब्रह्मा आदि दिव्य आत्माओं माने जानेवाले सर्वज्ञस्वके विचारसे मानुधिक सर्वज्ञस्वका विचार प्रस्तुत हुआ, या बुद्ध-महावीरसहारा मनुष्यमें माने जानेवाले सर्वज्ञस्वके

- १. 'तदेवं घिषणादीनां नवानामपि मूलतः । गुणानामास्मनो ध्वसः सोऽ-पवर्गः प्रकीर्तितः ॥' —न्यायम० पृ० ५०८ ।
  - २. 'तारकं सर्वेविषयं सर्वथा विषयमकमं चेति विवेकजं ज्ञानम् ॥'
    —योगस्० ३ ५४ ।
- ३. 'निर्धूतरकस्तमोमलस्य बुद्धिसन्वस्य परे वैशारखे परस्यां वशीकारखंडायां वर्त्तमानस्य सत्त्वपुरुषान्यताख्यातिमात्ररूपप्रतिष्ठस्य....सर्वेद्वातृत्वम् , सर्वात्मनां गुणानां शान्तोदिताव्यपदेश्यधर्मत्वेन व्यवस्थितानामक्रमोपारूढं विवेकणं ज्ञान-मिस्त्यर्थः।' —योगमा॰ ३.४६।
- ४. 'प्राप्तविवेकजज्ञानस्य स्त्रप्राप्तविवेकजज्ञानस्य वा सम्यपुरुषयोः शुद्धि-साम्ये कैवल्यमिति ।' —योगस् ० ३. ५५ ।

विचार-आन्दोलनसे ईश्वर, ब्रह्मा आदिमें सर्वज्ञत्वका समर्थन किया जाने लगा, या देव-मनुष्य उमयमें सर्वज्ञत्व माने जानेका विचारप्रवाह परस्पर निरपेख रूपसे प्रचलत हुआ ? यह सब कुछ होते हुए भी सामान्यरूपसे इतना कहा जा सकता है कि यह चर्चा धर्म-सम्प्रदायों के खरहन-मराइनमें से फलित हुई है और पिछेते उसने तत्त्वज्ञानका रूप घारण करके तात्त्विक चिन्तनमें भी स्थान पाया है। और वह तटस्थ तत्त्वचिन्तकों का विचारणीय विषय बन गई है। क्यों कि मीमांसक जैसे पुरातन और प्रवल वैदिक दर्शनके सर्वज्ञत्व संबन्धी अस्वीकार और शेष सभी वैदिक दर्शनों के सर्वज्ञत्व संबन्धी स्वीकारका एक मात्र मुख्य उद्देश्य यही है कि वेदका प्रामाएय स्थापित करना जब कि जैन, बौद्ध आदि मनुष्य-सर्वज्ञत्ववादी दर्शनों का एक यही उद्देश्य है कि परम्पासे माने जानेवाले वेदप्रामाययके स्थानमें इतर शास्त्रों प्रामायय स्थापित करना और वेदों का अप्रामाएय। जब कि वेदका प्रामायय-अप्रामायय ही असर्वज्ञवाद, देव-सर्वज्ञवाद और मनुष्य-सर्वज्ञवादकी चर्चा और उसकी दलालों का एकमात्र मुख्य विषय है तब धर्म-संग्रदायको इस तत्वचर्चाका उत्थानबीज माननेमें सन्देहको कम से कम अवकाश है।

मीमांवरुषुरीण कुमारिलने धर्मश श्रीर सर्वश्च दोनों वादोंका निराकरण वह आवेश श्रीर युक्तिवादसे किया है (मीमांचाश्लो• स्० २. श्लो• ११० से १४२) वैसे ही बौद्धप्रवर शान्तरिवतने उसका जवाब उक्त दोनों वादोंके समर्थनके द्वारा वहीं गम्भीरता श्रीर स्पष्टतासे दिया है (तस्वसं• पृ• ८४६ से) इसलिए यहाँपर एक ऐतिहासिक प्रश्न होता है कि क्या धर्मश श्रीर सर्वश्च दोनों बाद श्रलग-श्रलग सम्प्रदायोंमें श्रपने-श्रपने युक्तिवलपर स्थिर होंगे, या किसी एक वादमेंसे दूसरे वादका जन्म हुआ है १ अभीतकके चिन्तनसे यह जान पहता है कि धर्मश श्रीर सर्वश्च दोनों वादोंकी परम्परा मूलमें श्रलग-श्रलग ही है। वौद्ध सम्प्रदाय धर्मश्चवादको परम्पराका श्रवलम्बी खाल रहा होगा क्योंकि खुद बुद्धने (मिष्क्रम• चूल-मालुंक्यपुत्तसुत २.१) श्रपनेको सर्वश्च उसी श्रधमं कहा है जिस श्रधमें धर्मश या मार्गश शब्दका प्रयोग होता है। बुद्धके वास्ते धर्मशास्ता, धर्मदेशक श्रादि विशेषण पिटकप्रन्थोंमें प्रसिद्ध हैं। धर्मकीर्तिने बुद्धमें धर्मश्च अनुपयोगी बताकर केवल धर्मशक्त ही स्थापित किया है, जब

१. 'हेयोपादेयतत्त्वस्य साम्युपायस्य वेदकः । यः प्रमाण्यमसाविष्टो न तु सर्वस्य वेदकः ॥ दूरं पश्यतु वा मा वा तत्त्वमिष्टं तु पश्यतु ।' —प्रमाण्यवा• २. ३२-३३ ।

कि शान्तरिवतने प्रयम धर्मज्ञस्य विद्युकर गौणुरूपसे सर्वज्ञासको भी स्वीकार किया है।

सर्वज्ञवादकी परम्पराका अवलम्बी ग्रुक्यतया जैन सम्प्रदाय ही जान पड़ता है क्योंकि जैन आचार्यों ने प्रथमसे ही अपने तीर्थंकरों सर्वज्ञत्वको माना और स्थापित किया है। ऐसा सम्भव है कि जब जैनोंके द्वारा प्रवल रूपसे सर्वज्ञत्वकी स्थापना और प्रतिष्ठा होने लगी तब बौद्धोंके वास्ते बुद्धमें सर्वज्ञत्वका समर्थंन करना भी अनिवार्य और आवश्यक हो गया। यही सबब है कि बौद्ध तार्किक ग्रन्थोंमें धर्मज्ञवादसमर्थनके बाद सर्वज्ञवादका समर्थन होने पर भी उसमें वह जोर और एकतानता नहीं है, जैसी कि जैन तार्किक ग्रन्थोंमें है।

मीमांसक ( श्लो॰ स्० २. श्लो॰ ११०-१४३ तरवसं॰ का॰ ३१२४-३२४६ पूर्वपच ) का मानना है कि यागादिक प्रतिपादन और उसके द्वारा धर्माधर्मादिका, किसी पुरुषविशेष की अपेचा रखे बिना ही, स्वतन्त्र विधान करना यही वेदका कार्य है। इसी सिद्धान्तको स्थिर रखनेक वास्ते कुमारिलने कहा है कि कोई भले ही धर्माधर्म-भिन्न अन्य

- १. 'स्वर्गापवर्गसम्प्रातिहेतुक्कोऽस्तीति गम्यते । साचाल केवलं कृतु सर्व-काऽपि प्रतीयते ॥'—तस्वसं० का० ३३०६ । 'गुस्यं हि तावत् स्वर्गमोच-सम्प्रापकहेतुक्तवसाधनं मगवतोऽस्माभिः क्रियते । यत्पुनः ऋरोषार्थपरिक्षातृत्व-साधनमस्य तत् प्रासंगिकमन्यत्रापि मगवतो ज्ञानमङ्कोः बाधकप्रमासामावात् साचादरोषार्थपरिज्ञानात् सर्वको भवन् न केनचिद् बाध्यते इति, ऋतो न प्रेचावतां तथातिच्चेपो युक्तः ।'—तस्वसं० प० पृ० ८६६ ।
- २. 'से मगवं श्ररहं जियो केवली सव्वन्स् स्वभावदिशी सदैवनस्तुया-सुरस्स लोगस्स परजाप जायइ, तं० श्रागइं गइं ठिइं चययां उववायं भुत्तं पीयं कडं पिंडसेवियं श्राविकम्मं रहोकम्मं लिवयं किह्यं मयोमायासियं स्ववलोप् स्वजीवायां स्वयभावाइं जायमायो पासमायो एवं च यां विहरह !' श्राचा• शु० २. चू० ३. पृ० ४२५ A. 'तं निश्य जं न पासइ मूयं भव्यं भविस्सं च'—श्राव• वि• गा• १२७ । मग• शु० ६. उ• ३२ । 'स्चमान्तरित-दूरार्थाः प्रस्यचाः कस्यचिद्या । श्रनुमेयत्वतोऽम्यादिरित सर्वश्रसंस्यितः ॥'— श्रासमी• का• ५ ।
- 'वै: स्वेच्छ्वासर्वज्ञो वर्ण्यते तन्मतेनाप्यसौ न विष्ण्यते इस्यादर्शयन्नाइ यद्यवित्यादि—यद्यदिच्छ्वति बोद्धुं वा तत्तद्वेति नियोगतः । शक्तिरेवंविषा तस्य प्रदीखावरखो इसी ॥'न्तत्त्वसं० का० ३६२८ । मिलि० ३. ६. २ ।

स्व वस्तु राखात् जाम तके पर धर्माधर्मको वेवनिरेष्य होकर कोई साखात् नहीं जान सकता, चाहे वह जाननेवाला बुद्ध, जिन झादि जैसा ममुष्य योगी हो, चाहे वह ब्रह्मा, विष्कु आदि जेसा देव हो, चाहे वह ब्रह्मा, विष्कु आदि जेसा देव हो, चाहे वह कपिल, प्रजापित आदि जैसा ऋषि या अवतारी हो । कुमारिलका कहना है कि सर्वत्र सर्वदा धर्ममर्यादा एक सी है, जो सदा सर्वत्र एकरूप वेद द्वारा विहित माननेपर ही सञ्जत हो सकती हैं । बुद्ध आदि व्यक्तियोंको धर्मके साखात् प्रतिपादक माननेपर वैसी मर्यादा सिद्ध हो नहीं सकती क्योंकि बुद्ध आदि उपदेशक कभी निर्वाय पानेपर नहीं भी रहते । जीवितदशामें भी वे सब च्रेनोंमें पहुँच नहीं सकते । सब धर्मोपदेशकोंकी एकवाक्यता भी सम्भव नहीं । इस तरह कुमारिल साखात् धर्में इत्वक्ता निरोध करके फिर सर्वज्ञस्वका भी सबमें निषेध करते हैं । वह पुरायोक्त ब्रह्मादि देवोंके सर्वज्ञस्वका आर्थ भी, जैसा उपनिषदोंमें देखा जाता है, केवल आरमजान पुर करते हैं । बुद्ध, महावीर आदिके बारेमें कुमारिलका यह भी कथन है कि वे वेदश ब्राह्मण जातिको धर्मोपदेश न करने और वेदविहीन मूर्ल शृद आदिको धर्मोपदेश करनेके कारण वेदाभ्यासी एवं वेद

१. 'नहि श्रतीन्द्रियार्थे वचनमन्तरेण श्रवगतिः सम्भवति, तविद्युक्तम्-श्रशक्यं हि तत् पुरुषेया शातुमृते वचनात्'—शावरभा० १.१.२। श्लो० न्याय० १०७६।

२. 'कुड्यादिनिः स्तत्स्वाच नाश्वासो देशनासु नः । किन्तु बुद्धमयीताः स्युः किमु कैश्चिद् दुरात्मभिः । ब्रह्ययैः विप्रलम्मार्थे पिशाचादिभिरीरिताः । एवं यैः केवलं ज्ञानमिन्द्रियाद्यनपेद्यस्यः । स्द्भातीतादिविषयं जीवस्य परिकित्यम् ॥'—श्लोकवा॰ स्० २. श्लो॰ १३६-४१ । 'यनु वेदबादिभिरेव कैश्चिदुक्तम्-नित्य एवाऽयं वेदः प्रजापतेः प्रथममार्षश्चानेनावबुद्धो मवतीति तदपि सर्वश्चवदेव निराकार्यमित्याह्-नित्येति'—श्लो॰ न्याय॰ स्० २. १४३ । "श्रुथापि वेदबेहत्वात् ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः । सर्वश्चानमयाद्वेदास्यावंश्यं मानुषस्य किम् ॥'—तस्वसं॰ का॰ ३२०८, १२१३-१४ ।

३. 'ज्ञानं वैराग्यमैश्वर्यमिति योपि दशाव्ययः । शङ्करः भूयते सोऽपि ज्ञानवानात्मवित्तया ॥'—तत्त्वसं• का॰ ३२०६ ।

४. 'शाक्यादिवचनानि तु कतिपयदमदानादिवचनवर्जे सर्वाययेव समस्त-चतुर्दशिद्यास्थानविरुद्धानि त्रयीमार्गन्युश्यितविरुद्धाचरखेश्च बुद्धादिभिः प्रयी-तानि । त्रयीबाह्येम्यश्चतुर्धवर्णनिरवस्तिप्रायेम्यो व्यामूढेम्यः समर्पितानीति न वेदमूलस्वेन संभाष्यन्ते ।' तन्त्रवा • ए • ११६ । तन्त्वसं • का • ३२२६-२७ ।

हारा घमें मी नहीं थे। बुद्ध, महावीर ऋादिमें सर्वज्ञस्वनिषेषकी एक प्रवस्त युक्ति कुमारिलने यह वी है कि परस्परविषद्धभाषी बुद्ध, महावीर, कपिल ऋादि मेंसे किसे सर्वज्ञ माना जाय श्रीर किसे न माना जाय ? ऋतएव उनमेंसे कोई सर्वज्ञ नहीं हैं। यदि वे सर्वज्ञ होते तो सभी वेदवत् ऋविषद्धभाषी होते, हत्यादि।

शान्तरिवतने कुमारिल तथा अन्य सामट, यश्चट आदि मीमांसकोंकी दलीलोंका बड़ी सूच्मतासे सिवस्तर खरडन (तत्त्वसं• का• ३२६३ से) करते हुए कहा है कि—वेद स्वयं ही भ्रान्त एवं हिंसादि दोषयुक्त होनेसे धर्मविधायक हो नहीं सकता। किर उसका आश्रय लेकर उपदेश देनेमें स्या विशेषता है शे बुद्धे ने स्वयं ही स्वानुभवसे अनुकम्पाभिति होकर अभ्युदय निःभेयस्साधक धर्म बतलाया है। मूर्ल श्रद्ध आदि को उपदेश देकर तो उसने अपनी करुणान्तिके द्वारा धार्मिकता ही प्रकट की है। वह मीमांसकों से पूछता है कि जिन्हें तुम ब्राह्मया कहते हो उनकी ब्राह्मयात्रका निश्चित प्रमाण स्था है शे अतितकाल बड़ा लम्बा है, खियोंका मन भी चपल है, इस दशामें कीन कह सकता है कि ब्राह्मया कहतो ने बाला सम्यान स्था है शे अतितकाल बड़ा लम्बा है, खियोंका मन भी चपल है, इस दशामें कीन कह सकता है कि ब्राह्मया कहलानेवाली सन्तानके माता-पिता शुद्ध ही रहे हो और कभी किसी विजातीयताका मिश्रया हुआ न हो। शान्तरिवत ने यह भी कह दिया कि सच्चे ब्राह्मया और अमया बुद्ध शासनके सिवाय अन्य किसी धर्ममें नहीं हैं (का• ३४८६-६२)। अन्तमें शान्तरिवतने पहिले सामान्यरूपसे सबंहत्वका सम्भव सिद्ध किया है, किर उसे महावीर, किपल आदिमें असम्भव

१. 'सर्वज्ञेषु च भूयःसु विरुद्धार्थोपदेशिषु । तुल्यहेतुषु सर्वेषु को नामै-कोऽवधार्यताम् ॥ सुगतो यदि सर्वज्ञः किपलां नेति का प्रमा । श्रथोभाविष सर्वज्ञी मतभेदः तथोः कथम् ॥'—तत्त्वसं • का • ३१४८–४६ ॥

२. 'क्रुव्यापरतन्त्रास्तु स्पष्टतत्त्वनिदर्शिनः । सर्वापनादनिःश्रङ्काश्चकुः सर्वत्र देशनाम् ॥ यथा यथा च मौर्ख्यदिदोषदुष्टो भवेजनः । तथा तथैव नायानां दया तेष प्रवर्तते ॥'—तस्वसं० का० ३५७१–२ ।

३. 'श्रतितश्च महान् कालो योषितां चातिचापलम् । तद्मवत्यपि निश्चेष्ठं ब्राह्मयत्वं न शक्यते ॥ श्रतीन्द्रयपदार्यश्चे नाह कक्षित् समस्ति वः । तदन्वय-निशुद्धं च नित्यो वेदोपि नोक्तवान् ॥'—तत्त्वसं• का॰ ३५७६ ८० ।

बतलाकर केवल बुद्धमें ही सिद्ध किया है। इस विचारसरणीमें शान्सरिवतकी मुख्य युक्ति यह है कि चित्त स्वयं ही प्रभास्यर ग्रतएय स्वभावसे प्रशाशिल है। क्लेशावरण, श्रेयावरण श्रादि मल श्रामान्त्रक हैं। नैरात्म्यदर्शन को एक मान्न सरयशान है, उसके द्वारा श्रावरणोंका चय होकर भावनावलसे श्रन्तमें स्थायी सर्वज्ञताका लाभ होता है। ऐकान्तिक चिण्यकस्वशान, नैरात्म्यदर्शन श्रादिका श्रानेकान्तोपदेशा श्रूपभ, वर्द्धमानादिमें तथा श्राथमेपदेशक किपलादिमें सम्भव नहीं श्रतएव उनमें श्रावरणचय द्वारा सर्वज्ञत्वका भी सम्भव नहीं। इस तरह समान्य सर्वज्ञत्वकी सिद्धिके द्वारा श्रन्तमें श्रन्य तीर्थक्वरोंमें सर्वज्ञत्वका श्रसम्भव बतलाकर केवल सुगतमें ही उसका श्रस्तित्व सिद्ध किया है श्रीर उस्तिके शास्त्रक प्राह्म बतलावरा है।

शान्तरिक्तिकी तरह प्रत्येक सांख्य या जैन आचार्यका भी यही प्रयत रहा है कि सर्वज्ञत्वका सम्भव अवश्य है पर वे सभी अपने-अपने तीर्थक्करोंमें ही सर्वज्ञत्व स्थापित करते हुए अन्य तीर्थक्करोंमें उसका नितान्त असम्भव बत-लाते हैं।

जैन श्राचायोंकी भी यही दलील रही है कि श्रनेकान्त सिदान्त ही सस्य है। उसके यथावत् दर्शन श्रीर श्राचरणके द्वारा ही सर्वज्ञस्व लम्य है। श्रनेकान्तका सालात्कार व उपदेश पूर्णरूपसे श्रवभ, वर्द्धमान श्रादिने ही किया अत्रव्य वे ही सर्वज्ञ श्रीर उनके उपदिष्ट शास्त्र ही निदीं व श्राह्य हैं। सिद्धसेन हों या समन्तमद्र, श्रकलङ्क हों या हमचन्द्र सभी जैनाचायोंने सर्वज्ञसिद्धिके प्रसङ्कमें वैसा ही युक्तिवाद श्रवलाश्वत किया है जैसा बोद्ध संस्थादि श्राचायों-

- १. 'प्रत्यचीकृतनैरात्स्ये न दोषो लभते स्थितिम् । तद्विरुद्धतया दीमे प्रदीपे तिमिरं यथा ॥'—तत्त्वसं० का० ३३३८ । 'एवं क्लेशावरणप्रदाणं प्रसाध्य श्रेयावरणप्रदाणं प्रतिपादयज्ञाह—साचाकृतिविशेषादिति—साचाकृतिविशेषाच दोषो नास्ति सवासनः । सर्वज्ञत्वमतः सिद्धं सर्वावरणपुक्तितः ॥'—तत्त्वसं० का० ३३३६ । 'प्रभास्वरमिदं चित्तं तत्त्वदर्शनसात्मकम् । प्रकृत्येव स्थितं यस्मात् मलास्वागन्तवो मताः ।'—तत्त्वसं० का० ३४३४ । प्रमाण्या० ३, २०८ ।
- २. 'इदं च वर्द्धमानादेनेंरात्म्यज्ञानमीदृशम् । न समस्यात्मदृष्टी हि विनष्टाः सर्वेतीर्थिकाः ॥ स्याद्वाचाचिषकस्या(स्वा)दि प्रत्यचादिप्रवो(वा)िषतम् । वहेवा-युक्तमुक्तं यैः स्युः सर्वज्ञाः कथं नु ते ॥'—तस्वसं ३३२५-२६ ।

ते। श्रन्तर सिर्फ इतना ही है कि किसीने नैराल्यवर्शनको तो किसीने पुरुषप्रकृति श्रादि तत्त्वोंके साम्राल्यारको, किसीने द्रवय-गुगादि छः पदार्थके तत्त्वहानको तो किसीने केवल श्रात्मज्ञानको यथार्थ कहकर उसके द्वारा श्रपने-श्रपने
सुख्य प्रवर्त्तक तीर्थक्करमें ही सर्वज्ञत्व सिद्ध किया है, जब जैनाचार्योने श्रनेकान्तवादकी यथार्थता दिखाकर इसके द्वारा भगवान श्रुषभ, वर्द्धमान श्रादिमें ही
सर्वज्ञत्व स्थापित किया है। जो कुछ हो, इतना साम्प्रदायिक मेद रहनेपर भी
सभी सर्वज्ञवादी दर्शनोंका, सम्यग्ज्ञानसे मिध्याज्ञान श्रीर तज्ञन्य क्लेशोंका नाश
श्रीर तद्द्वारा ज्ञानावरणके सर्वथा नाशकी शक्यता श्रादि तान्त्विक विचारमें
कोई मतमेद नहीं।

ई• १६३६ ]

[प्रमाण मीमांसा

- १. 'श्रृद्धितीयं शिवद्वारं कुदृष्टीनां भयंकरम् । विनेयेभ्यो हितायोक्तं नैरारूयं तेन त स्फटम् ॥'—तत्त्वसं• का• ३३२२ ।
- २. 'एवं तत्त्वास्यासान्नास्मि न मे नाहमित्यपरिशेषम् । श्रविपर्ययादिशुद्धं केवलमुख्यते ज्ञानम् ॥'—सांस्यका• ६४ ।
- ३. 'धर्मविशेषप्रस्तात् द्रव्यगुणुकर्मसामान्यविशेषसमवायाना पदार्थानां साधर्मवैधर्म्यांन्यां तत्त्वज्ञानाजिःश्रेयसम्'—वै० स्०१.१.४।
- ४. 'श्रात्मनो वा श्ररे दर्शनेन अवर्णेन मत्या विश्वानेन इदं सर्वे विदितम्।' —इद्दा॰ २. ४. ५ ।
- ५. 'त्वन्मतामृतवाद्यानां सर्वयैकान्तवादिनाम् । आसामिमानदग्वानां स्वेष्टं दृष्टेन वाध्यते ॥'—ग्राप्तमी० का० ७ । अयोग० का० २८ ।

# इन्द्रिय विचार

इन्द्रियनिरूपण प्रसङ्घमं मुख्यतया नीचे लिखी बातोपर दर्शनशास्त्रोमं विचार पाया जाता है—

इन्द्रिय पदकी निक्ति, इन्द्रियोंका कारण, उनकी संख्या, उनके विषय, उनके स्राकार, उनका पारस्परिक मेदामेद, उनके प्रकार तथा द्रव्य-गुणमाहित्व- विवेक इत्यादि।

श्रमीतक को कुछ देखनेमें श्राया उससे ज्ञात होता है कि इन्द्रियपदकी निकिक्त को सबसे पुरानी लिपिबद्ध है वह पाणिनिके सूत्र में ही है। यद्यपि इस निकिक्तवाले पाणिनीय सूत्र के ऊपर कोई भाष्यां पत्ञ लिके उपलब्ध महाभाष्यमें हिष्टिगोचर नहीं होता तथापि सम्भव है पाणिनीय सूत्रोंकी श्रम्य कोई प्राचीन व्याख्या या व्याख्याश्रोंमें उस स्त्रपर कुछ व्याख्या लिखी गई हो। जो कुछ हो पर यह स्पष्ट जान पड़ता है कि प्राचीन बौद्ध श्रीर जैन दार्शनिक प्रम्थोंमें पाई जानेवाली पाणिनीय स्त्रोंक इन्द्रियपदकी निकिक्त किसी न किसी प्रकारसे पाणिनीय व्याकरण्की परम्पराके श्रम्थासमेंसे ही उक्त बौद्ध-जैन प्रम्थोंमें दाखिल हुई है। विशुद्धिमाग असे प्रतिष्ठित बौद्ध श्रीर तत्वार्थ-

१. 'इन्द्रियमिन्द्रलिंगमिन्द्रदृष्टमिन्द्रमुष्टमिन्द्रजुष्टमिन्द्रवत्तमितिवा। '-५.२.६३।

२. 'को पन नेसं इन्द्रियहो नामाति ? इन्द्र्लिगहो इन्द्रियहो; इन्द्र्वेसितहो इन्द्र्यहो; इन्द्र्वेसितहो इन्द्र्यहो; इन्द्र्वेसितहो इन्द्र्यहो; इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो; इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो; इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो; से सम्बोष इस यथायोगं युक्तति । भगवा हि सम्माससुद्धो परमिस्सरियभावतो इन्द्रो, कुसलाकुसलं च कम्मं कम्मेसु कस्सचि इस्सरियामावतो । तेनेवेस्य कम्मसस्त्रानितानि ताव इन्द्र्यानि कुसलाकुस्लकम्मं उल्लिगेन्ति । तेन च सिहानीति इन्द्र्लिङ्गहेन इन्द्र्याहि च इन्द्र्र्यानि । सम्बन्तिव भगवता यथा भूततो पक्षितिनि अभिसम्बद्धानि चाति इन्द्र्वेसितट्देन इन्द्र्र्विट्ट्रिन च इन्द्र्यानि । तेनेव भगवता सुनीन्देन कानिचि गोचरासेवनाव, कानिच मायनासेवनाय सेवितानीति इन्द्र्ट्ट्रेनच इन्द्र्यानि । अपि च आधिपधन्धातेन इस्सरियट्ट्रेनापि एतानि इन्द्र्यानि । चक्खुविञ्जाखादिप्यक्तियं हि चक्कादीनं सिद्धं आधिपचनं तरि। अपं तरिक्ति तिस्त्रता, मन्दे मन्द्र्या ति । अपं तावेत्य अर्थतो विनिच्छ्रवो ।'-विद्रुद्धि ९० ४६१।

भाष्य<sup>9</sup> जैसे प्रतिष्ठित जैन दार्शनिक ग्रन्थमें एक बार स्थान जात कर होनेपर तो फिर वह निरुक्ति उत्तरवर्ती सभी बौद-जैन महस्वपूर्ण दर्शन ग्रन्थोंका विषय बन गई है।

इस इन्द्रिय पदकी निक्किके इतिहासमें मुख्यतया दो बातें खास ध्यान देने योग्य हैं। एक तो यह कि बौद्ध वैयाकरण जो स्वतन्त्र हैं श्रोर जो पाणिनीय के व्याख्याकार हैं उन्होंने उस निक्किको श्रपने-श्रपने मन्योंमें कुछ विस्तारसे स्थान दिया है श्रीर श्रा॰ हेमचन्द्र जैसे स्वतन्त्र जैन वेयाकरणाने भी श्रपने व्याकरणासूत्र तथा इत्तिमें पूरे विस्तारसे उसे स्थान दिया है। दूसरी बात यह कि पाणिनीय सूत्रोंके बहुत ही श्रवाचीन व्याख्या-मन्योंके श्रवावा श्रीर किसी वैदिक दर्शनके मन्यमें वह इन्द्रियपदकी निक्कि पाई नहीं जाती जैसी कि बौद्ध-जैन दर्शन प्रन्थोमें पाई जाती है। जान पड़ता है, जैसा श्रनेक स्थलों हुशा है वैसे ही, इस संबन्धमें श्रसलमें शाब्विकोंकी शाब्दनिक्कि बौद्ध-जैन दर्शन

माठरवृत्ति वै जैसे प्राचीन वैदिक दर्शनप्रन्थमं इन्द्रिय पदकी निरुक्ति है पर वह पाणिनीय सूत्र श्रौर बौद्ध-जैन दर्शनग्रन्थोमं लम्य निरुक्तिसे बिलकुल भिन्न श्रौर विलक्ष्य है।

जान पड़ता है पुराने समयमें शब्दोंकी ब्युत्पत्ति या निहक्ति बतलाना यह एक ऐसा आवश्यक कर्तव्य समभा जाता या कि जिसकी उपेचा कोई बुद्धिमान् लेखक नहीं करता था। ब्युत्पत्ति और निहक्ति बतलानेमें अन्यकार अपनी स्वतन्त्र कल्पनाका भी पूरा उपयोग करते थे। यह वस्तुत्थिति केवल प्राकृत-पालि शब्दोंतक ही परिमित न थी वह संस्कृत शब्दोंमें भी थी। इन्द्रियपदकी निहक्त इसीका एक उदाहरण है।

मनोरञ्जक बात तो यह है कि शाब्दिक चेत्रसे चलकर इन्द्रियपदकी निकक्ति ने दार्शनिक चेत्रमें जब प्रवेश किया तभी उसपर दार्शनिक सम्प्रदायकी ख्राप लग गई। बुद्धघोष<sup>8</sup> इन्द्रियपदकी निकक्तिमें श्रीर सब स्वर्थ पाणिनिक्षित बत-

- १. 'तत्त्वार्थभा॰ २. १५ । सर्वार्थ १. १४ ।
- २. 'इन्द्रियम् ।'-ईनश• ७. १. १७४ ।
- ३. 'इन् इति विषयाणां नाम, तानिनः विषयान् प्रति द्रवन्तीति इन्द्रिः याणि ।'-माठर॰ का॰ २६ ।
  - ४. देखो ए॰ १३४. डिप्पगो २.।

साते हैं पर इन्द्रका क्रर्य सुगत बतलाकर भी उस निरुक्तिको सङ्कल करनेका अवल करते हैं। जैन क्राचार्योंने इन्द्रपदका क्रर्थ मात्र जीव या ब्रात्मा ही सामान्य रूपसे बतलाया है। उन्होंने बुद्धघोषकी तरह उस पदका स्वाभिप्रेत तीर्येद्धर क्रर्थ नहीं किया है। न्याय-वेशेषिक जैसे ईश्वरकर्तृत्ववादी किसी वैदिक दर्शनके विद्वान्ने श्रपने ग्रन्थमें इस निरुक्तिको स्थान दिया होता तो शायद वह इन्द्रपदका ईश्वर श्रर्थ करके भी निरुक्ति सङ्कत करता।

सांस्थमतके श्रनुसार इन्द्रियोंका उपादानकारण श्रिममान है जो प्रकृतिजन्य एक प्रकारका सूच्म द्रव्य ही है—सांस्थका ०२५। यही मत वेदान्तको मान्य है। न्याय वैशेषिक मतके श्रनुसार (न्यायस्०१.१.१२) इन्द्रियोंका कारण पृथ्वी श्रादि भूतपञ्चक है जो जड़ द्रव्य ही है। यह मत पूर्वमीमांसकको भी अभीष्ट है। वीद्यमतके श्रनुसार प्रसिद्ध पाँच इन्द्रियाँ क्रपजन्य होनेसे रूप ही हैं जो जड़ द्रव्यविशेष है। जैन दर्शन मी द्रव्य—स्थूल इन्द्रियोंक कारण्यू प्रसुप्त स्वरोषका ही निर्देश करता है जो जड़ द्रव्यविशेष ही है।

कर्णशाष्ट्राली, श्रिविगोलककृष्णसार, त्रिपुटिका, जिह्ना श्रीर वर्मरूप जिन बाह्य आकारोको साधारण लोग श्रनुक्रमसे कण, नेत्र, प्राण, रसन श्रीर त्वक् इन्द्रिय कहते हैं व बाह्याकार सर्व दर्शनों हिं इन्द्रियाण्टिन है माने गए हैं—इंद्रियाँ नहीं। इंद्रियाँ तो उन श्राकारों हिश्यत श्रतींद्रिय वस्तुरूपसे मानी गई हैं, वाहे वे मौतिक हों या श्राहक्कारिक। जैन दर्शन उन पौद्गलिक श्रिष्णानेको द्रव्येन्द्रिय कहकर भी वही भाव सूचित करता है कि—श्रिष्णान वस्तुतः इंद्रियाँ नहीं हैं। जैन दर्शनके श्रनुसार भी इंद्रियाँ श्रतींद्रिय हैं पर वे भौतिक या श्राभिमानिक जह द्रव्य न होकर चेतनशक्तिविशेषरूप हैं जिन्हें जैन दर्शन भावेंद्रिय—सुख्य इंद्रिय—कहता है। मन नामक षष्ट इन्द्रिय सब दर्शनों में श्रंतरिन्द्रिय या श्रंतःकरण रूपसे मानी गई है। इस तरह छः बुद्धि इन्द्रियाँ तो सर्व-दर्शन साधारण हैं पर सिर्फ सांस्यदर्शन ऐसा है जो बाक्, पाणि, पादादि पाँच कमन्द्रियोंको भी इन्द्रियरूपसे गिनकर उनकी ग्यारह संस्या (सास्पा॰ २४) बतलाता है। जैसे वाचस्पति मिश्र श्रीर जयन्तने सास्य-परिणित्र कर्मेन्द्रियोंको इन्द्रिय माननेके विरुद्ध कहा है वैसे ही श्रा॰ हमन्द्रिय

१. न्यायम॰ पृ॰ ४७७।

२. तात्पर्यं० पृ० ५३१ । न्यायम० पृ० ४⊏३ ।

भी कर्मेंद्रियोंके इन्द्रियत्वका निरास करके अपने पूर्ववर्ती पूर्वयपावादि जैना-चार्योका ही अनुसरण किया है।

यहाँ एक प्रश्न होता है कि प्रयादादि प्राचीन जैनाचार्य तथा वाचरपति, जयन्त श्रादि अन्य विद्वानोंने जब हिन्द्रयोंकी सांस्थसम्मत ग्यारह संस्थाका बलपूर्वक खरडन किया है तब उन्होंने या और किसीने बौद्ध अभिधर्ममें प्रसिद्ध
हिन्द्रयोंकी बाईस संस्थाका प्रतिषेध या उल्लेख तक क्यों नहीं किया !। यह
माननेका कोई कारण नहीं है कि उन्होंने किसी संस्कृत अभिधर्म प्रन्यको भी न
देखा हो। जान पहता है बौद्ध अभिधर्मपरम्परामें प्रत्येक मानसशक्तिका हिन्द्रयपदसे निर्देश करनेकी साधारण प्रथा है ऐसा विचार करके ही उन्होंने उस
परम्पराका उल्लेख या खरडन नहीं किया है।

छ: इन्द्रियोंके शब्द, रूप, गन्ध, रस, स्पर्श श्रादि प्रतिनियत विषय प्राक्ष हैं। इसमें तो सभी दर्शन एकमत हैं पर न्याय-वैशेषिकका इन्द्रियोंके द्रव्यप्राह-कस्वके संवन्धमें श्रन्य सबके साथ मतभेद है। इतर सभी दर्शन इन्द्रियोंको गुग्राशाहक मानते हुए भी गुग्र-द्रव्यका श्रभेद होनेके कारण छहों इन्द्रियोंको द्रव्यप्राहक भी मानते हैं जब कि न्याय-वैशेषिक श्रौर पूर्वमीमांसक वैसा नहीं मानते। वे सिर्फ नेत्र, स्पर्शन श्रौर मनको द्रव्यप्राहक कहते हैं श्रन्यको नहीं (मुक्ता॰ का॰ ४६-४६)। इसी मतभेदको श्रा॰ हेमचन्द्रने स्पर्श श्रादि शब्दोंकी कर्म-भावप्रधान व्युत्पत्ति बतलाकर व्यक्त किया है श्रौर साथ ही श्रपने पूर्वगामी जैनाचार्यों का पदानुगमन भी।

इन्द्रिय-एकस्व श्रीर नानालवादकी चर्चा दर्शनपरम्पराश्रोमें बहुत पुरानी
है—न्यायस् ३, १, ४२। कोई इन्द्रियको एक ही मानकर नाना स्थानोंके
द्वारा उसके नाना कार्यों का समर्थन करता है, जब कि सभी इन्द्रियनानास्ववादी
उस मतका खरडन करके सिर्फ नानास्ववादका ही समर्थन करते हैं। श्रा॰
हैमचन्द्रने इस संबन्धमें जैन प्रक्रिया-स्रलभ श्रनेकान्त दृष्टिका श्राभय लेकर

#### १. तत्त्वार्यभा० २. १५ । सर्वार्यं ० २. १५ ।

इन्द्रिबोर्मे पारस्परिक एकत्व-नानास्व उभक्वादकां समन्वय करके प्राचीन जैना-चार्योका ही श्रनुसरण किया है श्रीर प्रत्येक एकान्तवादमें परस्पर दिये गए वृषक्षोंका परिहार भी किया है।

इन्द्रियोंके स्वामित्वकी विन्ता मी दर्शनोंका एक खास विषय है। पर इस संबन्धमें जितनी ऋषिक और विस्तृत चर्चा जैनदर्शनोंमें पाई जाती है वैसी ऋन्य दर्शनोंमें कहीं दृष्टिगोचर नहीं होती। वह बौद्ध दर्शनमें है पर जैनदर्शनके मुकाबिलोंमें ऋल्यमात्रा है। स्वामित्वकी इस चर्चाको ऋा० हेमचन्द्रने एकादश-श्रङ्गावलम्बी तस्वार्थसूत्र और माध्यमेंसे ऋच्रशः लेकर इस संबन्धमें सारा जैनमन्तव्य प्रदर्शित किया है।

ई• १६३६ ]

्रिमाण् मीमांखा

### मनोविचारणा

मनके स्वरूप, कारण, कार्य, धर्म श्रीर स्थान श्रादि श्रनेक विषयों में दार्शनिकोंका नानाविध मतमेद है जो संचेपमें इस प्रकार है। वैशेषिक (वै॰ ए॰ ७. १. २६), नैयायिक (न्यायद्० ३. २. ६१) श्रीर तदनुगामी पूर्वमीमांसक (प्रकरण्य॰ ए॰ १५१) मनको परमाणुरूप श्रतएव नित्य-कारण्य-रित मानते हैं। सांस्य-योग श्रीर तदनुगामी वेदान्त उसे परमाणुरूप नहीं फिर भी श्रणुरूप श्रीर जन्य मानकर उसकी उत्पत्ति प्राकृतिक श्रहश्चार तस्वसे या श्रविद्यासे मानते हैं। बौद श्रीर जैन परभराषे श्रनुसार मन न तो व्यापक है श्रीर न परमाणुरूप। वे दोनों परम्पराप्ट मनको मध्यम परिणामवाला श्रीर जन्य मानती हैं। बौद परम्पराके श्रनुसार मन विश्वानात्मक है श्रीर वह उत्तर-वर्ती विश्वानोंका समनन्तरकारण्य पूर्ववर्ती विश्वानात्म है। जैन परम्पराके श्रनुसार पीद्गलिक मन तो एक खास प्रकारके सूस्तम मनोवर्गणा नामक जड़ द्वव्योंसे उत्पन्न होता है श्रीर वह प्रतिच्या शरीरकी तरह परिवर्तन भी प्राप्त करता रहता है जब कि भावमन शानशक्ति श्रीर शानरूप होनेसे चेतनद्रव्यजन्य है।

सभी दर्शनोंके मतानुसार मनका कार्य इच्छा, हेष, सुख, दुःख झादि गुर्योकी तथा उन गुर्योके श्रनुभवकी उत्पत्ति कराना है, चाहे वे गुर्य किसीके मतसे श्रारमगन हों जैसे न्याय, वैशेषिक, मीमांसक, जैन श्रादिके मतसे; या

- १. 'यस्मात् कर्मेन्द्रियाणि बुद्धिन्द्रियाणि च साविकादहंकाराहुत्यद्यन्ते मनोऽपि तस्मादेव उत्पद्यते ।'—माठर का• २७।
- २. 'विज्ञानं प्रतिविज्ञतिः मन स्रायतनं च तत्। षरणामनन्तराऽतीतं विज्ञानं यद्धि तन्मनः ॥'—-स्रभिधर्मः १. १६, १७ । तत्त्वसं का ६३१।
- ३. 'यत् यत्समनन्तरनिष्दं विज्ञानं तत्तम्मनोषात्तरिति । तद्यथा स एव पुत्रोऽन्यस्य पित्राख्यां लभते तदेव फलमन्यस्य बीजाख्याम् । तथेद्दापि स एव चद्धरादिविज्ञानधातुरन्यस्याभय इति मनोधात्वाख्यां लभते । य एव षड् विज्ञानधातव च एव मनोषातुः । य एव च मनोषातुस्त एव च षड् विज्ञानधातव इतितरेतरान्तर्भावः.....योगाचारवर्शनेन द्व षड्विज्ञानक्वतिरिक्तोऽज्यस्ति मनोषाद्वः। । —स्पुटा० ए० ४०, ४१।

अन्तःकरण — बुद्धि के हों जैसे सांख्य-योग-वेदान्तादिक मतसे; या स्वगत ही हों जैसे बौद्धमतसे। बिहिरिन्द्रियजन्य ज्ञानकी उत्पत्तिमें भी मन निमित्त बनता है और बिहिरिन्द्रियनिरपेत्त ज्ञानादि गुणोंकी उत्पत्तिमें भी वह निमित्त बनता है। बौद्धमतके सिवाय किसीके भी मतसे हच्छा, हेष, ज्ञान, सुख, दुःख संस्कार आदि धर्म मनके नहीं हैं। वैदेषिक, नैयायिक, मीमांसक और जैनके अनुसार वे गुण आत्माके हैं पर सांख्य-योग-वेदान्तमतके अनुसार वे गुण खुद्धि — अन्तःकरण — के ही हैं। बौद्ध दर्शन आत्मतत्त्व अनुसार हच्छा, हेष, ज्ञान, संस्कार आदि धर्म को मामता है अत्यव उसके अनुसार हच्छा, हेष, ज्ञान, संस्कार आदि धर्म को वर्शनभेदसे आत्मधर्म या अन्तःकरण्धर्म कहे गए हैं वे सभी मनके ही धर्म हैं।

न्याय-वैशेषिक-बौद्ध आदि कुछ दर्शनोंकी परम्परा मनको इत्यमदेशवर्ती मानती है। सांख्य आदि दर्शनोंकी परम्पराके अनुसार मनका स्थान केवल इदय कहा नहीं जा सकता क्योंकि उस परम्पराके अनुसार मन सूक्म—लिङ्ग-शरीरमें, जो अष्टादश क्वोंका विशिष्ट निकायकर है, प्रविष्ट है। और सूक्म-शरीरका स्थान समग्र स्थूल शरीर ही मानना उचित जान पहता है अत्यस्य उस परम्पराके अनुसार मनका स्थान समग्र स्थूल शरीर सिद्ध होता है। जैन परम्पराके अनुसार भावमनका स्थान आरमा ही है। पर द्रव्यमनके बारेमें पच्च-मेद देखे जाते हैं। दिगम्बर पच्च द्रव्यमनको इदयप्रदेशवर्ती मानता है जब कि स्वेताम्बर पच्की ऐसी मान्यताका कोई उक्षेख नहीं दिखता। जान पहता है स्वेताम्बर परम्पराको समग्र स्थल शरीर ही द्रव्यमनका स्थान इष्ट है।

3539 0€

[ प्रमाण मीमांसा

१. 'तस्माचित्तस्य घर्मा वृत्तयो नात्मनः' ।—सर्वद् पात । पृ० ३५२।

### प्रमाणका विषय

विश्वके स्वरूप विषयक चिन्तनका मूल ऋग्वेदसे भी प्राचीन है । इस चिन्तनके फलरूप विविध दर्शन कमशः विकसित और स्थापित हुए जो संचीपमें पाँच प्रकारमें समा जाते हैं — केवल नित्यवाद, केवल श्रनित्यवाद, परिणामा नित्यवाद, नित्यानित्य उमयवाद और नित्यानित्यात्मकवाद । केवल श्रहावादी वेदान्ती केवल नित्यवादी हैं क्योंकि उनके मतसे श्रनित्यत्व श्रामानित जगत्को परिणामी नित्य माननेके कारण परिणामी नित्यवादी हैं । सांस्यवेशोषिक श्रादि कुळ पदार्थोंको मात्र नित्य और कुळुको मात्र श्रानित्यात्मक कारण नित्यानित्य उमयवादी हैं । जैनदर्शन सभी पदार्थोंको नित्यानित्यात्मक माननेके कारण नित्यानित्यात्मक माननेके कारण नित्यानित्यात्मकवादी हैं । नित्यानित्यत्व विषयक दार्शनिकोंके उक्त सिद्धांत श्रुति श्रीर श्राममकालीन उनके श्रपने-श्रपने ग्रंयमें स्रष्टरूपने वर्णित पाए जाते हैं श्रीर थोड़ा-बहुत विरोधी मंतव्योका मितवाद मी उनमें देखा जाता है — स्त्रकु १.१.१५ न स्वा द तर्कश्रपके पहिले भी विश्वके स्वरूपके संवंधमें नाना दर्शन श्रीर उनमें पारस्परिक पच्च-प्रतिपच्च-भाव स्थापित हो गया था ।

तर्कसुग श्रयात् करीव दो हजार वर्षके दर्शनसाहित्यमें उसी पारस्परिक पद्मप्रतिपद्म मावके श्राघारपर वे दर्शन श्रपने-श्रपने मंतव्यका समर्थन श्रीर विरोधी मंतव्योका खरहन विशेष-विशेष सुक्ति-तर्कके द्वारा करते हुए देखे जाते हैं। इसी तर्कसुद्धके फलस्वरूप तर्कप्रधान दर्शनग्रंथोंमें यह निरूपण सब दार्शनकोंकों वास्ते श्रावश्यक हो गया कि प्रमाणनिरूपणके वाद प्रमाणके विषयका स्वरूप श्रपनी श्रपनी दृष्टिसे बतलाना, श्रपने मंतव्यकी कोई कसीटी रखना श्रीर उस कसीटीको श्रपने ही पद्धमें लागू करके श्रपने पद्धकी यथार्थता सावित करना एवं विरोधी पद्धोंमें उस कसीटीका श्रमाव दिखाकर उनका श्रवास्त-

... आर्थः । श्रा० हेमचंद्रने इसी तर्कयुगकी शैलीका श्रनुसरण् करके प्रस्तुत चार सूत्रोंमें

१. 'एकं सद्विपा बहुधा वदन्ति ।' — ऋग० श्रष्ट० २. श्र० ३ व० २३. म• ४६ । नासदीयस्क ऋग्० १०.१२६ । हिरवयगर्मस्क ऋग० १०.१२१ ।

[१.१.३०-६] प्रमाणके विषयहरासे समस्त विश्वका जैनदर्शनसम्मत सिद्धांत. उसकी कसीटी श्रीर उस कसीटीका श्रपने ही पच्चमें सम्भव यह सब बतलाया है। वस्तुका स्वरूप द्रव्य-पर्यायात्मकस्व. निस्यानित्यत्व या सदसदात्मकस्वादिरूप जो श्रागमों-में विशेष युक्ति, हेतु या कसौटीके सिवाय वर्षित पाया जाता है ( भग । श० १. उ॰ ३: श॰ ६. उ॰ ३३ ) उसीको म्रा॰ हेमचंद्रने बतलाया है. पर तर्क श्रीर हेतपूर्वक । तर्कयुगर्मे वस्तरवरूपकी निश्चायक जो विविध कसौटियाँ मानी जाती थीं जैसे कि न्यायसम्मत-सत्तायोगरूप सरव. सांख्यसम्मत प्रमाणविष-यत्बरूप सत्त्व तथा बौद्धसम्मत-श्चर्यक्रियाकारित्वरूप सत्त्व इत्यादि-उनमेंसे ग्रन्तिम अर्थात अर्थिकियाकारित्वको ही आ • हेमचंद्र कसौटी रूपसे स्वीकार करते हैं जो सम्भवतः पहिले पहल बौद्ध तार्किकोंके द्वारा ( प्रमाणवा • ३. ३ ) ही उद्भावित हुई जान पड़ती है। जिस अर्थिक याकारिस्वकी कसौटीको लागू करके बौद्ध तार्किकोंने वस्तुमात्रमें स्वाभिमत चिखाकस्व सिद्ध किया है श्रीर जिस कसौटोके द्वारा ही उन्होंने केवल नित्यवाद ( तत्त्वसं का विश्व से ) श्रीर जैन सम्मत नित्यानित्यात्मक वादादिका (तत्त्वसं∘ का० १७३८ से ) विकट तर्क जालसे खरडन किया है. आ० हेमचंद्रने उसी कसौटीको अपने पक्कमें लागु करके जैन सम्मत नित्यानित्याध्मकत्व श्रर्थात् द्रव्यपर्यायात्मकत्ववाद-का समुक्तिक समर्थन किया है और वेदांत श्रादिके केवल निखवाद तथा बौद्धोंके केवल अनिस्यस्ववादका उसी कसौटीके द्वारा प्रवल खगडन भी किया है।

ई० १६३६ ]

प्रमाण मीमांसा

# द्रव्य-ग्रग् -पर्याय

प्राकृत-पालि दग्व-द ब्व शब्द श्रीर संस्कृत द्रव्य शब्द बहुत प्राचीन है। लोकव्यवहारमें तथा काव्य, व्याकरण, आसुर्वेद, दर्शन आदि नाना शास्त्रोंमें भिन्न-भिन्न अर्थों में उसका प्रयोग भी बहत प्राचीन एवं रूढ जान पहता है। उसके प्रयोग-प्रचारकी ब्यापकताको देखकर पाणिनिने ऋपनी ऋषाध्यायीमें उसे स्थान टेकर हो प्रकारसे उसकी व्यवस्ति बतलाई है जिसका अनुकरण पिछले सभी वैयाकरखोंने किया है। तक्षित प्रकरखमें द्रव्य शब्दके साधक खास जो दो सूत्र ( ५, ३, १०४; ४, ३ १६१ ) बनाये गए हैं उनके ऋलावा द्रव्य शब्द सिद्धिका एक तीसरा भी प्रकार कत प्रकरणमें है। तद्धितके अनुसार पहली ब्युरपत्ति यह है कि द्र कवृत्त या काछ+य=विकार या अवयव अर्थात इत्त या काष्ठका विकार तथा श्रवयव द्रव्य । दूसरी व्युत्पत्ति यों है - द्र=काष्ठ + य = तल्य अर्थात जैसे सीधी भीर साफ सुधरी लकड़ी बनानेपर इष्ट आकार धारण कर सकती है वैसे ही जो राजपुत्र आदि शिखा दिये जानेपर राज योग्य गुण भारण करनेका पात्र है वह भावी गुणोंकी योग्यताके कारण द्रव्य कहलाता है। इसी प्रकार अनेक उपकारोंकी योग्यता रखनेके कारण धन भी हुस्य कहा जाता है। कदन्त प्रकरण के अनुसार गति-प्राप्ति अर्थवाले हु घात से कर्मार्थक य प्रत्यय आने पर भी द्रव्य शब्द निष्पन्न होता है जिसका द्वार्थ होता है प्राप्तियोग्य श्रर्थात् जिसे श्रनेक श्रवस्थाएँ प्राप्त होती है । वहाँ व्याकरणके नियमानुसार उक्त तीन प्रकारकी व्यत्पश्चिमें लोक-शास्त्र प्रसिद्ध द्रव्य शब्दके सभी ऋथौंका किसी न किसी प्रकारसे समावेश हो ही जाता है।

यशि जैन साहित्यमें भी क्रीब-करीब उन्हीं सभी ऋषों में प्रयुक्त द्रव्य शब्द की जैन प्रयोग परिपाटी ऋनेक झंझोंमें अन्य सब शास्त्रोसे भिस्न भी है। नाम, स्थापना, द्रव्य, भाव ऋषि निस्त्रेप (तस्वार्थं ॰ १.५) प्रसङ्कमें; द्रव्य, स्त्रेज, काल, भाव ऋषि प्रसङ्कमें (भग ॰ श ॰ २. उ० १); द्रव्याधिक पर्यामार्थिक क्ष्म नयके प्रसङ्कमें (तस्त्रार्थभा ॰ १. ६१); द्रव्याचार्य (पञ्चाशक ६), भावाचार्य श्रादि प्रसङ्कमें; द्रव्यकमं, भावकमें ऋषि प्रसङ्कमें प्रयुक्त होनेवाला द्रव्य शब्द जैन परिभाषाके ऋगुसार ख़ास-ज़ास ऋषेका सेभ्य-योग ऋषेवासे द्रव्य

शाब्दके बहुत नजदीक हैं ऋषीत् वे सभी ऋषी भन्य ऋषीके भिन्न-भिन्न रूपान्तर हैं। विश्वके मौलिक पदार्थों के ऋषीं भी द्रव्य शब्द जैन दर्शनमें पाया जाता है जैसे जीव, पुद्रशल ऋषि छ: द्रव्य ।

न्याय वैशेषिक म्रादि दर्शनोंमें ( वै० सु ० १. १. १५ ) द्रव्य शहद गुण-कर्माधार श्रथमें प्रसिद्ध है जैसे प्रथ्वी जल श्रादि नव दव्य । इसी श्रथंको लेकर भी उत्तराध्ययन ( २८. ६ ) जैसे प्राचीन आगममें द्वव्य शब्द जैन दर्शन सम्मत छः द्रव्योंमें लाग किया गया देखा जाता है । महाभाष्यकार पतखालिने ( पात • महा • प • ५० ) श्रानेक भिन्न-भिन्न स्थलों में द्रव्य शब्दके श्रार्थकी चर्चा की है। उन्होंने एक जगह कहा है कि घड़ेको तोड़कर कुएडी श्रीर कुएडीको तोइकर घड़ा बनाया जाता है एवं कटक कंडल श्रादि भिन्न-भिन्न श्रलकार एक दसरैको तोइकर एक दसरेके बदलेमें बनाये जाते हैं फिर भी उन सब भिन्न भिन्न कालीन भिन्न-भिन्न श्राकृतियोंमें जो मिड़ी या सवर्ण नामक तत्त्व कायम रहता है वही अनेक भिन्न-भिन्न आकारोंमें स्थिर रहनेवाला तत्त्व द्रव्य कह-लांता है। द्रव्य शब्दकी यह व्याख्या योगसूत्रके व्यासभाष्यमें (३, १३) भी ज्योंकी त्यों है श्रीर मीमांसक कुमारिलने भी वहीं (श्लोकबा॰ वन श्लो॰ २१-२२ ) व्याख्या ली है । पतंत्रालिने दसरी जगह (पात॰ महा॰ ४, १, ३: ५ १, ११६ ) गुणसमुदाय या गुण सन्द्रावको द्रव्य कहा है । यह व्याख्या बीद प्रक्रियामें विशेष सङ्गत है। ज़दे-ज़दे गुर्णोंके प्रादर्भाव होते रहनेपर भी ऋर्धात जैन परिभाषाके श्रनसार पर्यायोंके नवनवोत्पाद होते रहनेपर भी जिसके मौतिकावका नाश नहीं होता वह द्वय ऐसी भी संवित व्याख्या पत्रवालिके महाभाष्य ( ५. १. ११६ ) में है। महाभाष्यप्रसिद्ध श्रीर बादके व्यासभाष्य. इलोकवार्तिक श्राहिमें समर्थित दृश्य शब्दकी उक्त सभी व्याख्याएँ जैन परम्परामें उमास्वातिके सूत्र श्रीर भाष्यमें ( १. २६, ३०, ३७ ) सबसे पहिले संगृहीत देखी जात. हैं। जिनभद्र चमाश्रमणने तो (विशेषा गा २८ , श्रपने भाष्यमें अपने समयतक प्रचलित सभी व्याख्याओंका संग्रह करके द्रव्य शब्दका निर्वचन बतलाया है।

श्रवलकुके (लघी॰ २.१) ही शब्दोंमें विषयका स्वरूप बतलाते हुए श्रा॰ हैमर्चन्द्र ने द्रव्यका प्रयोग करके उसका श्रागमप्रसिद्ध श्रीर व्याकरण तथा दर्शनान्तरसम्मत ध्रुवभाव (शाश्वत, स्थिर) श्र्यं ही बतलाया है। ऐसा श्रय बतलाते समय उसकी जो व्युष्पत्ति दिखाई है वह कृत् प्रकरणानुसारी श्रयात् दु धातु + य प्रस्यय जनित है प्र० मी॰ पृ० २॥।

प्रमाण्विषयके स्वरूपकथनमें द्रव्यके साथ पर्यायशब्दका भी प्रयोग है।

संस्कृत, प्राकृत , पालि जैसी शास्त्रीय भाषास्त्रीमें वह शब्द बहुत पुराना स्त्रीर प्रसिद्ध है पर जैन दर्शनमें उसका जो परिभाषिक स्त्रय है वह स्त्रय स्त्रीनों में नहीं देखा जाता । उत्पादिवनाशशाली या स्त्राविभाव तिरोभाववाले जो धर्में जो विशेष या जो स्त्रवस्थाएँ द्रव्यगत होती हैं वे ही पर्याय या परिणामके नाम से जैन दर्शनमें प्रसिद्ध हैं जिनके वास्ते न्याय-वैशेषिक स्त्रादि दर्शनोंमें गुरा शब्द प्रयुक्त होता है। गुरा, किया स्त्रादि सभी द्रव्यगत धर्मोंके स्त्रयमें स्ना॰ हेमचन्द्रने पर्यायशब्दका प्रयोग किया है। पर गुरा तथा पर्याय शब्दके बारेमें जैन दर्शनका इतिहास खास शातव्य है।

भगवती खादि प्राचीनतर त्रागमोंमै गुग्प श्रीर पर्याय दोनों शब्द देखे जाते हैं। उत्तराध्ययन ( २८. १३ ) में उनका ऋर्यमेद स्पष्ट है। कन्दकन्द. उमास्वित (तत्त्वार्थ० ५.३७) श्रीर पुज्यपादने भी उसी श्रर्थका कथन एवं समर्थन किया है। विद्यानन्दने भी श्रपने तर्कवादसे उसी भेदका समर्थन किया है पर विद्यानन्दके पर्ववर्ती श्रकलङ्कने गुण श्रीर पर्यायके अर्थोंका भेटाभेट बतलाया है जिसका अनुकरण अमृतचन्द्रने भी किया है और वैसा ही भेटाभेट समर्थन तत्वार्थभाष्यकी टीकामें सिद्धसेनने भी किया है। इस बारेमें सिद्धसेन दिवाकरका एक नया प्रस्थान जैन तत्त्वज्ञानमें शरू होता है जिसमें गुरा स्त्रीर पर्याय दोनीं शब्दोंको केवल एकार्यक हो स्यापित किया है श्रीर कहा है कि वे दोनों शब्द पर्याय मात्र हैं। दिवाकरकी श्रामेद समर्थक यक्ति यह है कि जागमोंमें गरापदका यदि पर्याय पदसे भिन्न अर्थ ज्यभिप्रेत होता तो जैसे भगवानने दव्यार्थिक श्रीर पर्यायार्थिक दो प्रकारसे देशना की है वैसे वे तीसरी गुसार्थिक देशना भी करते । जान पडता है इसी युक्तिका श्रासर हरिभद्र पर पड़ा जिससे उसने भी श्राभेदवाद ही मान्य रक्तवा । यद्यपि देवसूरिने गुरा श्रीर पर्याय दोनींके श्रर्थमेंद बतलानेकी चेष्टा की (प्रमाणन॰ प. ७, ८) है फिर भी जान पडता है उनके दिल पर भी श्रमेदका ही प्रभाव है। भ्रा॰ हेमचन्द्रने तो विषयलज्ञण सूत्रमें गुर्णपदको स्थान ही नहीं दिया श्रीर न गुरा-पर्याय शब्दोंके अर्थीवषयक भेदाभेदकी चर्चा ही की। इससे आा हमचन्द्रका इस बारेमें मन्तव्य स्पष्ट हो जाता है कि वे भी अभेदके ही समर्थक हैं। उपाध्याय यशोविजयजीने भी इसी अभेद पत्नको स्थापित किया है। इस विस्तत इतिहाससे इतना कहा जा सकता है कि आगम जैसे प्राचीन युगमें गुण-पर्याय दोनों शब्द प्रयुक्त होते रहे होंगे। तर्कयुग के आरम्भ और विकासके साथ ही साथ उनके भ्रार्थविषयक भेद-ग्राभेद की चर्चा शरू हुई ग्रौर

श्रागे बढ़ी । फलस्वरूप भिन्न-भिन्न श्राचायौँन इस विषयमें श्रपना भिन्न-भिन्न दृष्टिबिन्दु प्रकट किया श्रोर स्थापित भी किया ।

इस प्रसङ्गमें गुण श्रीर पर्याय शब्दके श्रर्थविषयक पारस्परिक भेदाभेदकी तरह पर्याय-गुण ग्रीर द्रव्य इन दोनींके पारस्परिक भेदाभेद विषयक दार्शनिक चर्चा जानने योग्य है। न्याय वैशेषिक स्त्रादि दर्शन भेदवादी होनेसे प्रथमसे ही श्चाज तक गुण, कर्म आदिका द्रव्यसे भेद मानते हैं। अप्रेदवादी सांख्य, वेदान्तादि उनका द्रव्यसे श्रभेद मानते श्राये हैं। ये भेदाभेदके पत्त बहत पुराने हैं क्योंकि खुद महाभाष्यकार पतञ्जलि इस बारेमें मनोरंजक श्रौर विशद चर्चा शुरू करते हैं। वे प्रश्न उठाते हैं कि द्रव्य, शब्द, स्पर्श श्रादि ग्गों से अन्य है या अनन्य १। दोनों पत्नोंको स्पष्ट करके फिर वे अन्तमें मेदपत्तका समर्थन करते हैं? ।

जानने योग्य खास बात तो यह है कि गुण-द्रव्य या गुण-पर्यायके जिस भेदाभेदकी स्थापना एवं समर्थन है वास्ते सिद्धसेन, समन्तमद्र आदि जैन ताकिंकोंने श्रपनी कृतियोंमें खासा पुरुषार्थ किया है उसी मेदामेदवादका समर्थन मीमांसकधुरीण कुमारिलने भी वडी स्पष्टता एवं तर्कवादसे किया है-श्लोकवा० माक० प्रतो० ४-६४: वत० प्रतो० २१-८० ।

श्रा० हेमचन्द्रको दृत्य-पूर्यायका पारस्परिक भेदाभेद बाद ही सम्मत है जैसा श्रन्य जैनाचार्यों को ।

₹E3E €0 ]

प्रमाख मीमांसा

१ इस विषयके सभी प्रमागाके लिए देखो सन्मतिटी । प्र. ६३१. टि॰ ४ । र 'कि वुनर्दव्यं के वुनर्गुणाः । शब्दस्पर्शरू गरसंगन्धा गुणास्ततोऽन्यद द्रव्यम् । कि पनरन्यन्कव्दादिभ्यो द्रव्यमाहोस्विदनन्यत । गुणस्यायं भावात् द्रव्ये शब्दनिवेशं कर्वन् ख्यापयत्यन्यच्छब्दादिभ्यो द्रव्यमिति । स्रनन्यच्छब्दादिभ्यो द्रव्यम् । न ह्यन्यदपलम्यते। पशोः खल्वपि विशक्तितस्य पर्णशते न्यस्तस्य नान्य-च्छव्दादिभ्य उपलभ्यते । श्रन्यच्छव्दादिभ्यो द्रव्यम् । तत् त्वनुमानगम्यम् । तद्यथा । स्रोपधिवनस्पतीनां वृद्धिहासौ । ज्योतिषां गतिरिति । कोसावनमानः । इह समाने वर्ष्मीया परियाहि च ग्रन्यत्तलाग्रं भवति लोहस्य ग्रन्यत् कार्पासानां यत्कृती विशेषस्तद् द्रव्यम् । तथा कश्चिदेकेनैव प्रहारेण व्यपवर्ग करोति कश्चित द्वाभ्यामपि न करोति । यतुकृतो विशेपस्तद् द्रव्यम् । श्रथवा यस्य गुराान्तरेष्वपि प्रादुर्भवत्यु तत्त्वं न विद्वन्यते तद् द्रव्यम् । कि पुनस्तत्त्वम् । तत्भावसत्त्वम् । तदाथा । श्रामलकादिनां फलानां रक्तादयः पीतादयश्च गुणाः प्रादुर्भवन्ति । श्रामलकं बदरमित्येव भवति । श्रन्वर्थं खला निर्वचनं गुरासंद्राची द्रव्यमिति ।' -पात् महा ५.१.११६।

### वस्तुत्व की कसोटी

मारतीय दर्शनों में केवल नित्यत्व, केवल श्रनित्यत्व, नित्यानित्य — उभय, श्रीर परिणामिनित्यत्व इन चारों वारों के मूल भगवान महावीर श्रीर बुद्ध के पहिले भी देखे जाते हैं पर इन वारों की विशेष स्पष्ट स्थापना श्रीर उस स्थापना के श्रनुकूल युक्तिबादका पता, उस पुराने समयके साहित्यमें नहीं चलता। बुद्धने प्राचीन श्र्मनित्यत्वकी भावनाके ऊपर इतना जोर दिया कि जिससे श्राणे जाकर कमशः दो परिणाम दर्शन क्षेत्रमें प्रकट हुए। एक तो यह कि श्रन्य सभी वाद उस श्रनित्यत्व श्र्यांत् चृणिकत्ववादके विषद्ध कमर कसकर खहे हुए श्रीर सभी ने श्रपना स्थापन श्रपने ढङ्क से करते हुए चृणिकत्व के निरास का प्रवल प्रयत्न किया। दूसरा परिणाम यह श्राया कि खुद बौद्ध परम्परा में चृणिकत्ववाद जो मूलमें वैराग्यपोषक भावनारूप होनेसे एक नैतिक या चारित्रीय वस्तुस्वरूप था उसने तत्त्वज्ञानका पूरा व्यापकरूप धारण किया। श्रीर वह उसके समर्थक तथा विरोधियोंकी हिंधमें श्रन्य तात्त्विक विपयोंकी तरह तात्त्विक रूपसे ही चिन्ताका विश्वय वन गया।

बुद्ध, महावीरके समयवे लेकर श्रनेक शताब्दियों तकके दार्शनिक साहित्यमें हम देखते हैं कि प्रत्येक वादकी सत्यताकी कसीटी एकमात्र वन्धमोच्च-व्यवस्था श्रीर कर्म-फलके कर्त् त्व-भोक्नुत्वकी व्यवस्था रही है । केवल श्रनित्यत्ववादी बौद्धोंकी श्रपने पचकी यथार्थताके बारेमें दलील यही रही कि श्रात्मा श्रादिकों केवल नित्य माननेसे न तो बन्धमोच्चकी व्यवस्था ही घट सकती है श्रीर न कर्म-फलके कर्त् त्व-भोक्नुत्वका सामानाधिकरण्य ही। केवल नित्यत्ववादी श्रीप-निषद श्रादि दार्शनिकोंकी भी (अ० शाङ्करभा०२२१६) बौद्धवादके विषद्ध यही दलील रही। परियामिनित्यत्ववादी जैनदर्शनने भी केवल नित्यत्व श्रीर केवल श्रनित्यत्व वादके विषद्ध यही कहा कि श्रात्मा केवल नित्य या केवल श्रात्मा हो तो संसार-मोच्चकी व्यवस्था, कर्मके कर्ताको ही कर्मकल मिलनेकी

१ 'तदेवं सत्त्वभेदे कृतहानमकृताभ्यागमः प्रसञ्यते-सित च सत्त्वोत्पादे सत्त्वनिरोधे च म्राक्मिनिमित्तः सत्त्वसर्गः प्राप्नोति तत्र मुक्त्यथां महाचर्यवासो न स्यात्। १-न्यायभा ० ३. १. ४ ।

ब्यवस्था, मोह्मोपाय रूपले दान श्रादि श्रुभ कर्मका विचान श्रोर दीह्मा श्रादिका उपादान ये सब घट नहीं सकते ।

भारतीय दर्शनोंकी तास्विक चिन्ताका उत्यान श्रीर खासकर उसका पोषण एवं विकास कर्मेसिडान्त एवं संसारनिवृत्ति तथा मोजप्राप्तिकी भावनार्मेने फिलत हम्मा है। इससे शुरूमें यह स्वाभाविक या कि हर एक दर्शन अपने वादकी यथार्थतामें श्रीर दसरे दर्शनोंके वादकी श्रययार्थतामें उन्हीं कर्मसिद्धान्त श्रादिकी दहाई हैं। पर जैसे-जैसे श्रध्यात्ममलक इस दार्शनिक क्षेत्रमें तर्कवाट का प्रवेश अधिकाधिक होने लगा और वह कमशः यहाँ तक बढा कि शद तर्कवादके सामने श्राध्यात्मिकवाद एक तरहसे गौरा-सा हो गया तब केवल नित्यत्वादि उक्त वादोंकी सत्यताकी कसीटी भी श्रन्य हो गई। तकने कहा कि जो अर्थिकियाकारी है वहीं वस्तु सत् हो सकती है दसरी नहीं। अर्थिकया-कारित्व की इस तार्किक कसीटीका श्रेय जहाँ तक शात है, बौद्ध परम्पराको है। इसरे यह खाभाविक है कि बौद्ध दार्शनिक चिंगाकरवंके पचमें उस कसीरीका उपयोग करें श्रीर दसरे वादोंके विरुद्ध । इम देखते हैं कि हुआ भी ऐसा ही। बौद्धोंने कहा कि जो जािशक नहीं वह अर्थिकयाकारी हो नहीं सकता और जो श्चर्यकियाकारी नहीं वह सत श्चर्यात पारमार्थिक हो नहीं सकता-ऐसी व्याप्ति निर्मित करके उन्होंने केवल नित्यपन्नमें श्रर्थिकयाकारित्वका श्रसंभव दिखानेके वास्ते क्रम श्रीर योगपराका जटिल विकल्पजाल रचा श्रीर उस विकल्पजालसे अन्तों सिद्ध किया कि केवल नित्य पदार्थ अर्थिकया कर ही नहीं सकता अतएव वैसा पदार्थ पारमार्थिक हो नहीं सकता (वादन्याय प्र०६)। बौद्धींने वेवलिनत्यत्ववाद ( तत्त्व सं० का० ३६४ ) की तरह जैनदर्शनसम्मत परिशामि-नित्यत्ववाद ऋर्यात द्रव्यवर्यायात्मकवाद या एक वस्त्रको द्विरूप माननेवाले वादके निरासमें भी उसी अर्थिकयाकारित्वकी कसौटीका उपयोग किया-( तत्त्व सं॰ का॰ १७३८)। उन्होंने कहा कि एक ही पदार्थ सत् असत् उभयरूप नहीं बन सकता। क्योंकि एक ही पदार्थ अर्थिकियाका करनेवाला और नहीं करनेवाला कैसे कहा जा सकता है ? इस तरह बौदों के प्रतिवादी दर्शन बैदिक और जैन दो विभाग में बँट जाते हैं।

१ 'दव्विष्ठयस्स जो चेव कुणाइ सो चेव वेयए शियमा। ऋष्णो करेइ ऋष्णो परिभुंजइ पजयणयस्य ॥'—सन्मति० १. ५२। 'न बन्धमोची चृश्चिकैकसंस्थो न संदृतिः सापि मुषास्वभावा। मुख्याहते गौण्यविधिन इष्टो किमान्तहष्टिस्तव दृष्टितोऽन्या॥'—युक्त्य० का० १५।

वैदिक परम्परामेंसे, जहाँ तक मालम है, सबसे पहिले वाचस्पति मिश्र श्रीर जयन्तने उस बौद्धोद्धावित अर्थिकयाकारित्व की कसौटीका प्रतिवाद किया। यद्यपि वाचस्पति स्त्रीर सयस्त दोनोंका लच्य एक ही है स्त्रीर वह यह कि श्राचिषाक एवं नित्य वस्त सिद्ध करना, तो भी उन्होंने श्रार्थिकयाकारित्व जिसे बीडोंने केवलनित्यपद्धमें श्रसम्भव बतलाया था उ का बीद-सम्मत व्यापक-पन्तमें श्रासम्भव बतलाते हुए भिन-भिन्न विचारसरणीका श्रानुसरण किया है। वान्त्रस्पतिने सापेन्तत्व-ग्रनपेन्नत्वका विकस्प करके न्नायाकमें श्रार्थिकयाकारित्वका श्रासम्भव साबित किया ( तात्पर्य० पृ० ३५४-६ ), तो जयन्तने बौद्ध स्वीकृत क्रमयौगपराके विकल्पजालको ही लेकर बौद्धवादका खगडन किया-( न्यायम॰ पुरु ४५३, ४६४ )। भदन्त योगसेनने भी, जिनका पूर्वपची रूप से निर्देश कमलशीलने तत्त्वसंप्रहपं जिकामें किया है, बौद्धसम्मत चाणिकत्ववादके विरुद्ध जो विकल्पजाल रचा है उसमें भी बौद्धस्वीकृत क्रमयौगपर्धावकल्पचकको ही बौद्धोंके विरुद्ध चलाया है (तत्वसं० का० ४२८ से)। यद्यपि भदन्त विजीवण होनेसे योगसेनके बौद्ध होनेकी सम्भावना की जाती है तथापि जहाँ तक बौद्ध परंपरामें नित्यत्व-स्थिरवाद पोषक पत्तके श्रस्तित्वका प्रामाणिक पता न चले तब तक यही कल्पना ठीक होगी कि शायद वह जैन, श्राजीवक या सांख्यपरिवाजक हो। जो कुछ हो यह तो निश्चित ही है कि बौद्धोंकी अर्थिक्रयाकारित्ववाली तार्किक करोटीको लेकर ही बौद्धसम्मत खिणकत्ववादका क्वाइन नित्यवादी वैदिक विद्वातींने किया।

च्यिकत्ववादके दूसरे प्रवल प्रतिवादी जैन रहे। उन्होंने भी तर्कयुगमें च्यायकत्ववादके दूसरे प्रवल प्रतिवादी जैन रहे। उन्होंने भी तर्कयुगमें च्यायकत्वका निरास उसी अर्थिकयाकारित्ववाली बोद्धोद्धावित तार्किक कसीटीको लेकर ही किया। जहाँ तक माद्म है जैन परंपरामें सबसे पहिले इस कसीटीके द्वारा च्यायकत्वका निरास करनेवाले अ्रकलक्क हैं। उन्होंने उस कसीटीके द्वारा वैदिकसम्मत केवल नित्यत्ववादका खयडन तो वेसे ही किया जैसा बौद्धोंने , और उसी कसीटीके द्वारा च्यायकत्ववादका खयडन भी वेसे ही किया जैसा भरन्त योगसेन और जयन्तने किया है। यह बात स्मरण रखने योग्य है कि नित्यत्व या च्यायकत्वादि वारोंके खयडन-मयडनमें विविध विकल्पके साथ अर्थिक्याकारित्व की कसीटीका प्रवेश तर्कयुगमें हुआ तब भी उक्त बारोंके

१ 'श्रयंक्रिया न युज्येत नित्यच्चिकपद्मयोः । क्रमाक्रमाच्यां भावामां सः सम्बन्धतया मता॥'—सपी० २.१।

खयडन-मयडनमें काम लाई गई प्राचीन बन्धमोत्त्व्यवस्था स्त्रादि कसीटींकां उपयोग बिलकुल ग्रून्य नहीं हुस्रा, वह गौखमात्र श्रवश्य हो गया।

एक ही वस्तुकी द्रव्य-पर्यायरूपये या सदसद् एवं नित्यानित्यादि रूपसे जैन एवं जैमिनीय आदि दर्शनसम्मत द्विरूपताका बौदोंने जो खरडन किया, (तत्वसं० का० २२२, ३११, ३१२) उसका जवाब बौदोंकी ही विकरपजालजिटल अर्थिक्रयाकारित्ववाली दलीलसे देना अकलङ्क आदि जैनाचार्योंने शुरू किया जिसका अनुसरण पिछले सभी जैन तार्किकोंने किया है। आ० हेमचन्द्र भी उसी मार्गका अवलम्बन करके पहिले केवलित्यत्ववादका खरडन बौदोंके ही शब्दोंमें करते हैं और केवलच्चिर्कत्ववादका खरडन भी भदन्त योगसेन या जयन्त आदिके शब्दोंमें करते हैं और साथ ही जैनदर्शमसम्मत द्रव्यपर्यायवादके समर्थनके वास्ते उसे कसीटीका उपयोग करके कहते हैं कि अर्थिक्याकारित्व जैमवाद पच्चमें ही घट सकता है।

ई० १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

# प्रमाग्रफल चर्चा

दार्शनिकक्षेत्रमें प्रमाण श्रौर उसके फलकी चर्चा मी एक खास स्थान रखती है। यों तो यह विपय तर्कयुगके पिहले श्रुति श्रागम युगमें भी विचारप्रदेशमें श्राया है। उपनिषदों, पिटकों श्रौर श्रागमोंमें शान—सम्यक्षान—के फलका कथन है। उक्त युगमें वेदिक, बौद्ध, जैन सभी परम्परामें शानका फल श्रविद्यानाश या वस्तुविषयक श्रीधाम कहा है पर वह श्राध्यात्मिक दृष्टिस—श्रयात्म मोच्च लामकी दृष्टिसे । उस श्रधात्म युगमें शान इसीलिए उपादेय समक्ता जाता या कि उसके द्वारा श्रविद्या—श्रशान—का नाश दोकर एवं वस्तुका वास्तविक बोध होकर श्रन्तमें मोच्च प्राप्त हो ने, पर तर्कयुगमं यह चर्चा ध्यावहारिक दृष्टि भी होने लगी, श्रतएव हम तर्कयुगमें होनेवाली—प्रमाणफलिवप्यक चर्चामें श्रप्यात्मयुगोन श्रवोक्षिक दृष्टि श्रीर तर्कयुगीन लोकिक दृष्टि दोनों पाते हैं । लौकिक दृष्टिमें केवल इसी भावको सामने रखकर प्रमाणके फलका विचार किया जाता है कि प्रमाणके द्वारा व्यवहारमें साच्चात् क्या सिद्ध होता है, श्रोर परम्परासे क्या, चाहे श्रन्तमें मोच्चलाम होता हो या नहीं। क्योंकि लौकिक दृष्टिमें मोच्चानिषकारी पुरुषगत प्रमाणोंके फलकी चर्चाका भी समावेश होता है।

तीनों परम्पराकी तर्कयुगीन प्रमाणफलिक्यक चर्चामें मुख्यतया विचारणीय श्रंश दो देखे जाते हैं—एक तो फल श्रीर प्रमाणका पारस्परिक मेद-श्रमेद श्रीर दूसरा फलका स्वरूप। न्याय, वैशेषिक, मीमासक श्रादि वैदिक दर्शन फलको प्रमाणसे भिन्न ही मानते हैं विदे दर्शन उसे श्रमिन कहता है जब

१ 'सोऽविद्याप्रन्थि विकरतीह सौम्य'-मुगडको० २.१.१०। सांख्यका० ६७-६ । उत्त० २८, २, १। 'तमेत' बुच्चित-यदा च आत्वा सो धम्मं सच्चानि श्राभसमेस्सर्ति । तदा श्रविज्जूपसमा उपसन्तो चरिस्सित ।।'-विद्याद्ध० पू० ५४४ ।

२ '...तत्त्वज्ञानािकाःश्रेयसम्'-वै० स्०१. १. १। '...तत्त्वज्ञानािकाः श्रेयसािधगमः'-न्यायस्०१.१.१। 'यदा स्विकर्षस्तदा ज्ञानं प्रमितिः, यदा ज्ञानं तदा हानोपादानोपेत्ताबुद्धयः फलम्'-न्यायभा०१.१.३।

३ श्लोकबा॰ प्रत्यद्धः श्लो॰ ७४, ७५ । ४ प्रमायसम् १.६। न्यायबि॰ टी॰ १,२१।

कि जैन दर्शन ग्रपनी श्रनेकान्त प्रकृतिके श्रनुसार फल-प्रमाणका मेदामेद बतलाता है ।

फलके स्वरूपके विषय में वैशेषिक, नैयायिक और मीमांसक सभीका मन्तव्य एक-सा ही है । वे सभी इन्द्रियव्यापारके बाद होनेवाले सिक्किष्टे लेकर हानोपादानोपेचावृद्धि तकके क्रमिक फलोंकी परम्पराको फल कहते हुए भी उस परम्परामेंसे पूर्व पूर्व फलको उत्तर उत्तर फलकी अपेचासे प्रमाया भी कहते हैं अयात उनके कथनानुसार इन्द्रिय तो प्रमाया ही है, फल नहीं और हानोपादानोपेचावृद्धि जो अन्तिम फल है वह फल ही है प्रमाया नहीं। पर बीचके सिक्किष, निर्विकस्य और सविकस्य ये तीनों पूर्व प्रमायाकी अपेचासे फल और उत्तरफल की अपेचासे प्रमाया भी हैं। इस मन्तव्यमें फल प्रमाया कहलाता है पर वह स्वभिन उत्तरफलकी अपेचासे। इस तरह इस मतमें प्रमाया-फलका मेद स्पष्ट ही है। वाचस्पति मिश्र ने इसी भेदको ध्यानमें रखकर सांख्य प्रक्रियामें भी प्रमाया और फलकी व्यवस्था अपनी कीसदीमें की है ।

बीद परम्परामें फलके स्वरूपके विषयमें दो मन्तन्य हैं—पहला विषयाधिगम को त्रीर दूसरा स्वसंवित्तिको फल कहता है। यद्यपि दिङ्नागसंग्रहीत र हन दो मन्तन्योंमेंसे पहलेका हो कथन श्रीर विवरस्य धर्मकीति र तथा उनके टीकाकार धर्मोत्तरने किया है तथापि शान्तरित्ततने उन दोनों बौद्ध मन्तन्योंका संग्रह करनेके श्रालावा उनका सयुक्तिक उपपादन श्रीर उनके पारस्परिक श्रन्तरका प्रतिपादन भी किया है। शान्तरित्तत श्रीर उनके शिष्य कमलशीलने यह स्पष्ट बतलाया है कि बाह्यार्थवाद, जिसे पार्थसारिय मिश्र ने सौत्रान्तिकका कहा है उसके मतातुसार शानगत विषयसारूप्य प्रमाग्य है श्रीर विषयाधिगति फल, जब कि विश्वानवाद जिसे पार्थसारियने योगान्वारका कहा है उसके मतानुसार शानगत

१ 'करणस्य कियायाश्च कथंचिदेकत्वं प्रदीपतमोविगमवत् नानात्वं च परश्चादिवत्'-श्रष्टश्च श्रष्टस॰ प्र॰ २८३-२८४।

२ 'यदा सिन्नकर्षस्तदा ज्ञानं प्रमितिः, यदा ज्ञानं तदा हानोपादानोपेचा-बुद्धयः फलम्।'-न्यायभा० १. १. ३ । श्लोकवा० प्रत्यच्च० श्लो० ५६-७३ । प्रकरणप० ए० ६४ । कन्दली प्र० १६८-६ ।

३ सांख्यत० का०४।

४ प्रमाणसमु॰ १. १०-१२ । श्लो॰ न्याय॰ पृ॰ १५८-१५६ ।

५ न्यायवि० १. १८-१६।

स्वसंवेदन ही फल है और ज्ञानगत तथाविध योग्यता ही प्रमाण है । यह ध्यानमें रहे कि बीद मतानुसार प्रमाण और फल दोनों ज्ञानगत धर्म हैं और उनमें भेद न माने जानेके कारण वे श्रमिल कहे गए हैं। कुमारिल ने इस बीद्धसम्मत श्रमेदवादका खरडन (श्लोकवा॰ प्रत्यच्च॰ श्लो॰ ७४ से) करके जो वैशेषिक नैयायिकके मेदवादका श्रमिमतरूपसे स्थापन किया है उसका जवाब शान्तरिचतने श्रच्छार देकर बीद्धसम्मत श्रमेदभावकी युक्तियुक्तता दिखाई है—(तत्वसं॰ का॰ १३४० से)।

जैन परम्परामें सबसे पहिले तार्किक सिद्धसेन श्रीर समन्तभद्र ही हैं जिन्होंने लोकिक दृष्टिसे भी प्रभाखके फलका विश्वार जैन परम्पराके श्रनुसार व्यवस्थित किया है। उक्त दोनों श्राचार्योंका फलविषयक कथन शब्द श्रीर भावमें समान ही है—( न्याया० का० २८, श्रासमी० का० १०२)। दोनोंके कथनानुसार प्रभाखका साचात् फल तो श्रज्ञानिवृत्ति ही है। पर व्यवद्ति फल यथासम्भव हानोपादानोपेखानुद्धि है। सिद्धसेन श्रीर समन्तभद्रके कथनमें तीन वार्ते ध्यान देने योग्य हैं—

१—अज्ञानिवनाश्चमा फलरूपसे उल्लेख, जिसका वैदिक-बौद्ध परम्परामें निर्देश नहीं देखा जाता । २—वैदिक परम्परामें जो मध्यवर्ती फलोंका सापेब्र भावसे प्रमाया और फल रूपसे कथन है उसके उल्लेखका अभाव, वैसा कि बौद्ध तर्कप्रत्योमें भी है। ३—प्रमाया और फलके भेदाभेद विषयक कथनका अभाव। सिद्धसेन और सम्तम्प्रदेके बाद अकलक्क ही इस विषयमें मुख्य देखे खाते हैं जिन्होंने सिद्धसेन-समन्तमद्रदर्शित फलविषयक जैन मन्तस्यका संग्रह करते हुए उसमें अनिर्देष्ट दोनों अशोंकी स्पष्टतया पूर्ति की, अर्थात् अकलक्कने प्रमाया और फलके भेदाभेदविषयक जैन मन्तस्यको स्पष्टतया कहा (अष्टश्च० अष्टस० पृ० २८-३-४) और मध्यवर्ती फलोंको प्रमाय तथा फल उभयरूप कहनेकी वैशेषिक, नैयायिक, मीमासककी संपद्ध शैलीको जैन प्रक्रियाक अनुसार घटाकर उसका स्पष्ट निर्देश किया । मायिक्यनन्दी (परी० ५; १. से) और देवसूरिने (प्रमायान० ६. रे से) अपने-अपने सुत्रोंमें प्रमायाका फल बदलाते हुए सिर्फ वही बात कही

१ 'विषयाधिगतिश्चात्र प्रमाण्यक्तमिष्यते । स्ववित्तर्वा प्रमाणं द्व सारूप्यं योग्यतापि वा ॥'-तत्त्वसं० का० १३४४ । श्लो० न्याय० पृ० १५८-१५६ ।

२ 'बहाचवग्रहाचष्टचत्वारिशत् स्वसंविदाम् । पूर्वपूर्वप्रमाणत्वं कशं स्याद्धत्तरोत्तरम् ॥'-स्वपी० १. ६ ।

है जो सिद्धरेन श्रीर समन्तभद्रने । श्रलवत्ता उन्होंने श्रकलङ्किनिर्देष्ट प्रमाण-फलके मेदामेदका जैन मन्तव्य स्त्रित किया है पर उन्होंने मध्यवतीं फलोंको सापेन्द्रभावसे प्रमाण श्रीर फल कहनेकी श्रकलङ्कस्वित जैन-शैलीको स्त्रित नहीं किया । विद्यानन्दकी तीच्या दृष्टि श्रज्ञानिवृत्ति श्रौर स्व-परव्यवसिति शब्दकी श्रोर गई । योगाचार श्रौर सौत्रान्तिक सिद्धान्तके श्रनुसार प्रमाणके फलरूपसे फलित होनेवाली स्व श्रौर पर व्यवसितिको ही विद्यानन्दने श्रज्ञानिवृत्तिरूप बतलाया (तत्त्वार्थश्लो० पृ० १६८; प्रमाणप० पृ० ७६ ) जिसका श्रनुसरण प्रभाचन्द्रने मार्तयङ्गे श्रौर देवस्रिने रखाकरमें किया । श्रव तकमं जैनतार्किकोंका एक स्थिर-सा मन्तव्य ही हो गया कि जिसे सिद्धसेन-समन्तभद्रने श्रज्ञानिवृत्ति कहा है वह वस्तुतः स्व-परव्यवसिति ही है ।

श्रा॰ हेमचन्द्रने प्रस्तुत चर्चामं पूर्ववर्ता सभी जैमतार्किकोंके मतोंका संग्रह तो किया ही है पर साथ ही उसमें श्रपनी विशेषता भी दिखाई है। उन्होंने प्रभाचन्द्र श्रीर देवस्रिको तरह स्व-परव्यवसितिको ही श्रज्ञाननिवृत्ति न कहकर दोनोंको श्रलग-श्रलग फल माना है। प्रमाण श्रीर फलके श्रभेद पत्नमें कुमारिल ने बोढोंके ऊपर जो दोष दिये थे श्रीर जिनका निरास धर्मोत्तरको न्यायिन्दु-व्याख्या तथा शान्तरिच्तिके तत्वसंग्रहमें है उन्हीं दोषोंका निवारण बौद्ध दगसे करते हुए भी श्रा॰ हेमचन्द्रने श्रपना वैयाकरणत्व श्राकर्षक तार्किकशैलीमें व्यक्त किया है। जैसे श्रनेक विषयोंमें श्रा॰ हेमचन्द्र श्रकलङ्कका खास अनुसरण करते हैं वैसे ही इस चर्चामें भी उन्होंने मध्यवर्ती फलोंको सापेन्द्रभावसे प्रमाण श्रीर फल कहनेवाली श्रकलङ्करथापित जैनशैलीको स्त्रमें शब्दशः स्थान दिया। इस तरह हम प्रमाण-फलके चर्चाविषयक प्रस्तुत स्त्रों में वैदिक, बौद्ध श्रीर जैन सभी परम्पराश्रोंका यथासम्भव जैनमत रूपसे समन्वय एक ही जगह पाते हैं।

ईं १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

# प्रत्यक्ष विचार

प्रत्यसके संबन्धमें अन्य महों पर लिखनेके पहले यह जता देना जरूरी है कि प्राचीन समयमें लक्षणकार ऋषि प्रत्यन्न लन्नणका लन्य कितमा समभते थे श्चर्यात वे जन्य प्रत्यन्न मात्रको लच्य मानकर लच्चरा रचते थे, या जन्य-मित्य-साधारणा प्रत्यक्तको लच्य मानकर लच्चण रचते थे जैसा कि उत्तरकालीन नैयायिकोंने भ्रागे जाकर जन्य-नित्य साधारण प्रत्यक्तका लक्कण रचा है ! जहाँ तक देखा गया उससे यही जान पडता है कि प्राचीन समयके लक्क्याकारोंमें से किसीने चाहे वह ईश्वराविरोधी नैयायिक वैशेषिक ही क्यों न हो जन्य-नित्य साधारण प्रत्यक्तका लक्षण बनाया नहीं है। ईश्वराविरोधी हो या ईश्वर-विरोधी सभी दर्शनकारोंके प्राचीन मुल ग्रन्थोंमें एक मात्र जन्यप्रत्यक्तका ही निरूपण है। नित्यप्रत्यक्तका किसीमें सम्भव भी है और सम्भव है तो वह ईश्वरमें ही होता है इस बातका किसी प्राचीन प्रन्थमें सचन तक नहीं । श्रपीरुपेयत्वके द्वारा वेदके प्रामाययका समर्थन करनेवाले मीमांसकोंके विरुद्ध न्याय-वैशेषिक दर्शनने यह स्थापन तो शुरू कर दिया कि वेद शब्दात्मक श्रीर श्रनित्य होनेसे उसका प्रामायय श्रपौरुषेयत्व-मूलक नहीं किन्तु पौरुषेयत्व-मूलक ही है। फिर भी उस दर्शनके प्राचीन विदानोंने वेट-प्रखेतारूपसे कहीं ईश्वरका स्पष्ट स्थापन नहीं किया है। उन्होंने वेटको आस ऋषिप्रणीत कह कर ही उसका प्रामायय मीमांसक-सम्मत प्रक्रियासे भिन्न प्रक्रिया द्वारा स्थापित किया श्रीर साथ ही वेदाप्रामाएयवादी जैन बौद्ध श्रादिको जवाब भी दे दिया कि वेद प्रमाण है क्योंकि उसके प्रणेता हमारे मान्य ऋषि स्राप्त ही रहे । पिछले

१. वैशे० २.१. १८ । 'इन्द्रियार्थतिकक्षोत्पन्नमध्यपदेश्यमध्यभिचारि ब्यवसायात्मक प्रत्यच्चम्'—न्यायस्० १.१.४ । 'प्रतिविषयाध्यवसायो इष्टम्'—सांख्यका० ५ । सांख्यस्० १.८६ । योगभा० १.७ । 'सत्तप्रयोगे पुरुषस्येन्द्रियाणाम्.....'—जैमि० १.१.४ । 'श्रात्मेन्द्रियमनोऽर्थात् सिककर्षात् प्रवतेते । व्यक्ता तदात्वे या बुद्धिः प्रत्यच् सा निरूप्यते ॥'—चरकसं० ११.२०।

२. न्यायस्० १. १. ७; २. १. ६६ । बैशे० ६. १. १

व्याख्याकार नैयायिकोंने जैसे ईश्वरको जगत्स्रष्टा भी माना श्रीर वेद-प्रयेता भी, इसी तरह उन्होंने उसमें नित्यज्ञान की कल्पना भी को वैसे किसी भी प्राचीन वैदिक दर्शनस्त्रग्रन्थोंमें न तो ईश्वरका जगत्स्रष्टा रूपसे न वेदकर्ता रूपसे स्पष्ट स्थापन है श्रीर न कहीं भी उसमें नित्यज्ञानके श्रीस्तत्वका उस्लेख भी है। श्रतप्व यह सुनिश्चित है कि प्राचीन सभी प्रत्यच्च लच्चणोंका लच्च केवल जन्य प्रत्यच्च ही है। इसी जन्य प्रत्यच्चको लेकर कुछ मुद्दों पर यहाँ विचार प्रस्तत है।

१. सोकिकासोकिकता—प्राचीन समयमें लह्यकोटिमें जन्यमात्र ही निविष्ट या फिर भी चार्वाक के सिवाय सभी दर्शनकारोंने जन्य प्रत्यच्चके लोकिक श्रलीकिक ऐसे दो प्रकार माने हैं। सभीने इन्द्रियजन्य श्रीर मनोमात्रजन्य वर्त्तमान संबद्ध-विषयक ज्ञानको लोकिक प्रत्यच्च कहा है। श्रलोकिक प्रत्यच्चका वर्णन भिज-भिज दर्शनोंमें भिज-भिज नामसे है। संख्य-योग, वेन्याय-वेशेषिक, श्रीर बौद्ध वे सभी श्रलोकिक प्रत्यच्चका योगि-प्रत्यच्च या योगि-ज्ञान नामसे निरूपण करते हैं जो योगजन्य सामर्थ द्वारा जनित माना जाता है।

मीमां तक जो सर्वश्रत्वका खासकर धर्माधर्मसाद्यात्कारका एकान्त विरोधी है वह भी मोद्याङ्गभूत एक प्रकारके स्नात्मश्चानका स्नात्तित्व मानता है जो वस्तुतः योगजन्य या स्नातिक ही है ।

वेदान्तमें जो ईश्वरसाचीचैतन्य है वही खलौकिक प्रत्यच स्थानीय है।

जैन दर्शनकी आगिमिक परम्परा ऐसे प्रत्यक्को ही प्रत्यक्ष कहती है भ क्योंकि उस परस्पराके अनुसार प्रत्यक्ष केवल वही माना जाता है जो हन्द्रिय-जन्य न हो। उस परस्पराके अनुसार तो दर्शनान्तरसंमत लौकिकप्रत्यक्ष प्रत्यक्ष नहीं पर परोच्च है कि फिर भी जैन दर्शनकी तार्किक परम्परा प्रत्यक्षके दो प्रकार मानकर एकको जिसे दर्शनान्तरों में लौकिक प्रत्यक्ष कहा है संव्ययहारिक

१. योगस्० ३. ४४ । सांख्यका० ६४ ।

२. वैशे॰ ६. १. १३-१५।

३. न्यायबि० १. ११।

४. 'सर्वत्रैव हि विज्ञानं संस्कारत्वेन गम्यते पराङ्गं चात्मिवज्ञानादन्यत्रे-त्यवधारव्यात् ॥'—तन्त्रवा० गृ० २४० ।

५. तत्त्वार्थ० १. २२।

६. तस्वार्थ० १. ११ ।

प्रत्यस कहती है श्रीर दूसरेको को दर्शनान्तरोंमें श्रलीकिक प्रत्यस कहा जाता है पारमार्थिक प्रत्यस कहती है। तथा पारमार्थिक प्रत्यसके कारस्यरूपसे लिब या विशिष्ट श्रात्मशक्तिका वर्धन करती है, जो एक प्रकारसे जैन परिभाषामें योगज धर्म ही है।

- २. आलौकिकमें निर्विकल्पका स्थान म्रानं प्रभा यह है कि म्रालौकिक प्रत्यच्च निर्विकल्पक ही होता है या सिवकल्पक ही होता है, या उपयह्म पृश्व निर्विकल्पक ही होता है या सिवकल्पक ही होता है, या उपयह्म पृश्व उत्तरमें एकवाक्यता नहीं। तार्किक बौद्ध न्नीर शाक्करवेदान्त वर्ण्यसके म्रालुका मत हिं । तिर्विकल्प ही संभवित है सिवकल्पक कभी नहीं। रामानुकका मत हिं हसे विलक्कल उलटा है, तदनुसार लौकिक हो या म्रालौकिक कोई भी प्रत्यच्च सर्वा निर्विकल्पक संभव ही नहीं पर न्याय वैशेषिक म्रादि मन्य वैदिक दर्शन में अनुसार म्रालीकिक प्रत्यच्च सिवकल्पक निर्विकल्पक-उपय संभवित जान पहता है। यहाँ संभवित श्वन्दका प्रयोग इसिलए किया है कि मासर्व हिं (न्यायसार पृ०४) जैसे प्रवल्त नैयायिकने उक्तल्पसे द्विविध योगि-प्रत्यच्चका स्पष्ट ही कथन किया है फिर भी कखादस्त्र म्रीर प्रशस्तपादमाध्य म्रादि प्राचीन मन्यों ऐसा कोई स्पष्ट निर्देश नहीं। जैन परम्पराके म्रनुसार म्रालौकिक या पारमार्थिक प्रत्यच्च उभयरूप है। क्योंकि जैन दर्शनमें को म्रावधिदर्शन तथा केवलदर्शन नामक सामान्यवोध माना जाता है वह म्रालौकिक निर्विकल्पक ही । म्रारेप को म्रावधिकल्पक ही ।
- ३. प्रत्यक्तत्वका नियामक प्रश्न है कि प्रत्यत्त्वका नियामक तत्त्व क्या है, जिसके कारण कोई भी बोध या ज्ञान प्रत्यत्त्वकद्दा जाता है ? इसका जवाब भी दर्शनों में एकविध नहीं । नव्य शाक्कर वेदान्तके अनुसार प्रत्यत्त्त्वका नियामक है प्रमाणवैतन्य श्रीर विषयचैतन्यका श्रभेद जैसा कि वेदान्तपरिभाषा (पृ० २३) में सवित्तर वर्शित है । न्याय वैशेषिक, सांख्य-योग, बौद्ध, मीमांसक दर्शनके अनुसार प्रत्यत्त्वका नियामक है सिककर्षजग्यत्व, जो सिककर्ष से, चाह वह सिककर्ष लौकिक हो या श्रलोंकिक, जन्य है, वह सब प्रत्यत्व । जैन दर्शनमें प्रत्यत्वके नियामक दो तत्त्व हैं । श्रागिमिक परम्पराके श्रनुसार तो एक मात्र

१. टिप्पणी पृ० २२।

R. Indian Psychology: Perception. P. 352.

२. 'श्रतः प्रत्यक्त्य कदाचिदि न निर्विशेषविषयत्वम्'—श्री भाष्य ए० २१।

आत्ममात्र सापेक्तव ही प्रत्यक्तवका नियामक (सर्वार्थ १. १२) है। जब कि तार्किक परम्पराके अनुसार उसके अलावा इन्द्रियमनोजन्यत्व भी प्रत्यक्तका नियामक फलित होता है। (प्रमाण्मी० १.२०) वस्तुतः जैनतार्किक परम्परा न्याय-वैशेपिक आदि वैदिक दर्शनानुसारियों ही है '

- ४. प्रत्यक्तत्वका क्षेत्र—प्रत्यक्तत्व केवल निर्विकल्पकमें ही मर्यादित है या बह सिकल्पक में भी है ? इसके जवाब में बौद्ध का कथन है कि वह मात्र निर्विकल्पकमें मर्यादित है। जब कि बौद्ध भिन्न सभी दर्शनोंका मन्तव्य निर्विकल्पक-सिवकल्पक दोनोंमें प्रत्यक्त्वके स्वीकारका है।
- जन्य नित्यसाधादण प्रत्यत्त—ग्रमीतक जन्यमात्रको लच्य मानकर लचाराकी चर्चा हुई पर मध्ययगर्मे जब कि ईश्वरका जात्कर्त रूपसे या वेदप्रणेत रूपसे न्याय-वैशेपिकादि दर्शनोंमें स्पष्ट स्थान निर्णीत हुन्ना तभीसे ईश्वरीय प्रत्यत्व नित्य माने जानेके कारण जन्य-नित्य उभय साधारण प्रत्यत्व लच्चण बनानेका प्रश्न ईश्वरवादियोंके सामने श्राया ! जान पड़ता है ऐसे साधारण लजाणका प्रयत्न भासर्वज्ञने सर्वप्रथम किया। उसने 'सम्यगपरोज्ञानुभव' (न्यायसार पृ० २) को प्रत्यन्न प्रमा कहकर जन्य-नित्य उभय-प्रत्यन्नका एक ही लच्या बनाया। शालिकनाथ जो प्रभाकरका अनुगामी है उसने भी 'साचात्प्रतीति' (प्रकरणप० पृ० ५१) को प्रत्यच कहकर दूसरे शुन्दीमें बाह्यविषयक इन्द्रियजन्य तथा स्थातमा स्थीर ज्ञानगाही इन्द्रियाजन्य ऐसे दिविध प्रत्यच् (प्रकरणप॰ पृ॰ ५१) के साधारण लच्चणंका प्रणयन किया। पर आगे जाकर नव्य नैयायिकोंने भासर्वज्ञके श्रपरोत्त पद तथा शालिकनाथके साज्ञात्प्रतीति पदका 'शानाकरणकशान' को जन्य-नित्य साधारण प्रत्यन्त कहकर नव्य परिभाषामें स्पष्टीकरण किया ( मुक्ता० ५२ )। इधर जैनदर्शनके तार्किकोंमैं भी साधारण-लज्रापप्रगायनका प्रश्न उपस्थित हन्त्रा जान पडता है। जैन दर्शन नित्यप्रत्यज्ञ तो मानता ही नहीं स्रतएव उसके सामने जन्य-नित्यसाधारण लच्चणका प्रश्न न था । पर सांव्यवहारिक, पारमार्थिक उभयविध प्रत्यत्तके साधारण लद्मणका प्रश्न था। जान पड़ता है इसका जवाब सर्वप्रथम सिद्धसेन दिवाकरने ही दिया। उन्होंने श्रपरोत्तरूप ज्ञानको प्रत्यत्त कहकर सांध्यवहारिक-पारमार्थिक उभयसाधारण श्रपरोत्तत्वको लक्ष बनाया (न्याया • ४)। यह नहीं कहा जा सकता कि सिब्सेनके 'श्रपरोच्च'पदके प्रयोगका प्रभाव भासवंशके लच्चण्में है या नहीं ? पर इतना तो निश्चित ही है कि जैन परम्परामें श्रपरोक्तवरूपसे साधारण लच्यका प्रारंभ सिद्धरेनने ही किया।

६. दोषका निवारण-सिद्धसेनने अपरोज्ञत्वको प्रत्यन्त मात्रका साधारण लत्तरण बनाया । पर उसमें एक त्रिट है जो किसी भी सदमप्रश तार्किकसे लिपी रह नहीं सकती। वह यह है कि अगर प्रत्यक्का लक्क्ण अपरोक्त है तो परोत्तका लक्षण क्या होगा ? अगर यह कहा जाय कि परोक्षका लक्षण प्रत्यस्तिभन्नत्व या अप्रत्यस्तत्व है तो इसमें स्पष्ट ही अन्योग्याश्रय है। जान पडता है इस दोवको दर करनेका तथा श्रापरोक्तत्वके स्वरूपको स्फट करनेका प्रयव सर्वप्रथम भद्रारक अकलक्दने किया। उन्होंने बहुत ही प्राञ्जल शब्दोंमें कह दिया कि जो जान विशद है वही प्रत्यच है—( लघी० १. ३)। उन्होंने इस वाक्यमें साधारण लक्षण तो गर्भित किया ही पर साथ ही उक्त श्रन्योन्याश्रय टोषको भी टाल दिया । क्योंकि ऋब अपरोक्तपद ही निकल गया, जो परोक्तत्वके निर्वचनकी श्रापेता रावता था । श्राकलक की लाचि शिकताने, केवल इतना ही नहीं किया पर साथ ही बैशासका स्कोट भी कर दिया। वह स्कोट भी ऐसा कि जिससे साव्यव-हारिक पारमाधिक दोनों प्रत्यक्तका संग्रह हो । उन्होंने कहा कि अनुमानादिकी अपेना विशेष प्रतिभास करना ही वैशाय है—(लघी॰ १.४)। अकलक्रका यह साधारण लाजणका प्रयत्न श्रीर स्फोट ही उत्तरवर्ती सभी श्वेताम्बर-दिगम्बर तार्किकोंके प्रत्यत्व लच्चणमें प्रतिबिभ्वित हुन्ना। किसी ने विशद पदके स्थानमें 'स्पष्ट'-पद (प्रमाण्-न०२.२) रखा तो किसीने उसी पदको ही रखा--(परी २.३)।

ग्रा॰ हेमचन्द्र जैसे अनेक स्थलों में श्रकलङ्कानुगामी हैं वैसे ही प्रत्यच्चके लच्च के बारे में भी श्रकलङ्कके ही श्रनुगामी हैं। यहाँ तक कि उन्होंने तो विश्वद पद श्रोर वैशायका विवरण श्रकलङ्कके समान ही रखा। श्रकलङ्ककी परिभाषा इतनी हद्मूल हो गई कि श्रन्तिम तार्किक उपाध्याय यशोविजयजीने भी प्रत्यच्चके लच्च ए रें।

ई॰ १६३६ ी

प्रमाण मीमांश

### बौद्धप्रत्यक्ष लक्ष्मण

बौद्ध न्यायशास्त्रमें प्रत्यत्त लत्त्य की दो परम्पराएँ देखी जाती हैं—पहली स्रभान्तपद रहित, दूसरी श्रभान्तपद सहित। पहली परम्पराका पुरस्कर्ता दिङ्नागं श्रोरं दूसरीका धर्मकीर्ति है। प्रमाणतमुच्चय (१.३) श्रोर न्यायप्रवेश (१०७) में पहली परम्पराके श्रमुसार लत्त्यण श्रोर व्याख्यान है। न्यायिकदु (१.४) श्रोर उसकी धर्मोत्तरीय श्रादि इत्तिमें दूसरी परम्पराके श्रमुसार लत्त्यण एवं व्याख्यान है। शान्तरित्तिते तत्त्वसंश्रहमें (का०१२१४) धर्मकीर्तिकी दूसरी परम्पराका ही समर्थन किया है। जान पड़ता है शान्तरित्तिकों समय तक बौद्ध तार्किकोंमें दो पत्त् स्पष्टस्त्पसे हो गए ये जिनमेंसे एक पत्त श्रभान्तपदके सिवाय ही प्रत्यत्त्वका पूर्ण लत्त्वण मानकर पीत श्रश्लादि भान्त श्रानिमें मी (तत्त्वसं०का०१३२४ से) दिङ्नाग कियत प्रमाण लत्त्वण—व्यानेका प्रयत्न करता था।

उस पचको जवाब देते हुए दिङ्नागके मतका तात्पर्य शान्तरिवृतने इस प्रकारसे बतलाया है कि जिससे दिङ्नागके अभ्रान्तपद रहित लच्चरावाक्यका समर्थन भी हो और अभ्रान्तपद सहित धर्मकीत्तीय परम्पराका वास्तविकत्व भी बना रहे। शान्तरिच्चत और उनके शिष्य कमलशील दोनोंकी दृष्टिमें दिङ्नाग तथा धर्मकीर्तिका समान स्थान था। इसीसे उन्होंने दोनों विरोधी बौद्ध तार्किक पर्चोका समन्वय करनेका प्रयत्न किया।

बौद्धतर तर्क ग्रन्थोंमें उक्त दोनों बौद्ध परम्पराश्रोंका खरडन देखा जाता है। भामहके काव्यालङ्कार (५. ६ ए॰ ३२) श्रीर उद्योतकरके न्यायवार्तिकर्में (१. १. ४. ए॰ ४१) दिङ्नागीय प्रत्यत्त् लच्चणका ही उल्लेख पाया जाता है जब कि उग्रोतकरके बादके वाचरपति, (तात्पर्य॰ ए॰ १५४) जयन्त (मञ्जरी ए॰ ५२), श्रीधर (कन्दली ए॰ १६०) श्रीर शालिकनाथ (प्रकरण प॰ ए० ४७) श्रादि सभी प्रसिद्ध वैदिक विद्वानोंकी कृतियोमें धर्मकीत्तींय प्रत्यच्च लच्चणका पूर्वपन्न रूपसे उल्लेख है।

जैन श्राचार्योने को बौद्धसम्मत प्रत्यत्त लत्त्रस्यका खरडन किया है उसमें दिङ्नागीय श्रीर धर्मकीत्तीय दोनों लत्त्रस्योंका निर्देश एवं प्रतिवाद पाया बाता है। विद्धसेन दिवाकरकी कृति रूपसे माने बानेवाले न्यायावतारमें जैन परम्परा- नुसारी प्रमाण लद्ध्यमें जो बाधवर्जितपद—( त्याया० १) है वह अस्वपादके ( त्यायस्० १. १. ४) प्रत्यत्व लद्ध्यगत अव्यिमचारिपदका प्रतिविम्ब है बा कुमारिल कर्न क समस्ने जानेवाले 'तत्रापूर्वार्यविज्ञानं प्रमाणं वाधवर्जितम्' लद्ध्यगत वाधवर्जित पदकी अनुकृति है या धर्मकीत्तीय (त्यायि० १.४) अभ्रान्तपदका रूपान्तर है या स्वयं दिवाकरका मौलिक उद्धावन है यह एक विचारणीय प्रश्न है। जो कुछ हो पर यह तो निश्चित ही है कि आ० हमचन्द्रका बौद्ध प्रत्यद्धलत्त्य विषयक खरडन धर्मकीत्तीय परम्पराको उद्देश्यमें रखकर ही है, दिक्नगायि परम्पराको उद्देश्यमें रखकर नहीं-प्र० मी० प्र० २३।

बौद्ध लच्च्यात कल्पनाऽपोढ पदमें स्थित कल्पना शब्दके स्रयंके संबंधमें खुद वौद्ध तार्किकोंमें स्थनेक भिन्न-भिन्न मत थे जिनका कुन्न लयाल शान्तरित्त (तत्वसं॰ का॰ १२१४ से ) की इससे संबन्ध रखनेवाली विस्तृत चर्चारे श्रा सकता है, एवं श्रनेक वैदिक श्रोर जैन तार्किक जिन्होंने बौद्ध-पत्तका खरडन किया है उनके विस्तृत ऊहापोहात्मक खरडन ग्रन्थसे भी कल्पना शब्दके माने जानेवाले श्रनेक श्रयोंका पता चलता है । खासकर जब हम केवल खरडन प्रधान तत्त्वोपप्लव ग्रन्थ (पृ॰ ४१) देखते हैं तब तो कल्पना शब्दके प्रचलित श्रीर सम्भवित करीब-करीब सभी श्रयों या तिद्वपयक मतींका एक बड़ा भारी संग्रह हमारे सामने उपस्थित होता है।

ऐसा होने पर भी आ० हेमचन्द्रने तो सिर्फ धर्मकीर्ति आभिमत (न्यायिक १.५) कल्पना स्वरूपका—जिसका स्वीकार और समर्थन शान्तरित्तने भी (तत्वतं का० १२१४) किया है—ही उल्लेख अपने खरडन अन्धमें किया है अन्य कल्पनास्वरूपका नहीं।

ई॰ १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

१. न्यायबा॰ पृ॰ ४१ । तात्पर्ये॰ पृ॰ १५३ । कंदली पृ॰ १६१ । न्यायम॰ पृ॰ ६२-६५ । तत्त्वार्थश्लो॰ पृ॰ १८५ । प्रमेयक॰ पृ॰ १८. B.।

#### मीमांसक का प्रत्यक्ष लक्ष्मण

मीमां सद्यं में प्रत्येच प्रमाणके स्वरूपका निर्देश सर्वप्रथम जैमिनीय स्वर्मे (१. १. ४) ही मिलता है। इस स्वर्के ऊपर शावरभाष्यके अलावा अत्य भी व्याख्याएँ और वृत्तियाँ थीं। उनमें से भवदासकी व्याख्या इस स्वर्को प्रत्यच्च लच्च्यका विधायक माननेवाली थी (श्लो० न्याय० प्रत्यच्च० श्लो० १)। द्सरी कोई व्याख्या इस स्वर्को विधायक नहीं पर अनुवादक माननेवाली थी (श्लोकवा०प्रत्यच्च० श्लो० १६)। कोई वृत्ति ऐसी भी थी (शावरभा० १. १. ५. ५) जो इस स्वर्के शाब्दिक विन्यासमें मतमेद रखकर पाठान्तर माननेवाली थी अर्थात् स्वर्मे जो सत् श्रीर तत् शब्दका क्रिक स्थान है उसके बदले तत् और सत् शब्दका व्यत्यय मानती थी।

कमारिलने इस सबको लक्षणका विधान या स्वतन्त्र श्रनवादरूप माननेवाले पूर्वमतींका निरास करके अपने अनोखे दुझसे अन्तमें उस सूत्रको अनुवादरूप ही स्थापित किया है श्रीर साथ ही उस पाठान्तर माननेवाले मतका भी निरास किया है (श्लोकवा॰ प्रत्यक्त० श्लो॰ १-३६) जैसा कि प्रभाकरने श्रपने बृहती प्रन्थमें । प्रत्यज्ञलज्ञरापरक प्रस्तुन जैमिनीय सूत्रका खराइन मीमांसकभिन्न वैदिक, बौद्ध श्रीर जैन सभी तार्किकों। किया है। बौद्ध परम्परामें सबसे प्रथम खरडन करनेवाले दिङनाग ( प्रमागासम्० १. ३७ ) जान पड़ते हैं । उसीका अनुसरण शान्तरित्तत ग्रादिने किया है। वैदिक परम्परामें प्रथम खरडन करने-वाले उद्योतकर ही (न्यायवा० पृ०४३) जान पडते हैं। वाचस्पति तो उद्योत-करके ही टीकाकार हैं (तात्वर्य० पृ० १५५) पर जयन्तने (न्यायम० पृ० १००) इसके खरडनमें विस्तार श्रीर स्वतन्त्रतासे काम लिया है। जैन परम्परामें इसके खराडनकार सर्वेप्रथम श्रकलङ्क या विद्यानन्द (तत्त्वार्थ श्लो॰ पृ॰ १८७ श्लो॰ ३७ ) जान पड़ते हैं। श्रभयदेव (सन्मित टी॰ पूर्ध ३४ ) श्रादिने उन्हींका श्चन्तमन किया है। श्चा० हेमचन्द्रने ( प्र० मी० पृ० २३. ) श्चपने पूर्ववर्ती जैन ताकिकोंका इस जैमिनीय सुत्रके खरडनमें जो अनुसरण किया है वह जयन्तके मंजरीगत (पृ॰ १००) खराडन भागका ही प्रतिबिम्ब मात्र है जैसा कि अन्य जैन तार्किक प्रन्थोंमें (स्याद्वादर० पृ० ३८१ ) है।

खरडन करते समय आ॰ हेमचन्द्रने कुमारिल-सम्मत अनुवादभङ्गीका निर्देश किया है श्रीर उस व्यत्ययवाले पाठान्तरका भी ।

### सांख्यका प्रत्यक्ष लक्ष्मण

सांख्य परम्परामें प्रत्यत्न लत्न्यके मुख्य तीन प्रकार हैं। पहिला प्रकार विन्ध्यवासीके लत्न्यका है जिसे वाचस्पतिने वार्षगण्यके नामसे निर्दिष्ट किया है (तात्पर्य० पु० १५५)। दूसरा प्रकार ईश्वरकृष्णके लत्न्यका (सांख्यका॰ ५) श्रौर तीसरा सांख्यस्त्रगत (सांख्यस्० १.८६) लत्न्यका है।

बौद्धों, जैनों स्रोर नैयायिकांने सांख्यके प्रत्यत्त लत्त्त्याका खरडन किया है। ध्यान रखनेकी बात यह है कि विन्ध्यवासीके लत्त्त्याका खरडन तो सभीने किया है पर ईश्वरकृष्ण जैसे प्राचीन सांख्याचार्यके लत्त्याका खरडन सिर्फ जयन्त (पृ०११६) ही ने किया है पर सांख्यसूनगत लत्त्त्याका खरडन तो किसी भी प्राचीन स्त्राचार्यने नहीं किया है।

बौद्धोंमें प्रथम खरडनकार दिङ्नाग (प्रमाणसमु० १. २७), नैयायिकोंमें प्रथम खरडनकार उद्योतकर (न्यायवा० पृ० ४३) श्रीर जैनोंमें प्रथम खरडनकार श्रकलङ्क (न्यायवि० १. १६५) ही जान पड़ते हैं।

श्रा॰ हेमचन्द्रने सांख्यके लच्चण खरडनमें (प्र॰ मी॰ पृ॰ २४)पूर्वाचार्योका श्रनुसरण किया है पर उनका खरडन खासकर जयन्तकृत (न्यायम॰ पृ॰ १०६) खरडनानुसारी है। जयन्तने ही विन्ध्यवासी श्रीर ईश्वरकृष्ण दोनोंके लच्चणप्रकारका खरडन किया है, हेमचन्द्रने भी उन्हींके रान्दोंमें दोनों ही के लच्चणका खरडन किया है।

ई० १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

## धारावाहिक ज्ञान

भारतीय प्रमाणशास्त्रों में 'स्मृति' के प्रामायय-ग्रप्रामाययकी चर्चा प्रथमि ही चली त्राती देखी जाती है पर धारावाहिक ज्ञानोंके प्रामायय-ग्रप्रामायय की चर्चा सम्भवतः बौद्ध परम्परासे धर्मकीतिके बाद दाखिल हुई। एक बार प्रमाण-शास्त्रोंमें प्रवेश होनेके बाद तो फिर वह सर्वदर्शनव्यापी हो गई ग्रीर इसके पद्ध-प्रतिपद्धमें युक्तियाँ तथा बाद स्थिर हो गए ग्रीर खास-खास परम्पराएँ बन गई। वाचस्पति, श्रीधर, जयन्त, उदयन श्रादि सभी न्याय-वैशेषिक दर्शनके विद्वानीने 'धारावाहिक' शानीको श्रीधगतार्थक कहकर भी प्रमाण ही माना है श्रीर उनमें 'सुद्भकालकला' के भानका निषेध ही किया है। श्रतएव उन्होंने प्रमाण लच्च में 'श्रुन्धिगत' श्रादि पद नहीं रखे।

मीमांसककी प्रभाकरीय श्लीर कुमारिलीय दोनों परम्पराश्लोंमें भी धारावाहिक शानींका प्रामायय ही स्वीकार किया है। पर दोनोंने उसका समर्थन भिन्न-भिन्न प्रकारसे किया है। प्रभाकरानुगामी शालिकनाथ 'कालकला' का भान बिना माने ही 'श्रमुभृति' होने मात्रसे उन्हें प्रमाण कहते हैं, जिस पर न्याय-वैशेषिक परम्पराकी छाप स्पष्ट है। कुमारिलानुगामी पार्थसारिथ , 'सुद्मकालकला' का

१ 'श्रनिधातार्थगन्तृत्वं च धारावाहिकिविज्ञानानामिधातार्थगोचराणां लोकिसिद्धप्रमाग्यभावानां प्रामाययं विष्टन्तीति नाद्रियामहे । न च कालभेदेनान धिगतगोचरत्वं धारावाहिकानामिति युक्तम् । परमसूद्धमाग्यां कालकलादिमेदानां पिशतलोचनैरस्माहरौरनाकलनात् । न चार्यनैव विज्ञानेनोपदिरितत्वादर्थस्य प्रवर्तितत्वात् पुरुपस्य प्रापितत्वाच्चोत्तरेपामप्रामाग्ययमेव ज्ञानानामिति वाच्यम् । निष्ट विज्ञानस्यार्थप्रपाप् प्रवर्तनादन्यद्, न च प्रवर्तनमर्थप्रदर्शनादन्यत् । तस्मा-दर्थप्रदर्शनमात्रव्यापारमेव ज्ञानं प्रवर्त्तकं प्रापकं च। प्रदर्शनं च पूर्ववदुत्तरेपामपि विज्ञानानामभित्रमिति कथं पूर्वमेव प्रमाग्यं नोत्तराय्यपि १ । है—तात्पर्य० पृ० २१ कन्दली पृ० ६१ । स्यायम० पृ० २२ न्यायक्र० ४ । १ ।

२ 'धाराबाहिकेषु तह्य 'त्तरिवज्ञानानि स्मृतिप्रमोपादिवशिष्टानि कथं प्रमाणानि ? तत्राह-ग्रन्योन्यनिरपेत्वास्तु धाराबाहिकबुद्धयः । ध्याप्रियमाणे हि पूर्वविज्ञानकारणकलाप उत्तरेशामप्युत्पत्तिरिति न प्रतीतित उत्पत्तितो वा धाराबाहिकविज्ञानानि परस्परस्यातिशेरत इति युक्ता सर्वेषामपि प्रमाणाता ।'- प्रकरणप० ए० ४२-४३; वृहतीप० ए० १०३.।

३ 'नन्वेवं घारावाहिकेयूनरेषां पूर्वयहौतार्थविषयकत्वादप्रामाययं स्यात् । तस्मात् 'श्रनुभूतिः प्रमाग्म्' इति प्रभाग्णलज्ञ्गम् । तस्मात् यथार्थमग्रङ्कीतप्राहि ज्ञानं प्रमाग्णमिति वक्तन्यम् । घारावाहिकेश्वय्युनरोत्तरेषां कालान्तरसम्बद्धस्याग्रही तस्य श्रह्णाद् युक्तं प्रामाग्यम् । सन्निप कालभेदोऽतिस्द्भग्वान्न परामुध्यत इति वेत्; श्रहो सूद्भगद्शी देवानांप्रियः ! यो हि समानविषयया विज्ञानधारया विरम्वस्थायोपरतः सोऽनन्तरज्ञ्गसम्बन्धितयार्थे स्मरति । तथाहि किमत्र घटोऽवस्थित इति पृष्टः कथयति श्रह्मिन् ज्ञ्यो मयोपलब्ध इति । तथा प्रातरारम्यौतावत्कालं मयोपलब्ध इति । कालभेदे त्वयद्वीते कथमेवं वदेत् । तस्मादस्ति कालभेदस्य परामर्शः । तदाधिक्याच्च सिद्धमन्तरेषां प्रामाग्ययम ।'-शास्त्रवी० पृ० १२४-१२६.

भान मानकर ही उनमें प्रामाययका उपपादन करते हैं क्योंकि कुमारिलपरम्परामें प्रमायलच्यामें 'श्रपूर्व' पद होनेसे ऐसी कल्पना बिना किये 'धारावाहिक' ज्ञानों के प्रामाययका समर्थन किया नहीं जा सकता । इस पर बौद्ध श्रीर जैन कल्पनाकी छाप जान पड़ती है।

बौद्ध-परम्परामें यद्यपि धर्मोत्तर ने स्पष्टतया 'धारावाहिक' का उल्लेख करके तो कुछ नहीं कहा है, फिर भी उसके सामान्य कथनसे उसका भुकाव 'धारावाहिक' को अप्रमाण माननेका ही जान पड़ता है। हेत्रुविन्दुकी टीकामें अर्चट ने 'धारावाहिक' के विषयमें अपना मन्तन्य प्रसंगवश स्पष्ट बतलाया है। उसने योगिगत 'धारावाहिक' ज्ञानोंको तो 'सूच्म कालकला' का मान मानकर प्रमाण कहा है। पर साधारण प्रमाताओं के धारावाहिकों को सूच्मकाल-भेदग्राहक न होनेसे अप्रमाण ही कहा है। इस तरह बौद्ध परम्परामें प्रमाताके भेद से 'धारावाहिक' के प्रामाण्य-अप्रामाण्यका स्वीकार है।

जैन तर्कप्रन्थों में 'धाराबाहिक' ज्ञानों के प्रामाण्य श्रप्रामाण्यके विषय में दो परम्पराएँ हैं—दिगम्बरीय श्रीर श्वेताम्बरीय। दिगम्बर परम्परा के श्रनुसार 'धाराबाहिक' ज्ञान तभी प्रमाण हैं जब वे ज्ञ्णभेदादि विशेष का भान करते हों श्रीर विशिष्टप्रमाजनक होते हों। जब वे ऐसा न करते हों तब प्रमाण नहीं हैं। इसी तरह उस परम्पराके श्रनुसार यह भी समक्षना चाहिए कि विशिष्ट-प्रमाजनक होते हुए भी 'धाराबाहिक' ज्ञान जिस द्रव्यांश में विशिष्टप्रमाजनक नहीं हैं उस श्रंश में वे श्रप्रमाण श्रीर विशेषांश में विशिष्टप्रमाजनक होने के कारण प्रमाण है श्रर्थात् एक शान व्यक्ति में भी विषय भेद की श्रपेज्ञासे प्रामाणया-

१ 'श्रत एव स्त्रनिधगतिविधये प्रमाणम्। येनैव हि ज्ञानेन प्रथममधिगतोऽधीः तेनैव प्रवर्तितः पुरुषः प्रापितश्चार्यः तत्रैवार्थे किमन्येन ज्ञानेन स्त्रिधमं कार्यम्। ततोऽधिगतिवधयमप्रमाणम्।'—न्यायवि० टी०. पृ० ३.

२ 'यदैक्षस्मन्तेव नीलादिवस्तुनि भारावाहीनीन्द्रयश्चानान्युत्पग्चन्ते वदा पूर्वेगाभिन्नयोगक्षेमत्वात् उत्तरेवामिन्द्रयश्चानानामप्रामाययमञ्जः। न चैवम् अत्रतेऽनेकान्त इति प्रमाणसंप्तववादी दर्शयबाह-पूर्वप्रत्यज्ञ्चणेन इत्यादि। एतत् परिइरति-तद् यदि प्रतिज्ञणं ज्ञणविवेकद्रशिनोऽधिकृत्योच्यते तदा भिन्नो-पयोगितया पृथक् प्रामाण्यात् नानेकान्तः। अय सर्वपदार्थेच्येक्तवाध्यवणयिनः सांव्यवहारिकान पुरुषानिमप्रत्योच्यते तदा सक्लमेव नीलसन्तानमेकमर्ग रिथरक्षं तत्याध्यां चार्थिक्यामेकारिमकासध्यवस्यन्तीति प्रामाण्यसप्युत्तरेषामनिष्टमेवेति कृतोऽनेकान्तः १'-हेतु० टी० पृ० ३७.

प्रामायय है। अकलक्क अनुगामी विद्यानन्द और माणिक्यनन्दीके अनुगामी प्रभाचन्द्रके टीकाग्रन्थोंका पूर्वापर अवलोकन उक्त नतीजे पर पहुँचाता है। क्योंकि अन्य सभी जैनाचायोंकी तरह निर्विवाद रूपसे 'स्मृतिप्रामायय' का समर्थन करनेवाले अकलक्क और माणिक्यनन्दी अपने-अपने प्रमाण लच्चामें जब बौद्ध और मीमांसकके समान 'अनिधिगत' और 'अपूर्व' पद रखते हैं तब उन पदोंकी सार्थकता उक्त तात्पर्यके सिवाय और किसी प्रकारसे बतलाई ही नहीं जा सकती चाहे विद्यानन्द और प्रभाचन्द्रका स्वतन्त्र मत कुछ भी रहा हो।

बीद्ध<sup>व</sup> विद्वान् विकल्प श्रीर स्मृति दानोंमं, मीमांसक स्मृति मात्रमें स्वतन्त्र प्रामार्च नहीं मानते । इसलिए उनके मतमे तो 'ग्रन्धिगत' श्रीर 'श्रपूर्व' पदका प्रयोजन स्पष्ट है। पर जैन परम्पराके श्रनुसार वह प्रयोजन नहीं है।

श्वेताम्बर परम्पराकं सभी विद्वान् एक मतसे धारावाहिशानको स्मृतिकी तरह प्रमाण माननेके ही पद्मं हैं। अतएव किसीने अपने प्रमाणलच्चणमें 'अनिध-गत' 'अपूर्व' आदि जैसे पदको स्थान ही नहीं दिया। इतना ही नहीं, बिक्क उन्होंने स्पष्टरूपेण यह कह दिया कि चाहे ज्ञान यहीतम्राहि हो तब भी वह अयहीतम्राहिकं समान ही प्रमाण है। उनके विचारानुसार यहीतम्राहित्व प्रामाययका विघातक नहीं, अतएव उनके मतसे एक धारावाहिक ज्ञानव्यक्तिमें विषयमेदको अपद्यांस प्रमाणय-अप्रामाण्य माननेकी जरूरत नहीं और न तो कभी किसीको अप्रमाण माननकी उरूरत है।

रवेताम्बर त्राचायोंमें भी त्रा॰ हेमचन्द्रकी खास विशेषता है क्योंकि उन्होंने यहीतप्राहि त्रोर प्रहाच्यमायप्राहि दोनोंका समत्व दिखाकर सभी धारावाहिज्ञानोंमें प्रामाययका जो समर्थन किया है वह खास माकेंका है—प्र॰ मी॰ पृ॰ ४। ई॰ १६३६]

१. 'यहातमग्रहातं वा स्वार्थं यदि व्यवस्यति ।, तल लोके न शास्त्रेषु विज्ञहाति प्रमाणताम् ॥'—तत्त्वार्थप्रलो० १. १०. ७८ । 'प्रमान्तराग्रहीतार्थप्रकाशित्वं प्रपञ्चतः। प्रामाण्यं च ग्रहीतार्थप्राहित्वेषि कथंचन ॥'—तत्त्वार्थश्लो० १.१३.६४। 'ग्रहीतप्रहृणात् तत्र न स्मृतेश्वेतप्रमाणता । धारावाह्यज्ञविज्ञानस्यैवं लभ्येत केन सा ॥'-तत्त्वार्थश्लोक० १.१३.१५ 'नन्वेवमपि प्रमाणसंप्त्वववादिताव्याषातः प्रमाणप्रतिपन्नेऽभं प्रमाणान्तराप्रतिपचिरित्यचोद्यम् । अर्थपरिच्छितिवशेषस्रवि तत्त्रवृत्तेरप्यभ्युपगमात् । प्रथमप्रमाणप्रतिपन्ने हि वस्तुन्याकारविशेषं प्रतिपद्यमानं प्रमाणान्तरमपूर्वार्थमेव वृद्धो न्यगोष इत्यादिवत् ।'—प्रमेयक० १० १६ ।

२. 'यद् गृहीतम्राहि ज्ञानं न तत्प्रमाणं, यथा स्मृतिः, गृहीतम्राही च प्रत्यच्च-पृष्ठभावी विकल्प इति भ्यापकविषद्धोपलिभ्यः'—तत्त्वसं० प० का० १२६८ ।

### स्मृति प्रामाण्य

स्मृतिको प्रमा—प्रमाण माननेके बारेमें मुख्य दो परम्पराएँ हैं—जैन श्रीर जैनेतर । जैन परम्परा उसे प्रमाण मानकर परोच्चके भेद रूपसे इसका वर्णन करती है। जैनेतर परम्परावासे वैदिक, बौद्ध, सभी दर्शन उसे प्रमाण नहीं मानते श्रतएव वे किसी प्रमाणरूपसे उसकी चर्चा नहीं करते। स्मृतिको प्रमाण न माननेवासे भी उसे श्रप्रमाण—िमध्याज्ञान—नहीं कहते पर वे प्रमाण शब्दसे उसका केवल व्यवहार नहीं करते।

स्मृत्यात्मक ज्ञानमें प्रमाण शन्दका प्रयोग करने न करनेका जो मतमेद देखा जाता है इसका बीज धर्मशास्त्रके इतिहासमें है । वैदिक परम्परामें धर्मशास्त्र रूपसे वेद स्रार्थात् श्रुतिका ही मुख्य प्रामाण्य माना जाता है । मन्वादिस्मृतिह्य धर्मशास्त्र प्रमाण है सही पर उनका प्रामाण्य श्रुतिमूलक है । जो स्मृति श्रुतिमूलक है या श्रुतिके स्रविद्ध है वही प्रमाण है स्रधात् स्मृतिका प्रामाण्य श्रुतिप्रामाण्य-तन्त्र हे स्वतन्त्र नहीं । धर्मशास्त्रके प्रामाण्य की इस व्यवस्थाका विचार बहुत पुराने समय से मीमांसादर्शन ने किया है । जान पड़ता है जब स्मृतिह्य धर्मशास्त्रको छोड़कर भी स्मृतिह्य ज्ञानमात्र के विषय में प्रामाण्यविषयक प्रश्न मीमांसकोंके सामने स्राया तब भी उन्होंने स्रपना धर्मशास्त्रविषयक उस सिद्धान्त का उपयोग करके एक साधारण ही नियम बाँध दिया कि स्मृतिज्ञान स्वतन्त्र प्रमाण नहीं है, उसका प्रामाण्य उसके कााणभूत श्रुत्यक्र प्रामाण्य पर निर्मर है स्रतिह्य वह मुख्य प्रमाणक्यसे गिनी जाने योग्य नहीं । सम्भवतः वैदिक धर्मजीवी मीमांसा दर्शन के इस धर्मशास्त्रीय या तत्वज्ञानीय (नर्यायका प्रभाव सभी न्याय, वैशेषिक, सांख्य , योग स्नादि इतर वैदिक दर्शनों पर पड़ा है।

१. 'पारतन्त्र्यात् स्वतो नेषां प्रमाणस्वावधारणा । स्रप्रामाययविकल्पस्त द्रिटिम्नैव विद्वन्यते ॥ पूर्वविज्ञानविषयं विज्ञानं स्मृतिदच्यते । पूर्वज्ञानाद्विना तस्याः प्रामाण्यं नावधार्यते ॥'-तन्त्रदा० प्र० ६६ ।

२. 'एतदुक्तं भवति—सर्वे प्रमासादयोऽनिधगतमर्थे सामान्यतः प्रकारतो वाऽधिगमयन्ति, स्मृतिः पुनर्न पूर्वानुभवमयीदार्मातकामति, तद्विषया तदूर्नावषया वा, न त तद्विकावषया, सोऽयं वृत्त्यन्तराद्विशेषः स्मृतेरिति विमृशाति।'— तत्त्ववै १. ११।

श्रतएव वे श्रपने-श्रपंने मन्तव्यकी पुष्टिमें चाहे युक्ति भिन्न-भिन्न बतलाएँ फिरं भी वे सभी एक मतसे स्मृतिरूप शानमें प्रमाण शब्दका व्यवहार न करनेके ही पद्ममें हैं।

क्रमारिल श्रादि मीमांसक कहते हैं कि स्मृतिज्ञान श्रनुभव द्वारा ज्ञात विषयको ही उपस्थित करके कृतकृत्य हो जानेके कारण किसी अपूर्व अर्थका प्रकाशक नहीं, वह केवल एहीतग्राहि है श्रीर इसीसे वह प्रमाण नहीं। प्रशस्तपादके अनुगामी श्रीधरने भी उसी मीमांसककी गृहीतग्राहित्ववाली युक्तिका अवलम्बन करके स्मृतिको प्रमाखन्नाह्य माना है (कन्दली पृ० २५७)। पर अप्रचापदके अनुगामी जयन्तने दसरी ही यक्ति बतलाई है। वेकहते हैं कि स्मितिज्ञान विषयरूप अर्थके सिवाय ही उत्पन्न होनेके कारण अनर्थन होनेसे प्रमाण नहीं । जयन्तकी इस यक्तिका निरास श्रीधरने किया है। अञ्चपादके हो अनुगामी वाचस्पति मिश्रने तीसरी युक्ति दी है। वे कहते हैं कि लोकव्यवहार स्मृतिको प्रमाण माननेके पच्चेमं नहीं है अप्रतएव उसे प्रमा कहना योग्य नहीं। वे प्रमाकी व्याख्या करते समय स्मृतिभिन्न ज्ञानको लेकर ही विचार करते हैं (तात्पर्य प्र॰ २०)। उदयनाचार्यने भी स्मृतिको प्रमाण न माननेवाले सभी पूर्ववर्ती तार्किकोंकी युक्तियोंका निरास करके ग्रन्तमें वाचस्पति मिश्रके तात्पर्यका श्रनुसरण करते दृए यही कहा है कि स्त्रनपेत्त होनेके कारण स्त्रनुभव ही प्रमाण कोटिमें गिना जाना चाहिए, स्मृति नहीं: क्योंकि वह अनुभवसापेच है श्रीर ऐसा माननेका कारण लोकव्यवहार ही है ।

१. 'तत्र यत् पूर्विवज्ञानं तस्य प्रामाणयमिष्यते । ततुपस्थानमात्रेषा स्मृतेः स्याद्विरितार्थता ॥'-श्लोकवा० अनु० श्लो० १६० । प्रकरणप० ए० ४२ ।

२. 'न स्पृतेरप्रमाणत्वं ग्रहोतप्राहिताकृतम् । ऋषि त्वनर्थजन्यत्वं तद-प्रामाण्यकारणम् ॥'-न्यायम० पृ० २३ ।

३. 'ये त्वनर्धजत्वात् स्मृतेरप्रामाययमाहुः तेषामतीतानगतिवषयस्यानुमान-स्याप्रामाययं स्यादिति दूषसम् ॥'-कन्दली० ए० २५७।

<sup>.</sup> ४. 'क्यं तिर्हे स्पृतेव्यंवच्छेदः १ अननुभवत्वेनेव । यथायों झनुभवः प्रमेति प्रामायिकाः परयन्ति । 'तत्त्वशानाद्' इति सूत्रणात् । अव्यभिचारि ज्ञानमिति च । नतु स्पृतिः प्रमेव किं न स्याद् यथार्यशानत्वात् प्रत्यचाद्यनुभूतिवदिति चेत् । न । सिद्धे व्यवहारे निमित्तानुसरणात् । न च स्वेच्छाकांस्पतेन निमित्तेन लोक-व्यवहारिनयमनम् , अव्यवस्थया लोकव्यवहारिवय्नवप्रसङ्गात् । न च स्पृतिहते प्रमाणाभ्यकानां महर्गाणां प्रमाणव्यवहारोऽस्ति, पृथगनुपःशात्।'-न्यायकु०४.१

बौद्धदर्शन स्मृतिको प्रमाण नहीं मानता । उसकी युक्ति भी भीमांसक या वैशोधिक जैसी ही है श्रयांत् स्मृति गृहीतग्राहिणी होनेसे ही प्रमाण नहीं (तस्वसं० प० का० १२६८०)। फिर भी इस मन्तव्यके बारेमें जैसे न्याय वैशोधिक आदि दर्शानों पर भीमांसा—धर्मशास्त्र—का प्रभाव कहा जा सकता है वैसे बौद्ध-दर्शान पर कहा नहीं जा सकता क्योंकि वह वेदका ही प्रामाण्य नहीं मानता। विकल्पशानमात्र को प्रमाण न मानके कारण बौद्ध दर्शनमें स्मृतिका प्रामाण्य प्रसक्त ही नहीं है।

जैन तार्किक स्मृतिको प्रमाण न माननेवाले भिन्न-भिन्न उपर्युक्त दर्शनोंकी गृहीतप्राहित्व, अनर्थजत्व, लोकव्यवहाराभाव आदि सभी युक्तियोंका निरास करके केवल यही कहते हैं, कि जैसे संवादी होनेके कारण प्रत्यत्त आदि प्रमाण कहे जाते हैं वैसे ही स्मृतिको भी संवादी होने ही से प्रमाण कहना युक्त है। इस जैन मन्तव्यमें कोई मतमेद नहीं। आचार्य हेमचन्द्रने भी स्मृतिप्रामाण्यकी पूर्व जैन परम्पराका ही अनुसरण किया है—प्र० मी० पृ० २३।

स्मृतिज्ञानका ऋविसंवादित्व सभीको मान्य है। वस्तुस्थितिमें मतभेद न होने पर भी मतभेद केवल प्रमा शब्दसे स्मृतिज्ञानका व्यवहार करने न करनेमें है।

ई० १६३६ ]

िप्रमाण मीमांसा

१. 'गृहीतग्रह्यान्नेष्ट सांवृतं''"''–(सांवृतम्—विकस्पेशानम्–मनोरथ०) प्रमायावा० २.५ ।

२. 'तथाहि—श्रमुण्याऽप्रामार्ग्यं कुतोऽयमाविष्कुवीत, किं गृहीतार्थाप्राहि-त्वात्, परिन्छितिविशेषाभावात्, श्रमत्यतीतेर्थे प्रवर्तमानत्वात्, श्रर्थादनु-त्पद्यभानत्वात्, विसंवादकत्वात्, समारोपाव्यवच्छेदकत्वात्, प्रयोजनाप्रसाधक-त्वात् वा।''-—स्याद्धादर० ३.४।

# प्रत्यभिज्ञा

प्रत्यभिज्ञाके विषयमें द। बातें ऐसी हैं जिनमें दार्शनिकोंका मतमेद रहा है—पहली प्रामाययकी और दूसरी स्वरूपकी। बौद्ध परम्परा प्रत्यभिज्ञाको प्रमाय नहीं मानती क्योंकि वह च्या्यकवादी होनेसे प्रत्यभिज्ञाका विषय माने जानेवाले स्थिरत्वको ही वास्तविक नहीं मानती। वह स्थिरत्वप्रतीतिको साहस्यमूलक मानकर भ्रान्त ही समक्षती हैं । पर बौद्धभिन्न जैन, वैदिक दोनों परम्पराके सभी दार्शनिक प्रत्यभिज्ञाको प्रमाया मानते हैं। वे प्रत्यभिज्ञाको प्रमाया मानते हैं। वे प्रत्यभिज्ञाके प्रामाययके स्थाधार पर ही बौद्धसम्मत च्याभङ्गका निरास और नित्यत्व—स्थिरत्व—का समर्थन करते हैं। जैन परम्परा न्याय, वैशेषिक स्थादि वैदिक दर्शनोंको तरह एकान्त नित्यत्व किंवा क्टस्थ नित्यत्व नहीं मानती तथापि वह विभिन्न पूर्वापर स्थवस्थाओं में भुवत्वको वास्तविक रूपसे मानती है स्रतएव वह भी प्रत्यभिज्ञाके प्रमाययको पञ्चपातिना है।

प्रत्यभिज्ञाके स्वरूपके संबन्धमें मुख्यतया तीन पत्त हैं—बीद्ध, बैदिक श्रीर जैन । बौद्धपत्त कहता है कि प्रत्यभिज्ञा नामक कोई एक ज्ञान नहीं है किन्तु स्मरण् श्रीर प्रत्यन्त ये समुचित दो ज्ञान ही प्रत्यभिज्ञा शब्दसे व्यवहृत होते हैं । उसका 'तत्' श्रांश श्रतीत होने से परंचित्तप होनेके कारण स्मरण्माह्य है वह प्रत्यन्त्रमाह्य हो ही नहीं सकता । इस तरह विपयगत परोत्ता-परोत्त्वत्वके श्राधार पर दो ज्ञानके समुच्चयको प्रत्यभिज्ञा कहनेवाले बौद्धपन्तके विद्ध त्याय, मीमांसक श्रादि बैदिक दर्शन कहते हैं कि प्रत्यमिज्ञा यह प्रत्यन्त करण एक ज्ञान है प्रत्यन्त-स्मरण् दो नहीं । इन्द्रियजन्य प्रत्यन्तेमं वर्तमान मात्र विषयकत्वका जो नियम है वह सामान्य नियम है श्रतएव सामग्राविशेषद्शामें यह नियम सापवाद बन जाता है । बाचस्पति सिश्र प्रत्यभिज्ञामें प्रत्यन्तका उपपादन करते हुए कहते हैं कि संस्कार या स्मरण्डव प्रक्ष वर्तमान वर्तमान वर्षे करते हुए कहते हैं कि संस्कार या स्मरण्डव प्रक्ष वर्तमान वर्तमान करते हुए कहते हैं कि संस्कार या स्मरण्डव प्रक्ष वर्तमान

१ प्रमाणवा॰ १. ५०१-२ । तत्त्वसं॰ का॰ ४४७ ।
२ र्भा..तस्माद् द्वे एते ज्ञाने स इति स्मरणम् श्रयम् इत्यनुभवः'-न्यायम॰
पु॰ ४४६ ।

मात्रप्राही भी इन्द्रिय, श्रातीतावस्थाविशिष्ट वर्तमानको ग्रह्म कर सकनेके कारम् प्रत्यभिज्ञाजनक हो सकती है । जयन्त वाचस्पतिके उक्त कथनका श्रनुसरम् करनेके श्रातावा भी एक नई युक्ति प्रदर्शित करते हैं। वे कहते हैं कि स्मरम्प सहकृतहन्द्रियजन्य प्रत्यच्चके बाद एक मानसज्ञान होता है जो प्रत्यभिज्ञा कहलाता है। जयन्तका यह कथन पिछुले नैयायिकोंके श्रातीकिकप्रत्यच्चादकी कहपनाका बीज माल्यम होता है।

जैन तार्किक प्रत्यभिशाको न तो बौद्धके समान श्वानसमुच्चय मानते हैं श्रीर न नैयायिकादिकी तरह बहिरिन्द्रियज प्रत्यत्व । वे प्रत्यभिश्वोको परोत्व ज्ञान मानते हैं । श्रीर कहते हैं कि इन्द्रियजन्य ज्ञान श्रीर स्मरण्के बाद एक संकलनात्मक विज्ञातीय मानस शान पैदा होता है वही प्रत्यभिश्वा कहलाता है । श्रकलङ्कोपश्च (लष्मी॰ ३. १. से) प्रत्यभिश्चाकी यह व्यवस्था जो स्वरूपमें जयन्तको मानसशान की कस्पनाके समान है वह सभी जैन तार्किकोंके द्वारा निर्विवादरूपसे मान ली गई है । श्राचार्य हेमचन्द्र भी उसी व्यवस्थाके श्रनुमार प्रत्यभिशाका स्वरूप मानकर परपञ्चनिराकरण्य श्रीर स्वपञ्चसर्मन करते हैं—प्र॰ मी० पृ० ३४. ।

मीमांसक (श्लोकवा॰ स्॰ ४. श्लो॰ २३२-२३७.), नैयायिक (त्यायस्० १. १. ६.) श्रादि उपमानको स्वतन्त्र प्रमाण मानते हैं जो साहश्य-वैसहश्य विषयक है। उनके मतानुसार हस्वत्व, दीर्घत्व श्रादि विषयक श्रनेक सप्रतियोगिक ज्ञान ऐसे हैं जो प्रत्यच्च ही हैं। जैन तार्किकोंने प्रथमसे ही उन सबका समावेश, प्रत्यभिज्ञानको मतिज्ञानके प्रकारविशेषरूपसे स्वतन्त्र प्रमाण मानकर, उसीम किया है, जो ऐकमत्यसे सर्वमान्य हो गया है

इं० १६३६ ]

[ प्रमाण मीसांसा

१ तात्वर्य० पृ० १३६ ।

२ 'एवं पूर्वज्ञानिवशेषितस्य स्तम्भादेविशेषण्यमतीतच्याविषय इति मानसी प्रत्यभिज्ञा।'-न्यायम० ए० ४६१।

### तर्क प्रमाण

भगवान महावीर, बुद्ध और उपनिषदके सैकड़ों वर्ष पूर्व भी ऊढ़ (ऋग॰ २०. १३१ १०) श्रीर तर्क (रामायण ३. २३. १२.) ये दो धात तथा तज्जन्य रूप संस्कृत-प्राकृत भाषामें प्रचलित रहे । श्रागम, पिटक श्रीर दर्शनसूत्रोंमें उनका प्रयोग विविध प्रसंगोंमें थोडे-बहत भेदके साथ विविध ऋथोंमें देला जाता है । सब श्रथों में सामान्य श्रंश एक ही है श्रीर वह यह कि विचारात्मक शानव्यापार । जैमिनीय सत्र श्रीर उसके शाबरभाष्य श्रादि व्याख्याप्रन्थोंमें उसी भावका द्योतक ऊह शब्द देखा जाता है, जिसको जयन्त ने मंजरीमें श्रानुमानात्मक या शब्दात्मक प्रमाण समक्रकर खरडन किया है (न्यायम॰ पृ॰ ५८८) । न्यायसूत्र (१.१.४०) में तर्कका लज्ञण है जिसमें ऊह शब्द भी प्रयुक्त है और उसका अर्थ यह है कि तर्कात्मक विचार स्वयं प्रमाण नहीं किन्तु प्रमाणानुकल मनोव्यापार मात्र है। पिछले नैयायिकीन तर्कका अर्थविशोप स्थिर एवं स्पष्ट किया है। श्रीर निर्णय किया है कि तर्क कोई प्रमाणात्मक ज्ञान नहीं है किन्त व्यातिज्ञानमें बाधक होनेवाली अप्रयोज-कत्वशङ्काको निरस्त करनेवाला व्याप्यारोपपूर्वक व्यापकारोपस्वरूप आहार्य ज्ञान मात्र है जो उस व्यभिचारशङ्काको हटाकर व्याप्तिनिर्णयमें सहकारी या उपयोगी हो सकता है (चिन्ता० अन्० प० २१०: न्याय० वृ० १. १. ४० ) । प्राचीन समयसे ही न्याय दर्शनमे तर्कका स्थान प्रमाणकोटिमें नहीं है । न्यायदर्शनके विकासके साथ ही तर्कके ऋर्थ एवं उपयोगका इतना विशादीकरण हन्ना है कि

१ 'उपसर्गाद्धस्व ऊहतेः ।'-पा॰ सू॰ ७. ४. २३। 'नैषा तर्केशा मतिरापनेथा'-कठ॰ २. ६।

२ 'तका जत्थ न विज्ञइ'-म्राचा० स्०१७०। 'विहिंसा वितक्क'-मिजिम्र० सब्वासवसुत २. ६। 'तर्काप्रतिष्ठानात्'-ब्रह्मस्० २. १.११। न्यायस्०१.१.४०।

३ 'त्रिविधश्च ऊहः । मन्त्रसामसंस्कारविषयः ।'— शाबरमा० ६. १. १ । बैमिनीयन्या० ऋध्याय ६. पाद १. ऋषि० १ ।

४ न्यायस्० १. २. १।

इस विषय पर बड़े सूद्धम श्रीर सूद्धमतर ग्रन्थ लिखे गए हैं जिनका श्रारम्भ गंगेश उपाध्यायसे होता है।

बौद्धतार्किक (हेतुवि॰ टी॰ पृ॰ १७) भी तर्कात्मक विकल्पज्ञानको व्याप्तिज्ञानोपयोगी मानते हुए भी प्रमाण नहीं मानते। इस तरह तर्कको प्रमाण-कप माननेकी मीमांखक परम्परा श्रोर श्रप्रमाणकप होकर भी प्रमाणानुप्राहक माननेकी नैयायिक श्रोर बौद्ध परम्परा है।

जैन परम्परामें प्रमाण्यक्षये माने जानेवाले मितिज्ञानका द्वितीय प्रकार ईहा जो वस्तुतः गुण्दोषिवचारणात्मक ज्ञानव्यापार ही है उसके पर्यायक्ष्यये उह स्त्रीर तर्क दोनों शब्दोंका प्रयोग उमास्वातिने किया है (तत्त्वार्थमा० १.१५)। जब जैन परम्परामें तार्किक पद्वितिये प्रमाणके भेद स्त्रीर लच्चण स्त्रादिकी व्यवस्था होने लगी तब सम्भवतः सर्वप्रथम स्रकलङ्कने ही तर्कका स्वरूप, विषय, उपयोग स्त्रादि स्थिर किया (लची० स्विव० ३.२.) जिसका स्त्रनुसरण पिछले सभी जैन तार्किकोंने किया है। जैन परम्परा मीमांसकोंकी तरह तर्क या उहको प्रमाणात्मक ज्ञान ही मानती स्त्राई है। जैन तार्किक कहते हैं कि व्याप्तिज्ञान ही तर्क या उह शब्दका स्त्रशं है। चिरायात स्त्रार्यपरम्पराके स्त्रित परिचित उह या तर्क शब्दको लेकर ही स्रकलङ्कन परोच्नमाणके एकभेद रूपसे तर्कप्रमाण स्थिर किया। स्त्रीर वाचस्पति मिश्र स्त्रादि वैयायिकोंने व्याप्तिज्ञानको कहीं मानसमत्यचरूप, कहीं लेकिकप्रत्यचरूप, कहीं स्त्रनुमिति स्त्रादि रूप माना है उसका निरास करके जैन तार्किक व्याप्तिज्ञानको एकरूप ही मानते स्त्राप्ट है। वह रूप है उनकी परिभाषाके स्त्रनुसर तर्कपद्मित्वाच । स्त्राचार्य हेमचन्द्र उसी पूर्वपरम्पराके समर्थक हैं पर भी० पूर्व १६।

ई० १६३६ ]

**प्रमाण**मीमांसा

### **अनुमान**

श्रनुमान शब्दके श्रनुमिति श्रीर श्रनुमितिकरण ऐसे दो श्रर्थ हैं। जब श्रनुमान शब्द भाववाची हो तब श्रनुमिति श्रीर जब करणवाची हो तब श्रनुमितिकरण श्रर्थ निकलता है।

श्रनुमान शब्दमें श्रनु श्रोर मान ऐसे दो श्रंश है। श्रनुका श्र्यं है परचात् श्रोर मानका श्रयं है ज्ञान श्रयांत् जो किसी श्रन्य ज्ञानके बाद ही होता है वह श्रनुमान । परन्तु वह श्रन्य ज्ञान खास ज्ञान ही विविद्यत है, जो श्रनुमितिका कारण होता है। उस खास ज्ञान रूपसे व्याप्तिज्ञान—जिसे लिङ्गपरामर्श भी कहते हैं—इष्ट है। प्रत्यन्त श्रीर श्रनुमान ज्ञानमें मुख्य एक श्रन्तर यह भी है कि प्रत्यन्त ज्ञान नियमसे ज्ञानकारणक नहीं होता, जब कि श्रनुमान नियमसे ज्ञानकारणक नहीं होता, जब कि श्रनुमान नियमसे ज्ञानकारणक ही होता है। यही भाव श्रनुमान शब्दमें मीजूद 'श्रनु' श्रंशके द्वारा स्वित किया गया है। यद्यपि प्रत्यन्तभिन्न दूसरे भी ऐसे ज्ञान हैं जो श्रनुमान कोटिमें न गिने जाने पर भी नियमसे ज्ञानकन्य ही हैं, जैसे उपमान शाब्द, श्रयांपित श्रादि; तथापि दर श्रमलमें जैसा कि वैशेषिक दर्शन तथा बीद दर्शन में माना गया है—प्रमाण के प्रत्यन्त श्रीर श्रनुमान ऐसे दो ही प्रकार हैं। बाकी के सब प्रमाण किसी न किसी तरह श्रनुमान प्रमाणमें समाए जा सकते हैं जैसा कि उक्त दिप्रमाणवादी दर्शनोंने समाया भी है।

अनुमान किसी भी विषयका हो, वह किसी भी प्रकारके हेतुसे जन्य क्यों न हो पर इतना तो निश्चित है कि अनुमानके मूलमें कहीं न कहीं प्रत्यद्ध रानका अस्तित्व अवश्य होता है। मूलमें कहीं भी प्रत्यद्ध न हो ऐसा अनुमान हो ही नहीं सकता। जब कि प्रत्यद्ध अपनी उत्पत्तिमें अनुमानकी अपेद्धा कदापि नहीं रखता तब अनुमान अपनी उत्पत्तिमें प्रत्यद्धकी अपेद्धा अवश्य रखता है। यही भाव न्यायस्त्रगत अनुमानके लद्धायों भे 'तत्पूर्वकम्' (१.१.५)

१. जैसे 'तत्पूर्वक' शब्द प्रत्यस्त्र स्त्रौर स्रतुमानका पौर्वापर्य प्रदर्शित करता है वैसे ही जैन परम्परामें मित स्त्रौर श्रुतसंज्ञक दो ज्ञानोंका पौर्वापर्य बतलानेवाला 'महचुब्वं जेस सुय' (नन्दी सू० २४) यह शब्द है। विशेषा० गा० ⊏६, १०५, १०६। शब्दे ऋषिने व्यक्त किया है, जिसका श्रन्सरण संख्यकारिका (का॰ ५) श्रादिके श्रनुमान लच्चमें भी देखा जाता है।

श्रनुमानके स्वरूप श्रीर प्रकार निरूपण श्रादिका जो दार्शनिक विकास हमारे सामने है उसे तीन युर्गोमें विभाजित करके हम ठीक-ठीक समभ सकते हैं १ वैदिक युग, २ बौद्ध युग श्रोर ३ नव्यन्याय युग।

१—विचार करनेसे जान पड़ता है कि श्रनुमान प्रमायके लच्चा श्रीर प्रकार श्रादिका शास्त्रीय निरूपण वैदिक परम्परामें ही शुरू हुन्ना श्रीर उसीकी विविध शासाश्रोंमें विकसित होने लगा। इसका प्रारंभ कब हुन्ना, कहाँ हुन्ना, किसने किया, इसके प्राथमिक विकासने कितना समय लिया, वह किन किन प्रदेशोंमें सिद्ध हुन्ना इत्यादि प्रश्न शायद सदा ही निरुत्तर रहेंगे। फिर भी इतना तो निश्चित रूपसे कहा जा सकता है कि इसके प्राथमिक विकासका प्रस्थन भी वैदिक प्रयुग्त प्राचीन श्रन्य प्रस्थों में देखा जाता है।

यह विकास वैदिकयुगीन इसिलए भी है कि इसके प्रारम्भ करनेमें जैन श्रीर बौद्ध परम्पराका हिस्सा तो है ही नहीं बिल्क इन दोनों परम्पराश्रोंने वैदिक परम्परासे ही उक्त शास्त्रीय निरूपणको शुरूमें श्रव्यशः श्रपनाया है। यह बैदिकयुगीन श्रनुमान निरूपण हमें दो वैदिक परम्पराश्रोंमें थोड़े बहुत हेर फेरके साथ देखनेको मिलता है।

- (ग्र) वैशेषिक ग्रौर मीमांसक परम्परा—इस परम्पराको स्पष्टतया व्यक्त करनेवाले इस समय हमारे सामने प्रशस्त ग्रौर शावर दो भाष्य हैं। दोनोंभें ग्रानुमानके दो प्रकारोंका ही उल्लेख हैं जो मूलमें किसी एक विचार परम्पराका स्वक है। मेरा निजी भी मानना है कि मूलमें वैशेषिक ग्रौर मीमांसक दोनों परम्पराएँ कभी ग्राभिन थाँ, जो ग्रागे जाकर कमशाः जुदी हुई ग्रौर भिन्न-भिन्न मार्गसे विकास करती गई।
  - (ब) दूसरी वैदिक परम्परामें न्याय, सांख्य ग्रौर चरक इन तीन शास्त्रीं-
- १. 'ततु द्विविधम्—प्रत्यत्ततो दृष्टसम्बन्धं सामान्यतो दृष्टसम्बन्धं च'— शावरभा० १. १. ५ । एततु द्विविधम्—दृष्टं सामान्यतो दृष्टं च'—प्रशस्त• पृ० २०५ ।
- २. मीमांसा दर्शन 'स्रथातो धर्मिजज्ञासा'में धर्मसे ही शुरू होता है वैसे हो वैशेषिक दर्शन भी 'स्रथातो धर्मे व्याख्यास्यामः' सूत्रमें धर्मिनरूपणेले शुरू होता है। 'चोदनालच्चणोऽधों धर्मः' स्रोर 'तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाययम्' दोनोंका भाव समान है।

का समावेश है। इनमें अनुमानके तीन प्रकारोंका उल्लेख व वर्णन हैं। वैशेषिक तथा मीमांसक दर्शनमें वर्णित दो प्रकारके बीधक शब्द करीब करीब समान हैं, जब कि न्याय आदि शास्त्रोंकी दूसरी परम्परामें पाये जानेवालें तीन प्रकारोंके बोधक शब्द एक ही हैं। अलबत्ता सब शास्त्रोंमें उदाहरण एकसे नहीं हैं।

जैन परम्परामें सबसे पहिले अनुमानके तीन प्रकार अनुयोगद्वारस्त्रमें— जो ई० स० पहलो शताब्दीका है—ही पाये जाते हैं, किनके बोधक शब्द अन्तरशः न्यायदर्शनके अनुसार ही हैं। फिर भी अनुयोगद्वार वर्षित तीन प्रकारोंके उदाहरखोंमें इतनी विशेषता अवश्य है कि उनमें भेद-प्रतिभेद रूपसे वैशेषिक-मीमांसक दर्शनवाली द्विविध अनुमानकी परम्पराका भी समावेश हो ही गया है।

बौद्ध परम्परामें अनुमानके न्यायस्त्रवाले तीन प्रकारका ही वर्णन है जो एक मात्र उपायद्ध्य (पृ० १३) में अभी तक देखा जाता है। जैसा समभा जाता है, उपायद्ध्य अगर नागार्जुनकृत नहीं हो तो भी वह दिङ्नागका पूर्ववर्ती अवश्य होना चाहिए। इस तरह हम देखते हैं कि ईसाकी चौथी पाँचवीं शतान्दी तकके जैन-बौद्ध साहित्यमें वैदिक ग्रुगीन उक्त दो परम्परास्रों के अनुमान वर्णनका ही संग्रह किया गया है। तब तकमें उक्त दोनों परम्पराएँ मुख्यत्या प्रमाखके विगयमें खासकर अनुमान, प्रणाल विगयमें वैदिक परम्पराक्ष ही अनुसरण करती हुई देखी जाती हैं।

२-ई० स० की पाँचवीं शताब्दीं इस विषयमें बौद्ध्युग शुरू होता है। बौद्ध्युग इसिलेये कि श्रव तकमें जो श्रनुमान प्रखाली वैदिक परम्पराके श्रनुसार ही मान्य होती त्राई थी उसका पूर्ण बलसे प्रतिवाद करके दिङ्नागने श्रनुमान का लक्ष्य स्वतन्त्र भावसे रचा श्रीर उसके प्रकार भी श्रपनी बौद्ध दृष्टिसे बतलाए। दिङ्नागके इस नये श्रनुमान प्रखानको सभी उत्तरवर्ती बौद्ध विद्वानोंने

१ 'पूर्ववच्छेपवत्सामान्यतो दृष्ट' च' न्यायस्॰ १.१.५। माठर० का०५। चरक० सूत्रस्थान रुलो० २८, २६।

२ 'तिविहे पपण्ते तजहा—बुब्बवं, सेसवं, दिहसाहम्मवं।'—म्रनुयो० पु० २१२A।

३ प्रमाण्यमु॰ २. १. Buddhist Logic. Vol. I. p. 236.

अपनाया श्रीर उन्होंने दिङ्नागकी तरह ही न्याय आदि शास्त्र सम्मत वैदिक परम्पराके अनुमान लच्या, प्रकार आदिका खरडन किया श्रे को कि कभी प्रितिद्ध प्ववर्ती बौद्ध तार्किकोंने खुद ही स्वीकृत किया था। अवसे वैदिक और बौद्ध तार्किकोंके बीच खरडन-मर्गडनकी खास आमने-सामने छावनियाँ बन गईं। वात्स्यायनभाष्यके टीकानुटोकाकार उद्योतकर, वाचस्पति मिश्र आदिने वसुवन्धु, दिङ्नाग, धर्मकीर्ति आदि बौद्ध तार्किकोंके आ मुमानलच्च्पप्रयायन आदिका जोर-शोरिसे खरडन किया जिसका उत्तर किमक बौद्ध तार्किक देते गए हैं।

बौद्धयुगका प्रभाव जैन परम्परा पर भी पड़ा । बौद्धतार्किकों के द्वारा वैदिक परम्परासम्मत श्रमुमान लज्ञ्ण, भेद श्रादिका खरडन होते श्रीर स्वतन्त्रभावसे लज्ञ्णप्रण्यन होते देखकर सिद्धसेन के जैन तार्किकोंने भी स्वतन्त्रभावसे श्रमुनी दृष्टिक श्रमुसार श्रमुमानका लज्ञ्णप्रण्यन किया । भट्टारक श्रकलङ्कने उस सिद्धसेनीय लज्ञ्णप्रण्यन मात्रमें ही सन्तोष न माना । पर साथ ही बौद्धनार्किकोंको तरह वैदिक परम्परा सम्मत श्रमुमानके भेद प्रभेदोंके खरडनका स्त्रपात भी स्पष्ट किया किया विद्यानन्द श्रादि उत्तरवर्ती दिगम्बरीय तार्किकोंने विस्तृत व प्रस्नवित किया वि

नए बौद्ध युग के दो परिणाम स्पष्ट देखे जाते हैं। पहिला तो यह कि बौद्ध स्त्रोर जैन परम्परामें स्वतन्त्र भावसे अनुमान लच्चण स्त्रादिका प्रयापन श्रीर स्वपने ही पूर्वाचारोंके द्वारा कभी स्वीकृत वैदिक परम्परा सम्मत श्रनुमानलच्चण विभाग श्रादिका खराडन। दूसरा परिणाम यह है कि सभी वैदिक विद्वानोंके द्वारा बौद्ध सम्मत श्रनुमानप्रणालीका खराडन व श्रपने पूर्वाचार्य सम्मत श्रनुमान प्रणालीका स्थापन। पर इस दूसरे परिणाममें चाहे गौर्ण रूपसे ही सही एक बात यह भी उल्लेख योग्य दाखिल है कि भासवंज्ञ जैसे वैदिक परम्पराक किसी

१ 'श्रुनुमानं लिङ्गादर्थदर्शनम्'-न्यायप्र० पृ०७ । न्यायवि० २.३ । तत्त्वसं०का०१३६२ ।

२ प्रमागासमु० परि० २ । तत्त्वसं० का० १४४२ । तात्पर्यं० पृ० १८० ।

३ न्यायवा० प्र० ४६ । तान्पर्य० प्र० १८० ।

४ 'साध्याविनाभुनो लिङ्गात्साध्यानश्चायकं समृतम्। श्रनुमानम्'—- न्याया• ५।

५ न्यायवि० २. १७१, १७२।

६ तत्त्वार्थश्लो० ए० २०५ । प्रमेयक० प्र० १०५ ।

तार्किकके लज्ञ्या प्रण्यनमें बीद्ध लज्ञ्यका भी श्रसर श्रा गया को जैन तार्किकोंके लज्ञ्य प्रण्यनमें तो बीद्धयुगके प्रारम्भसे हो श्राज तक एक-सा चला श्राया है ।

३—तीसरा नव्यत्याययुग उपाध्याय गोग्नसे शुरू होता है। उन्होंने ऋपने वैदिक पूर्वाचार्योंक अनुमान लज्ज्ज्ज्ञको कायम रखकर भी उसमें सुद्म परिष्कार वैदिक पूर्वाचार्योंक अनुमान लज्ज्ज्ज्ञको कायम रखकर भी उसमें सुद्म परिष्कार वैदिक टक्षानके परिष्कारकोंने किया। इस नवीन परिष्कारके समयसे भारतवर्षमें बौद्ध तार्किक करीय-करीय नामग्नेप हो गए। इसलिए बौद्ध ग्रन्थोंमें इसके स्वीकार या खरण्डनके पाये जानेका तो सम्भव ही नहीं पर जैन परम्याके बारेमें ऐसा नहीं है। जैन परम्या तो पूर्वकी तरह नव्यन्याययुगके ममंग्र कोई जैन तार्किक कुए भी नहीं। उपाध्याय यशोविजयजी जैसे तन्वचिन्तामीण और आलोक आदि नव्यन्यायके अप्रभाग स्वाकार या खरण्डन देशा मार्ग के प्रम्याने सद्ममञ्च तार्किक जैन परम्पामें हुए हैं किर भी उनके तर्कभागा जैसे प्रन्थों नव्यन्याययुगीन परिष्कृत अनुमान लज्ज्ज्ञका स्वीकार या खरण्डन देशा नहीं जाता। उपाध्यायजीन भी अपने तर्कभाषा जैसे प्रमाण विषयक मुख्य प्रन्यों अनुमानका लज्ज्ज्ञ वही रखा है जो सभी पूर्ववर्ती श्वेताम्बर दिगम्बर तार्किकोंके द्वारा मान्य किया गया है।

श्राचार्य हेमचन्द्रने श्रनुमानका जो लज्ञ्य किया है वह सिद्धसेन श्रीर श्रकलक्क श्रादि प्राक्तन जैन तार्किकोंके द्वारा स्थापित श्रीर समर्थित ही रहा। हसमें उन्होंने कोई सुधार या न्यूनाधिकता नहीं की। फिर भी हेमचन्द्रीय श्रनुमान निरूपणमें एक ध्यान देने योग्य विशेषता है। वह यह कि पूर्वचत्तीं सभी जैन तार्किकोंने—जिनमें श्रभयदेव, वादी देवसूरि श्रादि श्वेताम्बर तार्किकों का भी समावेश होता है—वैदिक परम्परा सम्मत त्रिविध श्रनुमान प्रयालीका साटोप खरडन किया था, उसे श्रा० हेमचन्द्र ने खोड़ दिया। यह हम नहीं

१ 'सम्यगविनाभावेन परोज्ञानुभवसाधनमनुमानम्'-न्यायसार प्र० ५ ।

२ न्याया॰ ५ । न्यायवि॰ २. १ । प्रमाखाप॰ पृ॰ ७० । परी॰ ३. १४ ।

३ 'त्रतीतानागतधूमादिशानेऽप्यनुमितिदर्शनान्न लिङ्गं तद्धेतुः व्यापारपूर्व-वर्तितयोरभावात्.....किन्तु व्याप्तिशानं करणं परामशों व्यापारः'—तन्त्वचि० परामशे पृ० ५३६-५०।

४ सन्मतिटी० पृ० ५५६ । स्याद्वादर० पृ० ५२७ ।

कह सकते कि है पवन्द्रने संक्षेपरिचिक्षी दृष्टिसे उस लगडनकी जो पहिलेसे बराबर जैन प्रन्थोंमें चला आ रहा था छोड़ा, कि पूर्वापर असंगतिकी दृष्टिसे । जो कुछ हो, पर आचार्य हैमचन्द्रके द्वारा वैदिक परम्परा सम्मत अनुमान नैविध्यके खयडनका परित्याग होनेसे, जो जैन प्रन्थोंमें : लासकर हवेताम्बरीय प्रन्थोंमें एक प्रकारकी असंगति आ गई यी वह दूर हो गई। इसका श्रेय आचार्य हेमचन्द्र को हो है।

असंगति यह थी कि आर्थरिवृत जैसे पूर्वघर समसे जानेवाले आगमधर जैन आचार्यने न्याय सम्मत अनुमाननैविध्यका बड़े विस्तारसे स्वीकार और समर्थन किया था जिसका उन्होंके उत्तराधिकारी अभयदेवादि श्वेताम्बर तार्किकीने सावेश खराडन किया था। दिगम्बर परम्परामें तो यह असंगति इसलिए नहीं मानी जा सकतो कि वह आर्थरिवृतके अनुयोगद्वारको मानती हो नहीं। अतप्व अगर दिगम्बरीय तार्किक अकलक्क आदिने न्यायदर्शन सम्मत अनुमाननैविध्यका खराडन किया तो वह अपने पूर्वाचार्योंके मार्गसे किसी भी प्रकार विषद नहीं कहा जा सकता। पर श्वेताम्बरीय परम्पराक्री बात दूसरी है। अभयदेव आदि श्वेताम्बरीय तार्किक जिन्होंने न्यायदर्शन सम्मत अनुमाननैविध्यका खराडन किया, वे तो अनुमाननैविध्यके पञ्चपति आर्थरिवृतके अनुगामी थे। अतप्र उनका वह खराडन अपने पूर्वाचार्यके उस समर्थनसे स्पष्टयत्या मेल नहीं खाता।

श्राचार्य हेमचन्द्रने शायद सोचा कि श्वेताम्बरीय तार्किक श्रकलक्क श्रावि दिगम्बर तार्किकोंका श्रनुसरण करते हुए एक स्वयरम्पराकी श्रसंगतिमें पड़ गए हैं। इसी विचारसे उन्होंने शायद श्रपनी व्याख्या में त्रिविध श्रनुमानके खरडनका परित्याग किया। सम्भव है इसी हैमचन्द्रोपश श्रसंगति परिहारका श्रादर उपाध्याय यशोविजयजीने भी किया श्रीर श्रपने तर्कभाषा मन्यमें वैदिक परम्परा सम्मत श्रनुमानत्रैविध्यका निरास नहीं किया, जब कि हेतु के न्यायसम्मत पाइच्चरूपका निरास श्रवस्य किया।

ई० १६३६ ी

्रिमाण मीमांसा

### व्याप्ति विचार

प्रश्मी० १.२.१०.में श्रविनाभावका लच्या है जो वस्तुतः व्याप्ति हो है फिर भी तर्क लच्या के बाद तर्कविवयरूपे निर्दिष्ट व्याप्तिका लच्या इस सूत्रकें द्वारा आ० हेमचन्द्रने क्यों किया ऐसा प्रश्न यहाँ होता है। इसका खुलासा यह है कि हेतुविन्दुविवरयामें श्रवंटने प्रयोजन विशेष बतलानेके वास्ते व्याप्यधर्मरूपसे श्रीर व्यापक्षपर्मरूपसे प्रिन्न भिन्न व्याप्तिस्वरूपका निदर्शन बहे आकर्षक दक्कसे किया है जिसे देलकर आ० हेमचन्द्रकी चकोर दृष्टि उस अंशको अपनानेका लोभ संहत कर न सकी। आ० हेमचन्द्रने अर्चटोक्त उस चर्चाको अच्रशः लेकर प्रस्तुत सूत्र और उसकी हृत्तिमें व्यवस्थित कर दिया है।

श्राचंटके सामने प्रश्न था कि व्याप्ति एक प्रकारका संबन्ध है, जो संयोग की तरह द्विष्ठ हीं है फिर जैसे एक हो संयोगके दो संबन्धी 'क' श्रीर 'ख' श्रानियतरूपसे श्रुत्योगी-प्रतियोगी हो सकते हैं वैसे एक व्याप्तिसंबन्धके दो संबन्धी हेतु श्रीर साध्य श्रानियतरूपसे हेतु स्थाप कर्यों न हों श्रार्थात् उनमेसे श्राप्त हो गमक श्रीर श्राप्तक ही गम्य ऐसा नियम क्यों ? इस प्रश्नके श्राचार्योपनामक किसी तार्किक की श्रोरसे उठाए जानेका श्राचंटने उल्लेख किया है। इसका जवाय श्राचंटने, व्याप्तिको संयोगकी तरह एकरूप संबन्ध नहीं पर व्यापकधर्म श्रीर व्याप्यधर्मरूपसे विभिन्न स्वरूप बतलाकर, दिया है श्रीर कहा है कि श्राप्तने विशिष्ट व्यापिक कारण व्याप्य होता है। गम्यगमकभाव सर्वत्र श्रानीयत नहीं है जैसे श्राधाराष्ट्रयभाव।

उस पुराने समयमें हेतु-साध्यमें स्नानियतरूवसे गर्यगमकभावकी स्नापतिको टालनेके वास्त्रे स्त्रचंट जैसे तार्किकोंने द्विविध व्याप्तिकी करणना की पर न्याध-सास्त्रके विकासके साथ हो इस स्नापत्तिका निराकरण हम दूसरे स्त्रोर विग्रेषयोग्य प्रकारसे देखते हैं। नव्यन्यायके स्त्रधार गंगेशने चिन्तामणिमं पूर्वपत्त्वीय स्त्रौर सिद्धान्तरूपसे स्त्रनेकविध व्याप्तियोंका निरूपण किया है (चिन्ता० गादा० पृ० १४१-३६०)। पूर्वपत्तीय व्याप्तियोंमें स्रव्यभिचरितत्वका परिष्कार है जो वस्तुत:

१. 'न तावद्व्यभिचरितत्वं तक्कि न साध्याभाववद्वतित्वम् , साध्यवद्भि-न्नसाध्याभाववद्वत्तित्वं.....साध्यवद्व्यावृत्तित्वं वा ।'—चिन्ता० गादा० पृ० १४१ ।

श्रीवनाभाव या श्राचेटोक्त व्याप्यधर्महर्ष है । विद्वाल्यव्याप्तिमें को व्याप्यक्ष्यका परिष्कारांधा है वहां श्राचेटोक्त व्यापक्षधर्महर्ष व्याप्ति है। श्राचीत् श्राचेटने जिस व्यापक्षधर्महर्ष व्यापिको गमकत्वानियामक कहा है उसे गंगेशा व्याप्ति ही नहीं कहते, वे उसे व्यापकत्व मात्र कहते हैं श्रीर तथाविध व्यापक समानाधिकरययको ही व्याप्ति कहते हैं । गंगेशका यह निरूपय विशेष स्ट्म है। गंगेश जैसे तार्किकोंके श्राव्यभिचरितत्व, व्यापकत्व श्रादि विषयक निरूपय श्रा० हमचन्द्र को दृष्टिमें श्राप्त होते तो उनका भी उपयोग प्रस्तुत प्रकरण में श्रवश्य देखा जाता।

व्याप्ति, श्रविनाभाव, नियतसाहचर्य ये पर्यायशब्द तर्कशास्त्रोमें प्रसिद्ध हैं। श्रविनाभावका रूप दिखाकर जो व्याप्तिका स्वरूप कहा जाता है वह तो माणिक्यनन्दी (परी० रे. १७, १८) श्रादि सभी जैनतार्किकोंके प्रन्थोंमें देखा जाता है पर श्रचंटोक्त नए विचारका संग्रह श्रा० हेमचन्द्रके विवाय किसी श्रन्थ जैन तार्किकके ग्रन्थमें देखनेमें नहीं श्राया।

# परार्थानुमान के अवयव

परार्थं श्रमुमान स्थलमें प्रयोगपरिपाटीके सम्बन्धमें मतमेद है। संख्य ताकिक प्रतिशा, हेतु, दशन्त इन तीन श्रवयबोंका ही प्रयोग मानते हैं (माउर० ५)। मीमांकक, वादिदेवके कथनानुसार, तीन श्रवयबोंका ही प्रयोग मानते हैं (स्याद्धदर० पृ० ५५६)। पर श्रा० हेमचन्द्र तथा श्रनन्तवीर्थके कथनानुसार वे चार श्रवयबोंका प्रयोग मानते हैं (प्रमेयर० ३. ३७)। शालिकनाथ, जो मीमांकक प्रभाकरके श्रमुगामां हैं उन्होंने प्रकरणपिन्कामें (पृ० ८३-८५), तथा पार्थसारीय मिश्रने रलोकवातिककी व्याख्यामें (श्रमु० रलो० ५४) मीमांसकसम्मत तीन श्रवयबोंका ही निदर्शन किया है। वादिदेवका कथन शालिकनाथ तथा पार्थसारिथके श्रमुसार हो है पर श्रा० हमचन्द्र तथा श्रनन्तवीर्थका नहीं। श्रगर श्रा० हमचन्द्र तथा श्रनन्तवीर्थका नहीं। श्रगर श्रा० हमचन्द्र तथा श्रमन्तवीर्थका नहीं। श्रगर श्रा० हमचन्द्र और श्रनन्तवीर्थका नहीं। श्रगर श्रा० हमचन्द्र और श्रमन्तवीर्थका नहीं। श्रगर श्रा० हमचन्द्र और श्रमन्तवीर्थका नहीं। श्रीमांसक

१. 'प्रतियोग्यसमानाधिकरण्यत्समानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगितासच्छे-दकाविद्यन्तं यन्त भवति''—चिन्ता० गादा० पृ० ३६१ ।

२. 'तेन समे तस्य सामानाधिकाययं स्याप्तिः ।\'-चिन्ता ० गादा ० प्र० ३६१।

सम्मत चतुरवयव कथनमें भ्रान्त नहीं हैं तो सम्मत्ना चाहिए कि उनके सामने चतुरवयववादकी कोई मीमांसक परम्परा रही हो जिसका उन्होंने निर्देश किया है। नैयायिक पांच अवयवोंका प्रयोग मानते हैं (१.१.३२)। बौद्ध तार्किक, अधिक से अधिक हेतु-हष्टान्त दो का ही प्रयोग मानते हैं (प्रमाखावा०१.२८; स्याद्वादर० ए०५६) और कम से कम केवल हेतुका ही प्रयोग मानते हैं (प्रमाखावा०१.२८)। इस नाना प्रकारके मतमेदके बीच जैन तार्किकोंने अपना मत, जैसा अन्यत्र भी देखा जाता है, वैसे ही अनेकान्त दृष्टिक अनुसार निर्युक्तिकालसे ही स्थिर किया है। दिगम्बर-एवेताम्बर सभी जैनाचार्य अवयवप्रयोगमें किसी एक संख्याको न मानकर ओताकी न्यूनाधिक योग्यताके अनुसार न्यूनाधिक संख्याको मानते हैं।

माणिक्यनन्दीने कमसे कम प्रतिशा हेतु इन दो श्रवयवींका प्रयोग स्वीकार करके विशिष्ट श्रीता को अपेचासे निगमन पर्यन्त पाँच श्रवयवींका भी प्रयोग स्वीकार किया है (परी० ३. ३७-४६)। श्रा० हेमचन्द्रके प्रस्तुत स्त्रोंके श्रीर उनकी स्वोपश र्र्यातके शब्दींसे भी माणिक्यनन्दी कृत स्त्र श्रीर उनकी प्रभाचन्द्र श्राद कृत र्र्यातका ही उक्त भाव फालत होता है श्रयात् श्रा० हेमचन्द्र भी कम से कम प्रतिशाहेतु रूप श्रवयवद्यको ही स्वीकार करके श्रन्तमें पाँच श्रवयवको भी स्वीकार करते हैं; परन्तु वादिदेवका मन्तव्य इससे जुदा है। वादिदेव स्त्रिरेन श्रपनी स्वोपश व्याख्यामें श्रोताकी विचित्रता वतलाते हुए यहाँ तक मान लिया है कि विशिष्ट श्रिषकारीके वास्ते केवल हेत्रका ही प्रयोग पर्याप्त है (स्याद्वादर० पृ० ५५४), जैसा कि बौद्धोंने भी माना है। श्रिषकारी विशेषके वास्ते प्रतिशा श्रोर हेतु दो, श्रन्यविष श्रिषकारीके वास्ते प्रतिशा, हेतु श्रीर उदाहरण तीन, इसी तरह श्रन्यके वास्ते सीपनय चार, या सनिगमन पाँच श्रवयवींका प्रयोग स्वीकार किया है (स्याद्वादर० पृ० ५६४)।

इस जगह दिगम्बर परस्पराकी श्रपेचा श्वेताम्बर परस्परा की एक खास विशेषता ध्यान में रखनी चाहिए, जो ऐतिहासिक महत्त्व की है। वह यह है कि किसी भी दिगम्बर श्राचार्य ने उस श्राति प्राचीन भद्रवाहुकर्तृ के मानी जाने

१ 'जिज्ञावययां सिद्धं चेव भग्याए कत्थाई उदाहरणां। श्रासङ्ख उ सोयार हेऊ वि कहिश्चि भग्योञ्जा ।। कत्याई पञ्चावययं दसहा वा सम्बद्धा न पडिसिद्धं न य पुण सन्वं भग्याई इंदी सिक्झारमङ्खायं।' दश् ० नि० गा० ४६, ५० ।

वाली नियुक्ति में निर्दिष्ट व वर्धित दश अवयवों का, जो वाल्यायन कियत दश अवयवों के भिन्न हैं, उल्लेख तक नहीं किया है, जब कि सभी श्वेताम्बर तार्किकों (स्याद्वादर० ए० ५५६) ने उल्क्रप्टवाद कथा में अधिकारी विशेषके वास्ते पाँच अवयवों से आगे बढ़कर निर्युक्तिगत दस अवयवों के प्रयोग का भी निर्युक्ति के ही अनुसार वर्षान किया है। जान पढ़ता है इस तफावत का कारण दिगम्बर परम्परा के द्वारा आगाम आदि प्राचीन साहित्यका त्यक्त होना—यही है।

एक बात माणिक्यनन्दीने श्रपने सूत्रमें कही है वह माकें की जान पड़ती है। सो यह है कि दो श्रीर पाँच श्रवयवींका प्रयोगभेद प्रदेशकी श्रपेका से समभना चाहिए श्रयीत् वादप्रदेशमें तो दो श्रवयवींका प्रयोग नियत है पर शास्त्रप्रदेशमें श्रिकारीं श्रिकारीं श्रिकारीं श्रिकारीं श्रिकारीं श्रिकारीं श्रिकारीं श्रिकारीं तो या पाँच श्रवयवींका प्रयोग वैकस्पिक है। वादिदेवकी एक खास बात भी स्मरक्षमें रखने योग्य है। वह यह कि जैसा बौद्ध विशिष्ठ विद्वानोंके वास्ते हेतु मात्रका प्रयोग मानते हैं वैसे ही वादिदेव भी विद्वान् श्रिकारीं के वास्ते एक हेतुमात्रका प्रयोग भी मान खेते हैं। ऐसा स्पष्ट स्वीकार श्रा० हेमचन्द्र ने महीं किया है।

ई० १६३६ ]

प्रमाख मीसांसा

१ 'ते उ पहन्नविभत्ती हेउविभत्ती विवक्त्वपिडसेहो दिइतो आसङ्का तप्पडिसेहो निगमको च <sup>17</sup>—दश्च नि० गा० १३७ ।

२ 'दशावयवानेके नैयायिका वाक्ये सञ्चलते—जिशासा संशयः शक्य-प्राप्तिः प्रयोजनं संशयक्युदास इति —न्यायभा० १. १. ३२ ।

# हेतु के रूप

हेतुके रूपके विषयमें दार्शनिकोंमें चार परम्पराएँ देखी जाती हैं—१-वैशेषिक, सांख्य, बौद्ध; २—नैयायिक; ३—ग्रज्ञातनामक; ४—जैन ।

प्रथम परम्पराके अनुसार हेतुके पद्मसन्त, सपद्मसन्त और विवद्यन्यापृत्तत्व ये तीन रूप हैं। इस परम्पराके अनुमामी वेशेषिक, सांख्य और वौद्ध तीन दर्शन हैं, जिनमें वैशेषिक और सांख्य ही प्राचीन जान पड़ते हैं। प्रत्यन्त और अनुमान रू ते स्वायाप्त विभागके विषयमें जैसे बौद्ध तार्किकोंके ऊपर कथाद दर्शनका प्रभाव स्पष्ट है वैसे ही हेतुके जैरूप्यके विश्वम मी वेशेषिक दर्शनका ही अनुसर्ख वौद्ध तार्किकोंने किया जान पड़ता है । शशस्तपाद खुद भी लिङ्कके स्वरूपके वर्णनमें एक कारिकाका अवतरख देते हैं जिसमें जिरूप हेतुका कारयपक्षित रूपसे निर्देश है। माठर अपनी वृत्तिमें उन्हीं तीन रूपोंका निर्देश करते हैं (माठर० ५)। अभिधमंकोश, प्रमाखसमुच्चय, न्यायप्रवेश (पृ०१), न्यायिनन्द्र (२.५ से), हेतुबिनन्दु (१०४) और तत्त्वसंग्रह (का०१३६२) आदि सभी बौद्धप्रत्योमें उन्हीं तोन रूपोंको हेतु लज्ज्य मानकर जिरूप हेतुका ही समर्थन किया है। तीन रूपोंके स्वरूपवर्णन एव समर्थन तथा परपद्मित्रकरण्योमें जितना विस्तार एवं विशदीकरण बौद्ध प्रन्थोंमें देखा जाता है उतना किसी केवल वैशेषिक या संख्य प्रन्थमें नहीं।

नैयायिक उपर्युक्त तंन रूपें के ब्रालावा ब्रावाधितविषयत्व ब्रीर ब्रास्तित्विषयत्व देते र प्रस्ति पिद्युत्त समर्थन करते हैं। यह समर्थन सबसे पहले किसने शुरू किया यह निश्चय रूपसे ब्राभी कहा नहीं जा सकता। पर सम्भवतः इसका प्रथम समर्थक उद्योतकर (न्यायवा॰ १.१.५) होना चाहिए। हेतुपिन्दुके टीकाकार ब्राचंटने (पृ० २०५) तथा प्रशस्तपादानुगामी श्रीधरने नैयायिकोक्त पाञ्चरूपका श्रैरूपमें समावेश किया है। यद्यपि वाचरपति

१ प्रो॰ चारिश्ट्स्कीके कथनानुसार इस त्रैरूपके विषयमें बौद्धोंका ग्रसर वैशेषिकोंके ऊपर है—Buddhist Logic vol. I P. 244.

२ 'यदनुमेयेन सम्बद्धं प्रसिद्धं च तद्भिवते । तद्भाये च नारःयेव तिह्नङ्गमनु-मापकम् ॥ विपरीतमतो यत् स्यादेकेन द्वितयेन वा । विरुद्धासिद्धसिन्द्ग्धर्मालङ्गं काश्यपोऽजवीत् ॥'-प्रशुक्त० ए० २०० । कन्द्रली ए० २०३ ।

(तात्यर्पं० १. १. ५, १. १. १६), जयन्त (न्यायम० ए० ११०) झादि पिछले सभी नैयायिकोंने उक्त पाञ्चरूप्यका समर्थन एवं वर्णन किया है तथापि विचार-स्वतन्त्र न्यायपरम्परामें वह पाञ्चरूप्य मृतकमुष्टिकी तरह स्थिर नहीं रहा। गदाघर आदि नैयायिकोंने ज्यापि और पच्चर्यतारूपसे हेतुके गमकतोपयोगी तीन रूपका ही अवयवादिमें संस्चन किया है। इस तरह पाञ्चरूप्यके प्राथमिक नैयायिकामह शिथिलं होकर त्रैरूप्य तक आ गया। उक्त पाञ्चरूपके अलावा छठा अज्ञातत्व रूप गिनाकर पड्रूप हेतु माननेवाली भी कोई परम्परा थी जिसका निर्देश और खपडन अर्चट ने 'नैयायिक-मीमांसकादयः' ऐसा सामान्य कथन करके किया है। न्यायशास्त्रमें ज्ञायमान लिङ्ककी करणताका जो प्राचीन मत (ज्ञायमानं लिङ्क' तु करण्यं न हि-मुक्ता० का० ६७) खण्डनीय रूपने निर्देष्ट है उसका मूल शायद उसी पड्रूप हेतुवादकी परम्परामें हो।

जैन परम्परा हेतुके एकरूपको ही मानती है स्त्रीर वह रूप है स्रविनाभाव-नियम । उसका कहना यह नहीं कि हेतुमें जो तीन या पाँन रूपादि माने जाते हैं वे स्रसत् हैं । उसका कहना मात्र इतना ही है कि जब तीन या :पाँच रूप न होने पर भी किन्हीं हेतुस्रोंसे निर्विवाद सदनुमान होता है तब स्रविनाभाव-नियमके सिवाय सकलहेतुसाधारण दूसरा कोई लच्चण सरलतासे बनाया ही नहीं जा सकता । स्रतएव तीन या पाँच रूप स्रविनाभाविग्यमके यथासम्भव प्रपञ्चमात्र हैं । यद्यपि सिद्धसेनने न्यायावतारमें हेतुको साध्याविनाभावी कहा है फिर भी स्रविनाभाविनयम ही हेतुका एकमात्र रूप है ऐसा समर्थन करनेवाले सम्भवतः सर्वप्रथम पात्रस्वामी हैं । तस्वसंग्रहमें शान्तरिवतने जैनपरम्परासम्मत स्रविनाभाविनयमरूप एक लच्चणका पात्रस्वामीके मन्तव्यरूपसे ही निर्देश करके खराडन किया है है । जान पड़ता है पूर्ववर्ती स्त्रन्य जैनतार्किकोंने हेतुके स्वरूप

१ 'वड्ल्च्यणो हेतुरित्यपरे नैयायिकमीमांसकादयो मन्यन्ते । कानि पुनः पड्ल्पाणि हेतोस्तैरिष्यन्ते इत्याह...त्रीणि नैतानि पच्चर्मान्वयव्यतिरेकाख्याणि, तथा त्रवाधितिवपयत्वं चतुर्ये रूपम्,...तथा विवाच्ततेकर्रख्यत्यं रूपान्तरम्— एका संख्या यस्य हेतुद्रव्यस्य तदेकसंख्या...यवेकसंख्याविष्ठज्ञायां प्रतिहेतुरिह् तायां हेतुत्व्यक्ती हेतुत्व तदा गमकत्वं न तु प्रतिहेतुसिहतायामपि दित्वसंख्यायुकाः याम्...तथा जातत्वं च जानविषयत्वं च,न हाज्ञातो हेतुः स्वसत्तामात्रेण गएमको युक्त इति ।'-हेतुवि० टी० पू० २०५ ।

२. 'श्रन्ययेत्यादिना पात्रस्वामिमतमाशङ्कते-नान्यथानुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेख किम् । श्रन्यथानुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेख किम् ॥'-तत्त्वसं॰ का॰ १३६४-६६ '

रूपले श्रविनाभावनियमका कथन सामान्यतः किया होगा । पर उसका समुक्तिकं समर्थन श्रीर बौद्धसम्मत त्रैरूप्यका स्वयडन सर्वप्रथम पात्रस्वामीने ही किया होगा।

### भ्रन्यथातुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम्। नान्यथाऽनुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम्॥ न्यायवि० पृ० १७७

यह खराडनकारिका श्रकलक्क, विद्यानन्द (प्रमाणप० ए० ७२) श्रादिने उद्धृत की है वह पात्रस्वामिकतूं क होनी चाहिए। पात्रस्वामीके द्वारा जो परसम्मत गैरूप्यका खराडन जैनपरम्परामें शुरू हुआ उसीका पिछले श्रकलक्क (प्रमाणसे० ए० ६६ A) श्रादि दिगम्बर श्वेताम्बर तार्किकोंने श्रनुसरण किया है। गैरूप्यखराडनके वाद जैनपरम्परामें पाञ्चरूप्यका भी खराडन शुरू हुआ। श्रम्यप्य विद्यानन्द (प्रमाणप० ए० ७२), प्रभाचन्द्र (प्रमेयक० ए० १०३), बादी देवस्रि (स्याद्वादर० ए० ५२१) आदिके दिगम्बरीय-श्वेताम्बरीय पिछले तर्कप्रन्थोंमें गैरूप्य ग्रीर पाञ्चरूप्यका साथ ही सविस्तर खराडन देखा जाता है।

श्राचार्य हेमचन्द्र उसी परम्पराको लेकर गैरूप्य तथा पाञ्चरूप्य दोनोंका निरास करते हैं। यद्यपि विषयदृष्टिसे श्रा॰ हेमचन्द्रका खराडन विद्यानन्द्र श्रादि पूर्ववर्ती श्राचार्योंके खराडनके समान ही है तथापि इनका श्रान्दिक साम्य विरोपता श्रमन्तवीर्य की प्रमेयरत्नमालाके साथ है। श्रम्य सभी पूर्ववर्ती जैनतार्किकोंसे श्रा॰ हेमचन्द्र की एक विशेषता जो श्रनेक स्थलोंमें देखी जाती है वह यहाँ भी है। वह विशेषता—संक्षेपमें भी किसी न किसी नए विचारका जैनपरम्परामें संग्रहीकरणमात्र है। इम देखते हैं कि श्रा॰ हेमचन्द्रने बौद्धसम्मत नैरूप्यका पूर्वपद्य रखते समय जो विस्तृत श्रवतरण स्थायिवन्दुको धर्मोत्तरीय द्वतिमेसे श्रद्धश्राश लिया है वह श्रन्य किसी पूर्ववर्ती जैन तर्कश्रन्थमें नहीं है। यद्यपि वह विचार बौद्धतार्किककृत है तथापि जैन तर्कश्रास्थमें महीं है। यद्यपि वह विचार बौद्धतार्किककृत है तथापि जैन तर्कश्रास्थमें श्रम्यास्थिंके वास्ते चाहे पूर्वपद्य रूपसे भी वह विचार खास श्रास्थ्य है।

जपर जिस 'श्रान्यधानुपपलस्व' कारिकाका उस्लेख किया है वह निःसन्देह तर्किय होनेके कारण सर्वेत्र जैनपरम्परामें प्रतिष्ठित हो गई है। यहाँ तक कि उसी कारिकाका अनुकरण करके विद्यानन्दने योहे हेर-फेरके साथ पाञ्चरूप्य- खयडन विषयक भी कारिका बना डाली है—(प्रमाणप॰ पृ॰ ७२)। इस कारिकाकी प्रतिष्ठा तर्कवल पर और तर्किक्षेत्रमें ही रहनी चाहिए थी पर इसके प्रभावके कायल अतार्किक भक्तोंने इसकी प्रतिष्ठा मनगद्धन्त दक्क्षे बदाई। और यहाँ तक बह बदी कि खुद तर्कप्रन्थलेखक आचार्य भी उस करियत दक्क्षे

शिकार बने । किसी ने कहा कि उस कारिकाके कर्ता और दाता मूलमें सीमन्धरस्वामी नामक तीर्थक्कर हैं । किसीने कहा कि सीमन्धरस्वामीसे पद्मावती नामक देवता इस कारिकाको लाई और पात्रकेसरी स्वामीको उसने वह कारिका दी। इस तरह किसी मी तार्किक मनुष्यके मुखमें से निकलनेकी ऐकान्तिक योग्यता रखनेवाली इस कारिकाको सीमन्धरस्वामीके मुखमें से अन्ध्यमिकिक कारण जन्म लेना पड़ा—सन्मतिटी० पृ० ५६६ (७)। अस्तु । जो कुछ हो आ० हमचन्द्र भी उस कारिकाका उपयोग करते हैं । इतना तो अवश्य जान पड़ता है कि इस कारिकाके सम्भवतः उद्धावक पात्रस्वामी दिगम्बर परम्पराके हो हैं; क्योंकि भक्तिपूर्ण उन मनगढ़न्त कल्पनाओंकी सृष्टि केवल दिगम्बरीय परम्परा तक ही सीमित है ।

€0 8E TE ]

[ प्रमांख मीमांखा

# हेतु के प्रकार

जैन तर्कपरम्परामें हेतुके प्रकारोंका वर्णन तो श्रकलडूके ग्रन्थों ( प्रमाण तं० पु॰ ६७-६=) में देखा जाता है पर उनका विधि या निषेधसाधक रूपसे स्पष्ट वर्गीकरण हम माणिक्यनन्दी. विद्यानन्द आदिके प्रन्थोंमें ही पाते हैं। माणिक्यनन्दी, विधानन्द, देवसूरि श्रीर श्रा० हेमचन्द्र इन चारका किया हुआ ही वह वर्गीकरण ध्यान देने योग्य है। हेतुप्रकारोंके जैनग्रन्थगत वर्गीकरण मुख्यतया वैशोपिक सूत्र श्रौर धर्मकीत्तिके न्यायबिन्दु पर श्रवलम्बित हैं। वैशेषिकसूत्र (६.२.१) में कार्य, कारण, संयोगी, समवायी श्रीर विरोधी रूपसे पञ्चिवध लिंगका स्पष्ट निर्देश है। न्यायबिन्दु (२.१२) में स्वभाव, कार्य श्रौर श्रमुपलम्भ रूपसे त्रिविध लिंगका वर्णन है तथा श्रमुपलब्धिक ग्यारह प्रकार ै मात्र निपेधसाधक रूपसे विश्वित हैं, विधिसाधक रूपसे एक भी अनुपलिध नहीं बतलाई गई है। श्रकलङ्क श्रीर माणिक्यनन्दीने न्यायबिन्द्रकी श्रन्पलिध तो स्वीकृत की पर उसमें बहुत कुछ सुधार और वृद्धि की। धर्मकीर्ति अनलाब्धि शब्दसे सभी श्रनुपलिब्धयांको या उपलिब्धयोंको लेकर एकमात्र प्रतिषेधकी सिद्धि बतलाते हैं तब माणिक्यनन्दी श्रनपलिधसे विधि श्रीर निषेध उभयकी सिद्धिका निरूपण करते हैं इतना ही नहीं बल्कि उपलब्धिको भी वे विधि-निर्धे उभयशाधक बतलाते हैं । विद्यानन्दका वर्गीकरण वैशेषिकसूत्रके स्राधार पर है । वेशोधिकसूत्रम अभूत भूतका, भूत अभूतका और भूत-भूतका इस तरह

१ 'स्वभावानुपलिब्ययेथा नाऽत्र धूम उपलिब्धलत्त्वणप्राप्तस्यानुपलिब्येथा कार्यानुपलिब्ययेथा नेहाप्रतियद्धलामध्यांनि धूमकारणानि सन्ति धूमाभावात् । व्यापकानुलिब्ययेथा नात्र शिश्रापा दृत्ताभावात् । स्वभावविबद्धोपलिब्ययेथा नात्र शिरापा दृत्ताभावात् । स्वभावविबद्धोपलिब्ययेथा नात्र शीतस्यशो धूमादिति । विबद्धव्यापेलिब्ययेथा नात्र शीतस्यशो धूमादिति । विबद्धव्याप्तेलिब्ययेथा न भुवभावी भूतस्यापि भावस्य विनाशो हेरवन्तरापेत्त्व्यात् । कार्यविबद्धोलिब्ययेथा नेहाप्रतिबद्धरामध्यांनि शीतकारणानि सन्ति स्रग्नेरिति । व्यापकविबद्धोलिब्ययेथा नात्र तुपारस्यशोऽन्नेरिति । कारणानुपलिब्ययेथा नात्र धूमोऽन्यभावात् । कारणविबद्धोपलिब्ययेथा नास्य रोमहर्षादिविशेषाः सन्निहित्तद्दहनविशेषयः वादिति । कारणविबद्धाः । योपलिब्ययेथा न रोमहर्षादिविशेषयुक्तन्युक्पवानयं प्रदेशो धूमादिति ॥'—न्यायवि० २. ३२-४२ ।

२ परी० ३.५७-५६, ७८, ८६।

त्रिविचितिंग निर्दिष्ट है । पर विद्यानन्दने उसमें स्नभूत स्नभूतका—यह एक प्रकार बहाकर चार प्रकारोंके स्नन्तर्गत सभी विधिनिषेषसाधक उपलब्धियों तथा सभी विधिनिषेषसाधक सम्प्रविचित्रं सभी विधिनिषेषसाधक सम्प्रविच्यांका समावेश किया है (प्रभाणप॰ ए॰ ७२-७४)। इस विस्तृत समावेशकरणों किन्हीं पूर्वाचायोंकी संग्रहकारिकास्रोंका उद्धृत करके उन्होंने सब प्रकारोंकी सब संख्यास्रोंको निर्दिष्ट किया है मानो विद्यानन्दके वर्गीकरणों वैशेषिक स्त्रके स्रलावा स्नकतक या माणिकयनन्दी जैसे किसी जैनतार्किकका या किसी बौद तार्किकका स्नाधार है।

देवसूरिने त्रापने वर्गीकरणमें परीज्ञामुखके वर्गीकरणको ही आधार माना हुआ जान पड़ता है फिर भी देवसूरिने इतना सुधार श्रवश्य किया है कि जब परीज्ञामुख विधिमाधक छः उपलिब्धियों (३.५६) श्रीर तीन श्रमुपलिब्ध्यों (३.८६) को वर्षित करते हैं तब प्रमाणनयतत्त्वालोक विधिमाधक छः उपलिब्ध्यों (३.८६) का त्रीर पाँच श्रमुपलिब्ध्यों (३.६६) का वर्णन करता है। निषेध-साधकरूपसे छः उपलिब्ध्यों (३.७८) का त्रीर सात श्रमुपलिब्ध्यों (३.७८) का वर्णन परीज्ञामुखमें है तब प्रमाणनयतत्त्वालोकमें निषेधसाधक श्रमुपलिब्ध (३.७८) श्रीर उपलिब्ध (३.७८) होनों सात-सात प्रकार की हैं।

श्राचार्य हेमचन्द्र वैशेषिकस्त्र श्रीर न्यायिन्दु दोनोंके श्राधार पर विद्यानन्दको तरह वर्गीकरण करते हैं फिर भी विद्यानन्दसे विभिन्नता यह है कि श्रा० हेमचन्द्रके वर्गीकरण करते हैं फिर भी विद्यानन्दसे विभिन्नता यह है कि श्रा० हेमचन्द्रके वर्गीकरणमें कोई भी श्रानुगलिंध विधिसाधक रूपसे वर्गीकरणकी श्रानेक-विभ्ता तथा भेदोंकी संख्यामें न्यूनाधिकता होने पर भी तत्त्वतः सभी वर्गीकरणोंका सार एक ही है। वाचस्पति मिश्रने केवल बौद्धसम्मत वर्गीकरणका ही नहीं बिहक वैशेधिकस्त्रगत वर्गीकरणका भी निरास किया है (तात्पर्य० ए० १५५-१६४)।

१ 'विरोध्यभृतं भृतस्य। भृतमभृतस्य। भृतो भृतस्य।'—वै ० दः ११-११।
२ 'त्रात्र संग्रहश्लोकाः—स्यात्कार्यं कारणव्याप्यं प्राक्षहोत्तरचारि च।
लिङ्गं तल्लच्याच्याप्तेभृतं भृतस्य साधकं ॥ वोडा विष्वकार्यादि साचादेवोपवर्षितम्। लिङ्कं भृतमभृतस्य लिंगलच्यायोगतः। पारम्ययांनु कार्यं स्यात्
कारणं व्याप्यमेव च। सहचारि च निर्दिष्टं प्रत्येकं तन्चनुर्विषम् ॥ कारणाद्
विष्ठकार्यादिमेदेनोदाहृतं पुरा। यथा घोडशभेदं स्यात् ह्वाविष्यम् ॥ कारणाद्
विष्ठकार्यादिमेदेनोदाहृतं पुरा। यथा घोडशभेदं स्यात् ह्वाविष्यम्ययत्विष्यं ततः ॥
लिङ्कं समुदितं श्रेयमन्यथानुपर्तिमत्। तथा भृतमभृतस्यप्यक्षमन्यदपीदशम् ॥
अभूतं भृतमुत्रीतं भृतस्यानेकधा बुधैः। तथाऽभृतमभृतस्य यथायोग्यमुदाहरेत् ॥
बहुषांप्येवमाख्यातं संक्षेपेण चतुर्विषम् । स्रतिसंक्षेप्तो द्वेषोपलग्मानुपलम्भभृत् ॥'
—प्रमागाप० प० ७४—७५।

# कारण और कार्यलिङ्ग

कार्येलिङ्गक अनुमानको तो सभी मानते हैं पर कारखलिंगक अनुमान माननेमें मतमेद है। बौद्धतार्किक खासकर धर्मकीर्त्ति कहीं भी कारखलिंगक अनुमान मानका स्वीकार नहीं करते पर वैशेषिक, नैयायिक दोनों कारखलिंगक अनुमान को प्रथमसे ही मानते आए हैं। अपने पूर्ववर्ती सभी जैनतार्किकोंने जैसे कारखलिंगक अनुमानका बड़े जोरींसे उपपादन किया है वैसे ही आ॰ हेमचन्द्रने भी उसका उपपादन किया है। आ॰ हेमचन्द्र न्यायवादी शन्दसे धर्मकीर्तिको ही स्वित करते हैं। यगि आ॰ हेमचन्द्र धर्मकीर्तिके मन्तन्यका निरसन करते हैं तथापि उनका धर्मकीर्तिके प्रति विशेष आदर है जो 'स्ट्मदिशानापि' इस शन्द से व्यक्त होता है—प्र० भी॰ पृ० ४२।

कार्यलियक अनुमानके माननेमें किसीका मतभेद नहीं फिर भी उसके किसीकिसी उदाइरणमें मतभेद खासा है। 'जीवन् शारीर सारमकम्, प्राणादिमस्वान्
इस अनुमानको बौद्ध सदनुमान नहीं मानते, वे उसे मिध्यानुमान मानकर
हेरवाभासमें प्राणादिहेतुको गिनाते हैं (न्यायिष १ २ ६६)। बौद्ध लोग इतर
दार्शानिकांकी तरह शारीरमें वर्तमान नित्य आत्मतत्त्वको नहीं मानते इसीसे वे
अन्य दार्शानिकसम्मत सारमकत्वका प्राणादि द्वारा अनुमान नहीं मानते, जबिक
वैशेषिक, नैयायिक, जैन आदि सभी प्रथमात्मवादी दर्शन प्राणादि द्वारा शारीरमें
आत्मिसिद्ध मानकर उसे सदनुमान ही मानते हैं। अतएव आत्मवादी दार्शनिकांके लिए यह सिद्धान्त आवश्यक है कि सपल्हहत्तित्व कर अन्वयको सद्हेतु
का अनिवार्य कर न मानना। केवल व्यतिरेकवाले अर्थान् अन्वयक्ष स्वरंहत
भी वे अनुमितिप्रयोजक मानकर प्राणादिहेतुको सद्हेतु मानते हैं। इसका
समर्यन नैयायिकांको तरह बैनतार्किकांने वह विकारसे किया है।

त्रा॰ हेमचन्द्र भी उत्तीका अनुसरण करते हैं, त्रीर कहते हैं कि अन्वयके अभावमें भी हेत्वाभास नहीं होता इसलिए अन्वयको हेतुका रूप मानना न चाहिए। बौद्धसम्मस लासकर धर्मकोर्त्तिनिर्देश अन्वयसन्देहका अनैकान्तिक-

१ 'केनलन्यतिरेकियां त्वीदृश्यमात्मादिप्रसाधने परममस्त्रमुपेस्तितुं न शक्नुम इत्यययाभाष्यमपि व्याक्यानं श्रेयः ।'-न्याम० पृ० ५७८। तात्पर्य० पृ० २८३। कन्दली पृ० २०४। प्रयोजकत्वरूपसे खपडन करते हुए आ॰ हेमचन्द्र कहते हैं कि व्यतिरेकामायमात्र को ही विषद्ध और अनैकान्तिक दोनोंका प्रयोजक मानना चाहिए। धर्मकीर्तिने त्यायिवन्दुमें व्यतिरेकामावके साथ अन्वयसन्देहको भी अनैकान्तिकताका प्रयोजक कहा है उसीका निषेध आ॰ हेमचन्द्र करते हैं। न्यायवादी धर्मकीर्तिके किसी उपलब्ध अन्यमें, जैसा आ॰ हेमचन्द्र लिखते हैं, देखा नहीं जाता कि व्यतिरेकामाय ही दोनों विषद्ध और अनैकान्तिक या दोनों प्रकारके अनैकान्तिक का प्रयोजक हो। तव 'न्यायवादिनापि व्यतिरेकामायादेव हेत्वामासावुक्तों' यह आ॰ हेमचन्द्रका कथन असंगत हो जाता है। धर्मकीर्तिके किसी अन्यमें इस आ॰ हेमचन्द्रके मावका उस्लेख न मिले तो आ॰ हेमचन्द्रके इस कथनका अर्थ थोड़ी खींचातानी करके यही करना चाहिए कि न्यायवादीने भी दो हेत्वामास कहे हैं पर उनका प्रयोजकरूप जेसा हम मानते हैं वैसा व्यतिरेकामाय ही माना जाय क्योंक उस अश्वमें किसीका विवाद नहीं अतएव निर्विवादरूपसे स्वीकृत व्यतिरेकामावको ही उक्त हेत्वाभासद्वयका प्रयोजक मानना, अन्वयस्वेहको नहीं।

यहाँ एक बात खास लिख देनी चाहिए । वह यह कि बौद्ध तार्किक हेत्रके ही इत्यका समर्थन करते हुए अन्वयको आवश्यक इसलिए बतलाते हैं कि वे विश्वासत्त्वरूप व्यतिरेकका सम्भव 'सपन्न एव सत्त्व' रूप श्रन्वयके विना नहीं मानते । वे कहते हैं कि अन्वय होनेसे ही व्यतिरेक फलित होता है चाहे वह किसी वस्तमें फलित हो या अवस्तमें। अगर अन्वय न हो तो व्यतिरेक भी सम्भव नहीं । अन्वय और व्यतिरेक दोनों रूप परस्पराश्रित होने पर भी बौद्ध तार्किकोंके मतसे भिन्न ही हैं। श्रातएव वे व्यतिरेक की तरह श्रान्वयके उत्पर भी समान ही भार देते हैं। जैनपरम्परा ऐसा नहीं मानती। उसके अनसार विपत्तव्यावृत्तिरूप व्यतिरेक ही हेतुका मुख्य स्वरूप है। जैनपरम्पराके अनुसार उसी एक ही रूपके अन्वय या व्यतिरेक दो जुदे गुदे नाममात्र हैं। इसी सिद्धान्त-का अनसरका करके आ। हमचन्द्रने अन्तमें कह दिया है कि 'सपच एव सत्व' को अगर अन्वय कहते हो तब तो वह हमारा अभिप्रेत अन्यथानपपत्तिरूप व्यतिरेक ही हन्ना। सारांश यह है कि बौद्धतार्किक जिस तस्वको स्रन्वय स्त्रीर व्यतिरेक परस्पराश्रित रूपोंमें विभाजित करके दोनों ही रूपोंका हेत्रलच्चणमें सभावेश करते हैं, जैनताकिक उसी तत्त्वको एकमात्र श्रन्यथानुपपत्ति या व्यति-रेकरूपसे स्वीकार करके उसकी दूसरी भावात्मक बाजूको लच्यमें नहीं सेते ।

१ 'म्रानयोशेव द्वयों रूपयोः सन्देहेऽनैकान्तिकः ।'-न्यायवि० १. ६८ ।

## पचिविचार

पत्न के संबन्ध में यहाँ चार बातों पर विचार है—१-पद्म का सद्मण— स्वरूप, २--तद्मणान्तर्गत विशेषण की व्यावृत्ति, ३--पद्म के आकारनिर्देश, ४---उसके प्रकार।

१-बहुत पहिले से ही पल्न का स्वरूप विचारपथ में आकर निश्चित सा हो गया था फिर भी प्रशस्तपाद ने प्रतिज्ञालस्या करते समय उसका चित्रण स्पष्ट कर दिया है । न्यायप्रवेश में और न्यायबिन्दु में को यहाँ तक लक्ष्य की भाषा निश्चित हो गई है कि इसके बाद के सभी दिगम्बर-श्वेताम्बर तार्किकों ने उसी बौद भाषा का उन्हीं शब्दों से या पर्यायान्तर से श्रनुवाद करके ही अपनेश्चरने ग्रन्थों में पन्न का स्वरूप बतलाया है जिसमें कोई न्यूनाधिकता नहीं है ।

२ — लच् के इष्ट, ग्रसिद्ध, श्रीर श्रवाधित इन तीनों विशेषणों की व्या-वृत्ति प्रशस्तपाद श्रीर न्यायप्रवेश में नहीं देखी जाती किन्तु श्रवाधित इस एक विशेषण की व्यावृत्ति उनमें स्पष्ट हैं था न्यायिन्दु में उक्त तीनों की व्यावृत्ति हैं।

१ 'प्रतिषिपादियिषितधर्मिविशिष्टस्य धर्मिगोऽपदेशविषयमापादियतुं उद्देशमात्रं प्रतिज्ञा .. त्रश्रिरोधिग्रह्णात् प्रत्यचानुमानाम्युपगतस्वशास्त्रस्वयचनविरोधिनो निरम्ता भवन्ति'—प्रशस्त० पृ० २३४ ।

२ 'तत्र पद्मः प्रसिद्धो धर्मी प्रसिद्धविशेषेण विशिष्टतया स्वयं साध्यत्वेने-िसतः। प्रत्यद्माद्यविरुद्ध इति वाक्यशेषः। तद्यया नित्यः शब्दोऽनित्यो वेति।'— न्यायप्र• पृ• १।

३ 'स्वरूपेराँव स्वयमिष्टोऽनिराकृतः पत्त इति ।'-न्यायबि० ३. ४० ।

४ 'यथाऽनुष्णोऽन्निरिति प्रत्यज्ञ विरोधी, घनमम्बरिमिति स्रनुमानविरोधी, ब्राह्मणेन सुरा पेयेत्यागमविरोधी, वैशेषिकत्य सत्कार्यमिति ब्रुवतः स्वशास्त्रविरोधी, न शब्दोऽर्थप्रत्यायक इति स्ववचनविरोधी।'-प्रशस्त० पृ० २३४। 'साधियतुः भिष्टोपि प्रत्यच्चादिविरुद्धः पच्चाभासः। तद्यथा—प्रत्यच्चविरुद्धः, स्रनुमानविरुद्धः, स्रागमविरुद्धः, लोकविरुद्धः, स्ववचनविरुद्धः, स्रप्रसिद्धविशेष्यः, स्रप्रसिद्धविशेष्यः, स्रप्रसिद्धोभयः, प्रसिद्धसम्बन्धश्चेति।'—न्यायप्र० पृ० २।

५ 'स्वरूपेग्रेति साध्यत्वेनेष्टः । स्वरूपेग्रेवेति साध्यत्वेनेष्टो न साघनत्वेनापि । यथा शब्दस्यानित्यत्वे साध्ये चाच्छुषत्वं हेतुः, शब्देऽसिद्धत्वात्साध्यम्, न पुनस्तदिह

क्षेनग्रन्थों में भी तीनों विशेषणों की व्यावृत्ति स्पष्टतया बतलाई गई है। ग्रन्तर इतना ही है कि माणिक्यनन्दी (परी० ३, २०.) और देवसरि ने (प्रमाणन० 3. १४-१७ ) तो सभी व्यावृत्तियाँ घर्मकीर्ति की तरह मूल सूत्र में ही दरसाई हैं जब कि आ। हमचन्द्र ने दो विशेषणों की व्यावृत्तियों को वृत्ति में बतलाकर सिर्फ ग्राबाध्य विशेषण की व्यावत्ति को सत्रबद्ध किया है। प्रशस्तपाद ने ग्रत्यस-विरुद्धः श्रानुमानविरुद्धः श्रागमविरुद्धः स्वशास्त्रविरुद्धः श्रीर स्ववचनविरुद्धः स्वर से पाँच बाधितपद्म बतलाए हैं। न्यायप्रवेश में भी बाधितपद्म तो वाँच ही हैं पर स्वशास्त्रविरुद्ध के स्थान में स्रोकविरुद्ध का समावेश-है। न्यायबिन्द में आगम और लोकविरुद्ध दोनों भुहीं है पर प्रतीति-विरुद्ध का समावेश करके कुल प्रत्यचा, अनुमान, स्ववचन और प्रतीति-विरुद्ध रूप से चार बाधित बतलाए हैं। जान पड़ता है, बौद्ध परम्परागत कारामपामाराय के श्रस्वीकार का विचार करके धर्मकीर्ति ने ज्ञारामविक्रक को हटा दिया है। पर साथ ही प्रतीतिविरुद्ध की बढाया। माग्रिक्यनन्दी ने (परी० ६.१५) इस विषय में न्यायबिन्द का नहीं पर न्यायप्रवेश का अनुसरण करके दसी के पाँच बाधित पत्न मान लिये जिनको देवसरि ने भी मान लिया। श्रालबत्ता देवसरि ने (प्रमाणन०६.४०) माणिक्यनन्दी का श्रीर न्यायप्रवेश का श्चनसरण करते हए भी श्चादिपद रख दिया श्चौर श्चपनी व्याख्या रत्नाकर में स्मरणविरुद्ध, तर्कविरुद्ध रूप से श्रम्य वाधित पत्नों को भी दिखाया। श्रा० हेमचन्द्र ने न्यायबिन्द का प्रतीतिविषद्ध ले लिया, बाकी के पाँच न्यायप्रवेश श्रीर परीक्षामल के लेकर कल छ: बाधित पत्नों को सूत्रबद किया है। माठर (सांख्यका० ५) जो संभवतः न्यायप्रवेश से पराने हैं उन्होंने पचामासों की

साध्यत्वेनेष्टं साधनत्वेनाप्यभिधानात् । स्वयमिति वादिना । यस्तदा साधनमाह । एतेन यद्यपि क्वचिच्छास्त्रे स्थितः साधनमाह, तच्छास्त्रकारेण तस्मिन्धर्मिययनेकध-माम्युपगमेऽपि, यस्तदा तेन वादिना धर्मः स्वयं साधियद्विमिष्टः स एव साध्ये नेतर इत्युक्तं मवति । इष्ट इति यात्रार्ये विवादेन साधनसुपन्यस्तं तस्य सिद्धि-मिच्छता सोऽनुकोऽपि वचनेन साध्यः । तद्धिकरण्रत्वाद्विवादस्य । यथा परार्था-श्रद्धाद्यः संधातत्वाच्छ्रयनासनाचङ्गवद् इति, श्रत्रात्मार्था इत्यनुक्तावप्यात्मार्थता साध्या, श्रनेन नोक्तमात्रमेव साध्यमित्युक्तं भवति । श्रानिराकृत इति एतल्बाच्या-योगेऽपि यः साध्यद्विमिष्टोऽप्यर्थः प्रत्यचानुमानप्रतीतिस्ववचनैनिराक्रियते न स पद्ध इति प्रदर्शनार्थमः ।'—न्यायवि ३. ४१—५०।

नंब संख्या मात्र का निर्देश किया है, (उदाहरणं नहीं दिये। न्यायप्रवेश में सोदाहरख नव पद्धामास निर्दिष्ट हैं।

३—आ। देमचन्द्र ने साध्यधर्मिविशिष्ट धर्मी को और साध्यधर्म मात्र को पृक्ष कहकर उसके दो आकार बतलाए हैं, जो उनके पृर्ववर्ती माशिक्यनन्दी (३.१५-१६, ३२) और देवस्रार ने (३.१६-१८) भी बतलाए हैं। धर्मेकीर्ति ने सूत्र में तो एक ही ख्राकार निर्दिष्ट किया है पर उसकी व्याख्या में धर्मोचर ने (२.८) केवल धर्मी, केवल धर्म और धर्मधर्मिसमुदाब कर से पक्ष के तीन ख्राकार बतलाए हैं। साथ ही उस भरवेक द्राकार का उपयोग किस-किस समय होता है यह भी बतलाया है जो कि अपूर्व है। वास्त्यायन ने (न्यायमा० १.१.३६) धर्मिविशिष्ट धर्म क्रम से पह्य के दो ख्राकारों का निर्देश किया है। पर आकार के उपयोगों का वर्णन धर्मोत्तर की उस व्याख्या के अलावा झन्यत्र पूर्व प्रत्यों में नहीं देला जाता। माश्विक्यनन्दी ने इस धर्मोत्तरीय वस्त्र को सूत्र में ही अपना लिया जिसका देवस्रार ने भी सूत्र हारा ही अनुकरण किया। आ० हेमचन्द्र ने उसका अनुकरण ते किया पर उसे सूत्रबढ़ न कर वृत्ति में ही कह दिया—प० मी० १.२.१३-१७।

४ - इतर सभी जैन तार्किकों की तरह आ । हेमचन्द्र ने भी प्रमाणितत, विकल्पित्त और उभयित्व कर से पत्त के तीन प्रकार बतलाए हैं। प्रमाणित्व पद्म मानने के बारे में तो किसी का मतमेद है ही नहीं, पर विकल्पित्व और उभयित्व पत्त मानने में मतभेद है। विकल्पित्व और प्रमाण-विकल्पित्व पद्म के विवद, जहाँ तक मालूम है, सबसे पिहले प्रश्न उठानेवाले धर्मकीित ही हैं। यह स्रभी निश्चित रूप से कहा नहीं जा सकता कि धर्मकीित का वह आर्ल्य मीमांसकों के ऊपर रहा या जैनां के ऊपर या दोनों के ऊपर। फिर भी इतना निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि धर्मकीित के उस आर्ल्य का सविस्तर जवाब जैन तर्कप्रन्थों में ही देखा जाता है। जवाब को जैन प्रक्रिया में सभी ने धर्मकीित के उस आर्ल्य पद्म प्रमाणवा० १.१६२) को उद्भुत भी किया है।

मिणकार गक्केश ने १ पद्मता का जो श्रन्तिम और सदमतम निरूपण

१ 'उच्यते-सिषाधिषाविरहसहकृतसाधकप्रमाणाभावो यत्रास्ति स पद्धः, तेन सिषाधिषाविरहसहकृतं साधकप्रमाणं यत्रास्ति स न पद्धः, यत्र साधकप्रमाणे सत्यसति वा सिषाधिषा यत्र योभयाभावस्तत्र विशिष्टामावात् पद्धत्वम्।'-चिन्ता० श्चतु० गादा० १० ४२१-३२।

किया है उसका आ॰ देमचन्द्र की कृति में आने का सम्मव श्री न था फिर भी प्राचीन और अर्थाचीन सभी पद्म खद्मणों के दुलनात्मक श्रिक्षर के बाद इतना तो अवश्य कहा जा सकता है कि गङ्गेश का वह परिष्कृत विचार सभी पूर्ववर्ती नैयायिक, बौद और जैन अन्यों में पुरानी परिभाषा और पुराने दक्ष से पाया जाता है।

ई० १६३६ ]

्रिमाण मीमांसा

## दृष्टान्त विचार

हष्टान्त के विषय में इस जगह तीन बार्ते प्रस्तुत हैं-१-श्रमुनानाङ्गल का ४१न, २-लक्षण, ३-उपयोग।

१— धर्मकीर्ति ने हेतु का त्रेरूपकथन जो हेतुसमर्थन के नाम से प्रसिद्ध है उसमें ही दृष्टान्त का समावेश कर दिया है अतएव उनके मतातुसार दृष्टान्त हेतुसमर्थनघटक रूप से अनुमान का अब्ब है और वह भी अविद्वानों के वास्ते । विद्वानों के वास्ते । उन समावान ११ २८८ ), इसलिए दृष्टान्त उनके लिए अनुमानाङ्ग नहीं । माणिक्यनन्दी (३ ३७-४२), दैवस्रि (प्रमाण्ग० ३.२८, ३४-३८ ) और आ० हेमचन्द्र (४० मी० पृ० ४७) सभी ने दृष्टान्त को अनुमानाङ्ग नहीं माना है और विकल्प द्वारा अनुमान में उसकी उपयोगिता का खरडन भी किया है, फिर भी उन सभी ने केवल मन्दमित शिष्यों के लिए परार्थानुमान में (प्रमाण्ग० ३.४२, परी० ३.४६ ) उसे व्याप्तिस्मारक बतलाया है तब प्रश्न होता है कि उनके अनुमानाङ्गत्व के खरडन का अर्थ क्या है ! इसका जवाव यही है कि इन्होंने जो दृष्टान्त की अनुमानाङ्गता का प्रतिषेध किया है वह सकलानुमान की दृष्ट से अर्थात् अनुमान मात्र में दृष्टान्त को वे अञ्च नहीं मानते । सिद्धसेन ने भी यही भाव संविष्ठ रूप में स्वित किया है (न्याया० २०)। अतएव विचार करने पर वीद्ध और जैन तात्पर्य में कोई खास अन्तर नजर नहीं अता।

२— दृष्टान्त का सामान्य लज्ञण न्यायसूत्र (१.१.२५) में है पर बौद्ध प्रन्थों में वह नहीं देखा जाता। माणिक्यनन्दी ने भी सामान्य खज्जण नहीं कहा जैसा कि सिब्सेन ने पर देवसूरि (प्रमाणन १.४०) श्रीर श्रा० हेमचन्द्र ने सामान्य लच्चण भी बतला दिया है। न्यायस्त्र का दृष्टान्तलच्चण इतना व्यापक है कि श्रानुमान से भिन्न सामान्य व्यवहार में भी वह लागू पड़ जाता है जब कि जैनों का सामान्य दृष्टान्तलच्चण मात्र श्रानुमानोग्योगी है। साधम्य वैधर्म्य रूप से दृष्टान्त के दो भेद श्रीर उनके श्रलग-श्रलग लच्चण न्यायप्रवेश (पृ०१, २), ग्यायावतार (का०१७,१८) में वैसे हो देखे जाते हैं जैसे परीचामुल (३.४७ से) श्रादि (प्रमाणन०३.४१ से) पिछले ग्रन्थों में।

३—हष्टान्त के उपयोग के संबन्ध में जैन विचारसरणी ऐकान्तिक नहीं। जैन तार्किक परार्थानुमान में जहाँ श्रोता श्रव्युत्पन हो वहीं हष्टान्त का सार्थक्य मानते हैं। स्वार्थानुमान स्थल में भी जो प्रमाता व्याप्ति संबन्ध को भूल गया हो उसी को उसको याद दिलाने के वास्ते ह्टान्त की चित्तार्थता मानते हैं— (स्याद्वादर० ३. ४२)।

है॰ १६३६ ]

्रिमाय मीमांसा

## **हे**त्वाभास

हेत्वाभास सामान्य के विभाग में तार्किकों की विप्रतिपत्ति है। श्रव्यादं पाँच हेत्वाभासों को मानते व वर्णन करते हैं। क्रणाद के दूत्र में र स्पष्टतया तीन हुं हेत्वाभासों का निर्देश है, तथापि प्रशस्तपाद उस सूत्र का श्राशय वतलाते हुए चार हेत्वाभासों का वर्णन करते हैं। श्रसिद्ध, विरुद्ध श्रीर श्रनैकान्तिक यह तीन तो श्रव्यपादकथित पाँच हेत्वाभासों में भी श्राते ही हैं। प्रशस्तपाद ने श्रनध्यवसित नामक चौथा हेत्वाभास बतलाया है को न्यायस्त्र में नहीं है। श्रव्यपाद श्रीर कणाद उभय के श्रनुगामी भासवैश ने हुं हेत्वाभास वर्णित किये हैं को न्याय श्रीर वैशेषिक दोनों प्रार्चान परम्पराश्रों का दुःल जोड़ मात्र है।

दिङ्नाग कर्नुक माने जानेवाले न्यायप्रवेश में श्राविद्ध, विरुद्ध श्रीर श्रानेकान्तिक इन तीनो का ही संग्रह है। उत्तरवर्धी धर्मकीत्ति श्रादि सभी बौद्ध तार्किकों ने भी न्यायप्रवेश की ही मान्यता को दोहराथा श्रोर स्पष्ट किया है। पुराने सांख्याचार्य माठर ने भी उक्त तीन ही हेत्वाभासों का सूचन व संग्रह किया है। जान पड़ता है मूल में सांख्य श्रीर क्याद की हेत्वाभाससंख्या विषयक परम्परा एक ही रही है।

जैन परम्परा वस्तुतः कणाद, साख्य श्रीर बौद्ध परम्परा के श्रानुसार तीन ही हेत्वाभासों को भानती है। सिद्धसेन श्रीर वाहिदेव ने (प्रमाणन० ६.४७)

१ न्यायस्० १. २. ४।

२ 'श्रप्रांतकोऽनपदेशोऽसन् संदिग्धश्चानपदेशः।'-वै॰ स्० ३.१. १५।

३ 'एतेनासिद्धविदद्धसन्दिग्धाध्यवसितवचनानाम् श्रनपरेशत्वमुक्तं भवति ।' ~प्रशः पः २२८ ।

श्रिक्षिद्धिवद्धानैकान्तिकानध्यवितकाकात्थ्यापदिष्टप्रकरणसमाः ।?
 न्यायसार प्र० ७ ।

५ 'श्रसिद्धानैकान्तिकविदद्धा हेत्वामासाः।'-न्यायप्र० ए० ३।

६ 'श्रन्ये हेत्वाभासाः चतुर्दश श्रसिद्धानैकान्तिकविकद्वादयः ।'-भाठर ५ ।

७ 'श्रसिद्धस्त्वप्रतीतो यो योऽन्ययैयोपपद्यते । विरुद्धो योऽन्ययाप्यत्र युक्तो-ऽनैकान्तिकः स द्वः ।।'—न्यायाण काण २३ ।

श्चासद ब्राटि तीनों का ही वर्णन किया है। ब्राउ हेमचन्द्र भी उसी मार्ग के अनुगामी हैं। आ० हेमचन्द्र ने न्यायस्त्रोक्त कालातीत आदि दो हेत्वाभासों का निरास किया है पर प्रशस्तपाद श्रीर भासर्वज्ञकथित श्रनध्यवसित हेत्वाभास का निरास नहीं किया है। जैन परम्परा में भी इस जगह एक मतमेद है-वह यह कि श्रकतक्र श्रीर उनके श्रन्गामी माणिक्यनन्दी श्रादि दिगम्बर तार्किकों ने चार हेत्वाभास बतलाए हैं। जिनमे तीन तो श्रासिद्ध ऋादि साधारण ही हैं पर चौथा श्रिकिञ्चल्कर नामक हेत्वाभास बिलकुल नया है जिसका उल्लेख श्रान्यत्र कहीं नहीं देखा जाता । परन्त यहाँ स्मरण रखना चाहिए कि जयन्त भट्ट ने श्रपनी न्यायमञ्जरी में श्रान्यथासिद्धापरपर्याय श्राप्रयोजक नामक एक नये हेत्वाभास को मानने का पूर्वपद्म किया है जो वस्ततः जयन्त के पहिले कभी से चला श्राता हुआ जान पड़ता है। अप्रयोजक और अक्रिक्कित इन दो शब्दों में स्पष्ट मेद होने पर भी श्रापाततः उनके श्रर्थ में एकता का भास होता है। परन्त जयन्त ने श्राप्योजक का जो श्रर्थ बतलाया है श्रीर श्राकिञ्चित्कर का जो श्रर्थ माणिक्य-नन्दी के श्रतुयायी प्रभाचन्द्र ने किया है उनमें बिलकुल श्रन्तर है, इससे यह कहना कठिन है कि अप्रयोजक और अकिञ्चिक्त का विचार मूल में एक है: फिर भी यह प्रश्न हो ही जाता है कि पूर्ववर्ती बौद्ध या जैन न्यायग्रन्थों में श्चिष्ठिकर का नाम निर्देश नहीं तब श्रकलुङ्क ने उसे स्थान कैसे दिया, श्रतएव यह सम्भव है कि श्राप्रयोजक या श्रान्यथासिद्ध माननेवाले किसी पूर्ववर्ती तार्किक प्रन्थ के श्राधार पर ही श्रकलङ्क ने श्रकिञ्चित्कर हेत्वाभास की श्रपने ढंग से नई सिष्ट की हो। इस श्राकिञ्चित्कर हैत्वाभास का खरडन केवल वादिदेव के सत्र की ब्याख्या (स्यादादर० प्र० १२३० ) में देखा जाता है।

१ 'श्रसिद्धरचाचुपत्वादिः शब्दानित्यत्वसाधने । श्रन्यथासम्भवाभावभेदात् स बहुषा स्मृतः ॥ विरुद्धासिद्धसंदिग्धैरिकञ्चित्करविस्तरैः ।'-न्यायवि० २. १९५-६ । वरी० ६. २१ ।

२ 'श्रन्ये तु श्रन्थथासिद्धत्वं नाम तद्भे दमुदाहरन्ति यस्य हेतोर्धर्मिण् वृत्तिर्भवन्त्यपि साध्यधर्मप्रयुक्ता भवति न, सोऽन्यथासिद्धो यथा नित्या मनःपरमाण्यो मूर्तत्वाद् षटवदिति......स चात्र प्रयोज्यप्रयोजकमावो नास्तीत्यत एवायमन्यथासिद्धोऽप्रयोजक इति कथ्यते । कथं पुनरस्याप्रयोजकत्वमवगतम् १७-न्यायम० पृ० ६०७ ।

३ 'सिद्धे निर्णीते प्रमाणान्तरात्साध्ये प्रत्यज्ञादिवाचिते च हेतुर्न किञ्चित्करोति इति अकिञ्चित्करोऽनर्थकः ।'-प्रमेयक० पृ० १६३ A ।

अपर जो हेल्लाभाससंख्या विषयक नामा परम्पराएँ दिख्डा गई हैं उन सब का मतमेद मुख्यतया संख्याविषयक है, तत्त्वविषयक नहीं। ऐसा नहीं है कि एक परम्परा जिसे अमुक हेत्वामास रूप दोष कहती है अगर वह सचमुच दोष हो तो उसे वृसरी परम्परा स्वीकार न करती हो। ऐसे स्थल में दूसरी परम्परा या तो उस दोष को अपने अभिग्रेत किसी हेत्वामास में अन्तर्भावित कर देती है या पद्मामास आदि अन्य किसी दोष में या अपने अभिग्रेत हेत्वामास के किसी न किसी प्रकार में।

श्रा० हेमचन्द्र ने हेत्वाभास (प्र० भी० २. १. १६) शब्द के प्रयोग का अनौचित्य वतलाते हुए भी साधनाभास अर्थ में उस शब्द के प्रयोग का समर्थन करने में एक तीर से दो पत्ती का वेध किया है—पूर्वाचार्यों की परम्परा के अनुसरण का विवेक भी बतलाया और उनकी गलती भी दर्शाई। इसी तरह का विवेक माणिवयनन्दी ने भी दर्शाया है। उन्होंने अपने पूज्य अकलङ्ककायत अकिश्चित्कर हेत्वाभास का वर्णन तो किया; पर उन्हें जब उस हेत्वाभास के अलग स्वीकार का औचित्य न दिखाई दिया तब उन्होंने एक सूत्र में इस दक्ष से उसका समर्थन किया कि समर्थन भी हो और उसके अलग स्वीकार का अनौचित्य भी व्यक्त हो-'क्षच्या एवासी दोषो व्युत्पन्नप्रयोगस्य पत्तद्दोषेषीय दुहत्वात्'-(परी० ६. १९)।

#### श्रसिद्ध हेत्वाभास

न्यायस्त्र (१.२.८) में श्रसिद्ध का नाम साध्यसम है। देवल नाम के ही विषय में न्यायस्त्र का श्रन्य अन्यों से वैलल्ल्य नहीं है किन्तु श्रन्य विषय में भी। वह श्रन्य विषय यह है कि जब श्रन्य सभी अन्य श्रसिद्ध के कम या श्रिषक प्रकारों का लल्ल्या उदाहरण सहित वर्णन करते हैं तब न्यायस्त्र श्रोर उसका भाष्य ऐसा कुछ भी न करके केवल श्रसिद्ध का सामान्य स्वरूप बतलाते हैं।

प्रशस्तपाद श्रौर न्यायप्रवेश में श्रसिद्ध के चार प्रकारों का स्पष्ट श्रौर समानप्राय वर्षान है। माठर (का॰ ५) भी उसके चार भेदों का निर्देश करते हैं जो सम्भवतः उनकी दृष्टि में वे ही रहे होंगे। न्यायिनदु में घर्माकीर्च

१ 'उमयासिकोऽन्यतसिकः तद्भावासिकोऽनुमेयासिकश्चेति ।'-प्रशस्त० ए० २३८। 'अमयासिकोऽन्यतसिकः संदिग्धासिकः श्राभवासिकश्चेति ।'
-न्यायप्र० प्र० ३ ।

ने प्रशस्तपादादिकथित चार प्रकारों का तो वर्णन किया ही हैं पर उन्होंने प्रशस्तपाद तथा न्यायप्रवेश की तरह आअथासिद्ध का एक उदाहरण न देकर उसके दो उदाहरण दिये हैं और इस तरह असिद्ध के चौथे प्रकार आअथासिद्ध के भी प्रमेद कर दिये हैं। धर्मकीर्ति का वर्णन वस्तुतः प्रशस्तपाद और न्याय-प्रवेशगत प्रस्तुत वर्णन का थोड़ा सा संशोधन मात्र है (न्यायनि० ३. ५६-६७)।

न्यायसार (ए० ८) में श्रसिद्ध के चौदह प्रकार सोदाहरण बतलाए गए हैं। न्यायमञ्जरी (ए० ६०६) में भी उसी ढंग पर श्रमेक मेदों की सृष्टि का वर्णन है। माणिक्यनन्दी शब्द-स्वना बदलते हैं (परी० ६. २२-२८) पर वस्तुतः वे श्रसिद्ध के वर्णन में धर्मकीत्तं के ही श्रनुगामी हैं। प्रभावन्द्र ने परीचायुल की टीका मार्तपड में (ए० १६१ A) मूल सूत्र में न पाए जानेवाले श्रसिद्ध के श्रनेक मेदों के नाम तथा उदाहरण दिये हैं जो न्यायसारगत ही हैं। आ० हेमचन्द्र के श्रसिद्धविषयक सूत्रों की सृष्टि न्यायिक कुत्रोर परीचायुल का श्रनुसरण करनेवाली है। उनकी उदाहरणमाला में भी शब्दशः न्यायसार का श्रनुसरण है। धर्मकीत्तं श्रोर माणिक्यनन्दी का श्रव्यशः श्रनुसरण नकरने के कारण वादिदेव के श्रसिद्धविषयक सामान्य लच्चण (प्रमाणन० ६.४६) में श्रा० हेमचन्द्र के सामान्य लच्चण की श्रपेचा विशेष परिष्कृतता जान पड़ती है। वादिदेव के प्रस्तुत सूत्रों की व्याख्या रत्नाकरावतारिका में जो श्रसिद्ध के मेदों की उदाहरणमाला है वह न्यायसार श्रीर न्यायमञ्जरी के उदाहरणों का श्रव्यशः सङ्कलन मात्र है। इतना श्रक्तर श्रवस्य है कि कुळ उदाहरणों में वस्त्रित्नास वादी देवसर्र का श्रवना है।

#### विरुद्ध हेत्वाभास

जैसा प्रशस्तपाद में विरुद्ध के सामान्य स्वरूप का वर्णन है विशेष भेदों का नहीं, वैसे ही न्यायसूत्र ऋौर उसके भाष्य में भी विरुद्ध का सामान्य रूप से वर्णन है, विशेष रूप से नहीं। इतना साम्य होते हुए भी सभाष्य-न्यायसूत्र ऋौर प्रशस्तपाद में उदाहरण एवं प्रतिपादन का भेदे स्वष्ट है।

१ 'सिद्धान्तमभ्युपेत्य तिद्वरोधी विषदः ।'-न्यायस्० १. २. ६ । 'यथा सोऽयं विकारो व्यक्तेरपैति नित्यत्वप्रतिषेषात् , श्रपेतोऽप्यस्ति विनाशप्रतिषेषात् , न नित्यो विकार उपपदाते इत्येवं हेतुः-'व्यक्तेरपेतोपि विकारोस्ति' इत्यनेन स्वसिद्धान्तेन विषध्यते । यदस्ति न तदात्मसामात् प्रन्यवते, श्रस्तिन्वं नात्मसामात्

जान पड़ता है न्यायसूत्र की श्रौर प्रशस्तपाद की विरुद्ध विषयक विचारपरम्परा एक नहीं है ।

न्यायप्रवेश (प्र०५) में विरुद्ध के चार भेट सोटाहरण बतलाए हैं। सम्भवतः माठर (का॰ ५) को भी वे ही श्रिभिप्रेत हैं। न्यायबिन्द (३.८३-८८) में विरुद्ध के प्रकार दो ही उदाहरणों में समाप्त किये गए हैं श्रीर तीसरे 'हष्टविधातकत' नामक अधिक भेट होने की आशुक्त (३. ८६-६४) करके उसका समावेश अभिगत दो भेदों में ही कर दिया गया है। इष्टविधातकत नाम न्यायप्रवेश में नहीं है पर उस नाम से जो उदाहरण न्यायबिन्द ( ३.६० ) में दिया गया है वह स्थायप्रवेश ( प्र० ५ ) में वर्तमान है। जान पड़ता है न्यायप्रवेश में जो 'परार्थाः चत्तरादयः' यह धर्माविशेषविरुद्ध का उदाहरण है उसी को कोई इष्टविघातकृत नाम से व्यवहत करते होंगे जिसका निर्देश करके धर्मकीत्तिं ने श्रन्तर्भाव किया है। जयन्त ने (न्यायम० पृ० ६००-६०१) गौतमसूत्र की ही व्याख्या करते हए धर्मिविशेषविरुद्ध श्रीर धर्मिविशेषविरुद्ध इन दो तीर्थान्तरीय विरुद्ध मेदों का स्पष्ट खरडन किया है जो न्यायप्रवेशवाली परम्परा का ही खरडन जान पड़ता है। न्यायसार (पू॰ ६) में विरुद्ध के मेदों का वर्णन सबसे ऋधिक और जटिल भी है। उसमें सपत्त के श्राहितत्ववाले चार, नास्तित्ववाले चार ऐसे विरुद्ध के ब्राउ मेद जिन उदाहरणों के साथ हैं, उन उदाहरणों के साथ वही स्त्राठ भेद प्रमाणनथतस्थालोक की व्याख्या में भी हैं (प्रमाणन ६५२-५३)। यद्यपि परीवामुल की व्याख्या मार्तगढ में (पृ०१६२ A) न्यायसारवाले वे ही स्त्राठ मेद हैं तथापि किसी-किसी उदाहरण में थोड़ा सा परिवर्त्तन हो गया है। आ। हमचन्द्र ने तो प्रमागानयतत्त्वालोक की व्याख्या की तरह श्रपनी वृत्ति में शब्दशः न्यायसार के ब्राठ मेद सोदाहरण बतलाकर उनमें से चार विरुद्धों को श्रसिद्ध एवं विरुद्ध दोनों नाम से व्यवहृत करने की न्यायमझरी ब्रौर न्यायसार की दखीलों की श्रापना लिया है।

प्रस्युतिरिति विरुद्धावेतौ धर्मों न सह सम्भवत इति । सोऽयं हेत्वयं सिद्धान्तमाक्षित्य प्रवर्तते तमेव व्याहन्ति इति ।'—स्ययमा० १. २. ६ । 'यो झनुमेयेऽविद्यमानोऽपि तत्समानजातीये सर्वेश्मिकास्ति तद्धिपरीते चास्ति स विपरीतसाधनाद्धिरुद्धः यथा यस्माद्धिषायी तस्मादृश्व इति ।'—प्रशस्ति पृ० २३८ ।

### अनैकान्तिक हेत्वाभास

श्रनैकान्तिक हेत्वाभास के नाम के विषय में मुख्य दो परम्पराएँ प्राचीन हैं। पहली गौतम की श्रीर दूसरी कणाद की । गौतम श्रपने न्यायसत्र में जिसे सव्यभिचार (१. २. ५.) कहते हैं उसी को कणाद अपने सूत्रों (३. १. १५) में सन्दिग्ध कहते हैं। इस नाममेद की परम्परा भी कुछ ऋर्थ रखती है और वह ऋर्थ श्चगले सब व्याख्याग्रन्थों से स्पष्ट हो जाता है। वह श्चर्थ यह है कि एक परम्परा श्रनैकान्तिकता को श्रर्थात साध्य श्रीर उसके श्रभाव के साथ हेत के साहचर्य को, सव्यभिचार हेत्वाभास का नियामक रूप मानती है संशयजनकत्व को नहीं जब दूसरी परम्परा संशयजनकत्व को तो श्रनैकान्तिक हेत्वाभासता का नियामक रूप मानती है साध्य-तदभावसाहचर्य को नहीं। यहली परम्परा के श्रनसार जो हेत साध्य-तदभावसहचरित है चाहे वह संशयजनक हो या नहीं-वही सव्यभिचार या अनैकान्तिक कहलाता है। दसरी परम्परा के अनुसार जो हेत संशयजनक है - चाहे वह साध्य-तदभावसहचरित हो या नहीं-वही अनैकान्तिक या सव्य-भिचार कहलाता है। ग्रानैकान्तिकता के इस नियामकभेदवाली दो उक्त परम्पराश्चों के श्रनुसार उदाहरणों में भी श्रन्तर पड जाता है। श्रतएव गौतम की परम्परा में श्रसाधारण या विरुद्धाःयभिचारी का श्रनैकान्तिक हेत्वाभास में स्थान सम्भव ही नहीं क्योंकि वे दोनों साध्याभावसहचरित नहीं। उक्त सार्थक-नामभेद वाली दोनों परम्पराश्चों के परस्पर भिन्न ऐसे दो दृष्टिकीण श्चागे भी चाल रहे पर उत्तरवर्ती सभी तर्कशास्त्रों में-चाहे वे वैदिक हों, बौद्ध हों, या जैन-नाम तो केवल गौतमीय परम्परा का अनैकान्तिक ही जारी रहा। क्यादीय परम्परा का सन्दिग्ध नाम व्यवहार में नहीं रहा ।

प्रशस्तपाद श्रीर न्यायप्रवेश इन दोनों का पौर्वापर्य श्रभी सुनिश्चित नहीं श्रतप्त यह निश्चित रूप से कहना किटन है कि असुक एक का प्रभाव दूसरे पर है तथापि न्यायप्रवेश श्रीर प्रशस्तपाद इन दोनों की विचारसरस्यी का अभिकार श्रीर पारस्परिक महत्त्व का भेद खास ध्यान देने योग्य है। न्यायप्रवेश में यद्यपि नाम तो श्रनैकान्तिक है सन्दिग्ध नहीं, फिर भी उसमें श्रनैकान्तिकता का नियामक रूप प्रशस्तपाद की तरह संशयजनकत्व को ही माना है। श्रतप्त न्यायप्रवेशकार ने श्रनैकान्तिक के छः भेद नतलाते हुए उनके सभी उदाहरस्यों में संजयजनकत्व स्पष्ट बतलाया है। प्रशस्तपाद न्यायप्रवेशकार ने सिरह संशय-

१ 'तत्र साधारण:-शब्दः प्रमेयस्वान्नित्य इति । तद्धि नित्यानित्यपञ्चयोः

जैनकत्व को तो अनैकान्तिकता का नियामक रूप मानते हैं सही, पर वे स्थाय-प्रवेश में अनैकान्तिक रूप से उदाहत किये गए असाधारण और विरुद्धा-व्यभिचारी इन दो मेदों को अनैकान्तिक या सन्दिग्ध हेत्वाभास में नहीं गिनते बल्कि न्यायप्रवेशसम्मत उक्त दोनों हेत्वाभासों की सन्दिग्धता का यह कह करके खाइन करते हैं कि इसाधारण और विरुद्धान्यभिचारी संशयजनक ही नहीं। प्रशस्तपाद के खरडनीय भागवाला कोई पूर्ववर्ती बैशेषिक प्रन्थ या न्यायप्रवेश-भिन्न बौद्धग्रन्थ न मिले तब तक यह कहा जा सकता है कि शायद प्रशस्तपाद ने न्यायप्रवेश का ही खरहन किया है। जो कल हो, यह तो निश्चित ही है कि प्रशस्तवाद ने श्रसाधारण श्रीर विरुद्धान्यभिचारी को सन्दिग्ध या श्रनेकान्तिक मानने से इन्कार किया है। प्रशस्तवाद ने इस प्रश्न का, कि क्या तब आसा-धारण और विरुद्धाव्यभिचारी कोई हेत्वाभास ही नहीं ?. जबाब भी बही बुद्धिमानी से दिया है। प्रशस्तपाद कहते हैं कि असाबारण हेस्वाभास है सही पर वह संशयजनक न होने से अनैकान्तिक नहीं, किन्तु उसे अनध्यवसित कहना चाहिए । इसी तरह वे विरुद्धाव्यभिचारी को संशयजनक न मानकर या तो असाधारणकप अनध्यवसित में गिनते हैं या उसे विवद्धविशेष ही कहते ( अयं त विरुद्धमेद एव प्रशा पृ २३६) हैं। कुछ भी हो पर वे किसी तरह श्वसाधारमा श्रीर विरुद्धाव्यभिचारी को न्यायप्रवेश की तरह संशयजनक मानने को तैयार नहीं हैं फिर भी वे उन दोनों को किसी न किसी हेत्वाभास में सिविष्ट करते ही हैं। इस चर्चा के सम्बन्ध में प्रशस्तपाद की ग्रीर भी दो बातें खास ध्यान देने योग्य हैं। पहली तो यह है कि अनध्यवसित नामक

साधारणत्वादनैकान्तिकम् । किम् घटवत् प्रमेयत्वादनित्यः शब्दः श्राहोस्विदाकाश-वन्त्रमेयत्वाक्तित्य इति ।'-इत्यादि-न्यायप्र० पृ० ३ ।

१ 'श्रसाधारणः-आवणत्वाज्ञित्य इति । तद्धि नित्यानित्यपद्याग्यं व्याद्यस्तित्यानित्यपिनार्यं व्याद्यस्तित्यानित्यपिनार्यं क्षाद्यस्तित्यानित्यपिनार्यं क्षाद्यस्तित्यानित्यपिनार्यं चान्यस्थासम्भवात् संशयहेतः किम्भृतस्यास्य आवणान्तिति ।..... विरुद्धाव्यमिचारी यथा श्रनित्यः शन्दः कृतकत्वात् घटवत्; नित्यशन्दः आवणालात् शन्दत्वविति । उभवोः संशयहेत्वात् द्वाव्यनेतोवे-कोऽनैकान्तिकः समुदितावेव ।' न्यायम् पृ० २, ४ । 'एक्टिंमश्च द्वयोहेंत्वोर्य-योक्तव्वय्योनिविक्दयोः सिन्नपति सति संशयदर्शनाद्यमन्यः सन्दिग्व हति केचित् यथा मृर्तत्वामृर्तत्यं प्रति मनसः क्रियावन्वास्यगंवन्वयोतिति । नन्यवमसाधारण् एवाचाधुपत्वप्रत्यव्वव्वत् संहत्योदन्यतरपद्यासम्भवात् ततश्चानण्यवसित इति वच्यामः।'-प्रशस्तः पृ० २३८ ।

देलामास की कल्पना और दूसरी यह कि न्यायप्रवेशायत विरुद्धान्यभिनारों के उदाहरण से विभिन्न उदाहरण को लेकर विरुद्धान्यभिनारों को संशयकनक मानने न मानने का शास्त्राय । यह कहा नहीं जा सकता कि कणाददम में श्वविद्यमान अन्ययसित पद पहिले पहल प्रशस्तपाद ने ही प्रयुक्त किया या उसके पहिले भी इसका प्रयोग अलग देत्वाभास अर्थ में रहा । न्यायप्रवेश में विरुद्धान्यभिनारी का उदाहरण—'नित्यः शब्दः आवणात्वात् शब्दत्ववत्ः अनित्यः शब्दः इतकत्वात् घटवत्' यह है, जब कि प्रशस्तपाद में उदाहरण—'मनः मूर्तम् क्रियाक्वातः, मनः अमूर्तम् अस्परांवत्वातः'—यह है । प्रशस्तपाद का उदाहरण तो वैशोधक प्रक्रिया अनुसार है ही, पर आश्चर्य की बात यह है कि बौद्ध न्यायप्रवेश का उदाहरण खुद बौद्ध प्रक्रिया के अनुसार न होकर एक तरह से वैदिक प्रक्रिया के अनुसार ही है क्योंकि जैसे वैशेषिक आदि वैदिक तार्किक शब्दत्व को जातिरूप मानते हैं वैसे बौद्ध तार्किक काति को नित्य नहीं मानते । अस्तु, यह विवाद आगो भी चला।

तार्किकपवर धर्मकीर्ति ने हेलाभास की प्ररूपणा बौदसम्मत हे हुँवैरूप्य के के आधार पर की, जो उनके पूर्ववर्ती बौद्ध प्रन्थों में श्रमी तक देखने में नहीं आई। जान पड़ता है प्रशस्तपाद का अनैकान्तिक हेलाभास विषयक बौद्ध मन्तव्य का लयहन बराबर धर्मिकीर्ति के ध्यान में रहा। उन्होंने प्रशस्तपाद को जवाब देकर न्यायप्रवेश का बचाब किया। धर्मिकीर्ति ने व्यभिचार को अनैकान्तिकता का नियामकरूप न्यायप्रवेश की तरह माना फिर भी उन्होंने न्यायप्रवेश और प्रशस्तपाद की तरह संशयजनकत्व को भी उसका नियामक रूप मान लिया। प्रशस्तपाद ने न्यायप्रवेशसम्मत असाधारण को अनैकान्तिक मानने का यह कहकर के लयहन किया था कि वह संशयजनक नहीं हैं। इसका जवाब धर्मिकीर्ति ने असाधारण का न्यायप्रवेश की अपेवा जुदा उदाहरण रचकर और उसकी संशयजनकता दिलाकर, दिया और बतलाया कि असाधारण आनेकान्तिक हेत्याभास ही है । इतना करके ही धर्मिकीर्ति सन्तुष्ट न रहे पर अपने मान्य

१ 'तत्र त्रवायां रूपायानेकस्यापि रूपस्यानुको साधनामासः । उक्तावप्य-सिद्धौ सन्देहे वा प्रतिपाद्यप्रतिपादकयोः । एकस्य रूपस्य'.... इत्यादि ---न्यायनि॰ ३. ५७ से ।

श्राचार्य दिङ्नाम की परम्परा को प्रतिष्ठित बनाए रखने का श्रीर भी प्रयस्त किया। प्रशस्तपाद ने विरुद्धान्यभिचारी के खयडन में जो दलील दी थी उसको स्वीकार करके भी प्रशस्तपाद के खयडन के विरुद्ध उन्होंने विरुद्धान्यभिचारी का समर्थन किया श्रीर वह भी इस दंग से कि दिङ्नाग की प्रतिष्ठा भी बनी रहे श्रीर प्रशस्तपाद का जवाब भी हो। ऐसा करते समय धर्म्मकीर्ति ने विरुद्धान्यभिचारी का जो उदाहरण दिया है वह न्यायप्रवेश और प्रशस्तपाद के उदाहरण देश कि जुदा है फिर भी वह उदाहरण वैशेषिक प्रक्रिया के श्रनुसार होने से प्रशस्तपाद को श्रमाह्य नहीं हो सकता । इस तरह वैद्ध और वैदिक तार्किकों की इस विषय में यहाँ तक चर्चा श्राई जिसका श्रन्त न्यायमञ्जरी में हुश्रा जान पड़ता है। जयन्त फिर श्रपने पूर्वाचार्यों का पद्धुलेकर्णन्यायप्रवेश और धर्म्मकीर्ति के न्यायिवन्दु का सामना करते हैं। वे श्रसाधारण श्रीर विरुद्धान्यभिचारी को श्रनैकान्तिक न मानने का प्रशस्तपादगत मत का बके विस्तार से समर्थन करते हैं पर साथ ही वे संशयजनकत्व को श्रनैकान्तिकता का नियामक रूप मानने से भी इन्कार करते हैं ।

भासर्वज्ञ ने बौद्ध, वैदिक तार्किकों के प्रस्तुत विवाद का स्पर्श न कर अनैकान्तिक हेत्वाभास के आठ उदाहरण दिये हैं (न्यायसार पृ० १०), और कहीं संशयजनकता का उल्लेख नहीं किया है। जान पड़ता है वह गौतमीय परम्परा का अनुगामी है।

जैन परम्परा में अनैकान्तिक और सिन्दग्ध यह दोनों ही नाम मिलते हैं। अकलक्क (न्यायिन २. १९६) सिन्दग्ध राज्य का प्रयोग करते हैं जब कि सिद्धसेन (न्याया २३) आदि अन्य जैन तार्किक अनैकान्तिक पद का प्रयोग करते हैं। माणिक्यनन्दी की अनैकान्तिक निरूपण विषयक स्त्ररचना आश्रा हमचन्द की स्त्ररचना की तरह ही वस्तुतः न्यायिन्दु की स्त्ररचना की संदिस प्रतिच्छाया है। इस विषय में वादिदेव की स्त्ररचना वैसी परिमार्जित नहीं जैसी माणिक्यनन्दी और हेमचन्द्र की है, क्योंकि वादिदेव ने अनैकान्तिक के सामान्य खच्चा में ही जो 'सिन्दिसते' का प्रयोग किया है वह जरूरी नहीं जान पढ़ता। जो कुछ हो पर इस बारे में प्रभाचन्द्र, वादिदेव और हेमचन्द्र इन तीनों का एक ही मार्ग है कि वे सभी अपने-अपने अन्यों में मासर्वज्ञ के आठ प्रकार के अनैकान्तिक को लेकर अपने-अपने लच्चा में समाविष्ट करते हैं। प्रभाचन्द्र के (प्रमेयक पु०१६२) सिवाय औरों के अन्यों में तो आठ उदाहरण में वै ही हैं जो न्यायार में हैं। प्रभाचन्द्र ने कुछ उदाहरण बदले हैं।

यहाँ यह स्मरण रहे कि किसी जैनाचार्य ने साध्यसंदेहजनकत्व को या साध्यस्यभ्यभिचार को अनैकान्तिकता का नियामक रूप मानने न मानने की बौद्ध-वैशिषकप्रन्थगत चर्चा को नहीं लिया है।

है० १६३६ ]

प्रमाण मीमांसा

### **दृष्टान्ताभास**

परार्षं अनुमान प्रसङ्घ में हेत्वाभास का निरूपण बहुत प्राचीन है। कणादस्त्र (३.१.१५) और न्यायस्त्र (१.२.४५) में वह स्पष्ट एवं विस्तृत है। पर दृष्टान्ताभास का निरूपण उतना प्राचीन नहीं जान पड़ता। अगर दृष्टान्ताभास का विचार भी हेत्वाभास जितना ही पुरातन होता तो उसका सूचन कणाद या न्यायस्त्र में थोड़ा बहुत जरूर पाया जाता। जो कुछ हो इतना तो निश्चत है कि हेत्वाभास की कल्पना के ऊपर से ही पीछे से कभी दृष्टान्ताभास, पद्धाभास आदि की कल्पना हुई और उनका निरूपण होने खगा। यह निरूपण पहिले वैदिक तार्किकों ने शुरू किया या बौद्ध तार्किकों ने, इस विषय में अभी कुछ भी निश्चत कहा नहीं जा सकता।

दिङ्नाग के माने जानेवाले न्यायप्रवेश में पाँच साधम्य श्रीर पाँच वैधम्य ऐसे दस दृष्टान्तामास हैं । यद्यपि मुख्यतया पाँच-पाँच ऐसे दो विभाग उसमें हैं तथापि उभयासिद्ध नामक दृष्टान्तामास के श्रवान्तर दो प्रकार भी उसमें किये गए हैं जिससे वस्तुतः न्यायप्रवेश के श्रनुसार छः साधम्य दृष्टान्तामास श्रीर छः वैधम्य दृष्टान्तामास फिलत होते हैं । प्रशस्तपाद ने भी इन्हीं छः छः साधम्य एवं वैधम्य दृष्टान्तामासों का निरूपण किया है । व्यायप्रवेश श्रीर प्रशस्तपाद के निरूपण में उदाहरण श्रीर भाव एक से ही हैं श्रवाचना दोनों के नामकरण में श्रन्तर अवश्य है । प्रशस्तपाद दृष्टान्तामास शब्द का वदले निदर्शनामास शब्द का

१ 'दृष्टान्तामासो द्विविषः साधम्येण वैषम्येण च.....तत्र साधम्येण... तद्यया साधनधर्मासिदः साध्यधर्मासिदः उभयधर्मासिदः श्रनन्वयः विपरीता-न्वयरचेति ।.....वैषम्येणापि दृष्टान्तामासः पञ्चप्रकारः तद्यया साध्याव्यादृत्तः साधनाव्यादृत्तः अभयाव्यादृत्तः श्रव्यतिरेकः विपरीतव्यतिरेकरचेति.......।' -न्यायप्र • पृ० ५–६ ।

२ 'श्रनेन निदर्शनाभासा निरस्ता भवन्ति । तद्यथा नित्यः शब्दोऽपूर्तैत्वात् यदमूर्ते दृष्टं तिन्नत्यम् यथा परमाग्रुर्यथा कर्म यथा स्थाली यथा तमः श्रम्बरविदिति यद् द्रव्यं तत् क्रियावद् दृष्टमिति च तिङ्गानुमेयोभयाश्रयासिद्धाननुगतविपरीतानुगताः साधर्म्यनिदर्शनाभासाः । यदनित्य तन्तूर्ते दृष्टं यथा कर्मे यथा परमाग्रुर्यथाकाशं यथा तमः घटकत् यिक्विक्वयं तदद्रव्य चेति तिङ्गानुमेयोभयाव्याद्वनाश्रयासिद्धाव्या- इत्तविपरीतव्याद्वना वैधर्मनिदर्शनाभासा इति ।'-प्रशस्त० पृ० २४७ ।

प्रयोग पसन्द करते हैं क्योंकि उनकी श्रामित त्यायवाक्य परिपाटी में उदाहरण् का बोधक निदर्शन राज्द श्राता है। इस सामान्य नाम के सिवाय भी न्याय-प्रवेश श्रीर प्रशस्तपादगत विशेष नामों में मात्र पर्याय मेद है। माठर (का॰ ५) भी निदर्शनामास शब्द ही पसन्द करते हैं। जान पड़ता है वे प्रशस्तपाद के श्रानुगामी हैं। यद्यपि प्रशस्तपाद के श्रानुसार निदर्शनामास की कुल संख्या बारह ही होती हैं श्रीर माठर दस संख्या का उल्लेख करते हैं, पर जान पड़ता है कि इस संख्याभिद का कारण-श्राक्षयासिद नामक दो साधम्य-वैधम्य हष्टान्तामास की माठर ने विवदा नहीं की—यही है।

जयन्त ने ( न्यायम० प्र० ५८० ) न्यायसूत्र की न्याख्या करते हुए पूर्ववर्त्ती बौद्ध-वैशेषिक स्त्रादि प्रन्थगत दृष्टान्तभास का निरूपण देखकर न्यायसत्र में इस निरूपण की कमी का अन भव किया और उन्होंने न्यायप्रवेश वाले सभी दृष्टान्ताभासों को लेकर श्रापनाया एवं श्रापने मान्य ऋषि की निरूपण कमी को भारतीय टीकाकार शिष्यों के दक्क से भक्त के तौर पर दर किया। न्यायसार में (पृ०१३) उदाहरणाभास नाम से छः साधर्म्य के श्रीर छ: वैधर्म्य के इस तरह बारह श्राभास वही हैं जो प्रशस्तपाद में हैं। इसके सिवाय न्यायसार में झन्य के नाम से चार साधर्म्य के विषय में सन्दिग्ध क्योर चार वैधर्म्य के विषय में सन्दिग्ध ऐसे ब्राट सन्दिग्ध उदाहरणाभास भी दिये हैं। सन्दिग्ध उदाहरसामासों की सृष्टि न्यायप्रवेश श्रीर प्रशस्तपाद के बाद की जान पड़ती है। धर्मकीर्ति ने साधर्म्य के नव श्रीर वैधर्म्य के नव ऐसे श्रठारह दृष्टान्ताभास सविस्तर वर्णन किये हैं। जान पहला है न्यायसार में श्चन्य के नाम से जो साधर्म्य श्रीर वैधर्म्य के चार-चार सन्दिग्ध उदाहरणाभास दिये हैं उन श्राठ सन्दिग्ध भेदों की किसी पूर्ववर्ती परम्परा का संशोधन करके धर्मकीर्ति ने साधर्म्य श्रीर वैधर्म्य के तीन-तीन ही सन्दिग्ध दृष्टान्ताभास रखे। दृष्टान्ताभासों की संख्या, उदाहरण श्रीर उनके पीछे के साम्प्रदायिक भाव इन सब बातों में उत्तरोत्तर विकास होता गया जो धर्मकीर्ति के बाद भी चाल रहा ।

जैन परम्परा में जहाँ तक मालूम है सबसे पहिले दृष्टान्तामास के निरूपक सिद्धसेन ही हैं; उन्होंने बौद्ध परम्परा के दृष्टान्तामास शब्द को ही चुना न कि

१ 'श्रन्ये तु संदेहद्वारेणापरानष्टाबुदाहरणभासान्वर्णयन्ति । सन्दिग्धसाध्यः ..... सन्दिग्धसाधनः ..... सन्दिग्धाभयः ..... सन्दिग्धाभयः ..... सन्दिग्धाभयावृत्तः .....सन्दिग्धाभयावृत्तः ....सन्दिग्धाभयावृत्तः ....सन्दिग्धाभयाव्यावृत्तः ....सन्दिग्धाभयः .....।'-न्यायसार प्र० १३-१४ ।

वैदिक परम्परा के निदर्शनामास श्रीर उदाहरणामास शब्द को। सिद्धसेन ने श्रमणने संचिप्त कथन में संख्या का निर्देश तो नहीं किया परन्तु जान पड़ता है कि वे इस विषय में धर्मकीर्ति के समान ही नव-नव , दृष्टान्तामासों को माननेवाले हैं। माणिक्यनन्दी ने तो पूर्ववर्ती सभी के विस्तार को कम करके साधम्य श्रीर वैद्यम्य के चार-चार ऐसे कुल श्राठ ही दृष्टान्तामास दिखलाए हैं श्रीर (परी० ६. ४०-४५) कुछ उदाहरण भी बदलकर नए रचे हैं। वादी देवसूरि ने तो उदाहरण देने में माणिक्यनन्दी का श्रमुकरण किया, पर मेदों की संख्या, नाम श्रादि में श्रच्याः धर्मकीर्ति का ही श्रमुकरण किया है। इस स्थल में वादी देवसूरि ने एक बात नई जलर की। वह यह कि धर्मकीर्ति ने उदाहरण देने में जो वैदिक श्रद्धि एवं जैन तीर्थकरों का लघुत्व दिखाया या उसका बदला वादी देवसूरि ने सम्भवित उदाहरणों में तथागत बुद्ध का लघुत्व दिखाकर पूर्ण रूप से चुकाया। धर्मकीर्ति के द्वारा श्रपने पूज्य पुष्वों के ऊपर तर्कशास्त्र में की गई चोट को वादिदेव सह न सके, श्रीर उसका बदला तर्कशास्त्र में ही प्रतिबन्दी रूप से चुकाया।

१ 'साघर्में गात्र दृष्टान्तदोषा न्यायिवदीरिताः । ऋपलज्ञगृहेत्स्थाः साध्यादि-विकलादयः ॥ वैधर्म्येगात्र दृष्टान्तदोषा न्यायिवदीरिताः । साध्यसाधनयुग्माना-मनिकरोज्ञच संशयात ॥'—न्याय० २४-२५ ।

२ 'यथा नित्यः शब्दोऽमूर्तंत्वात्, कर्मवत् परमाणुवद् घटवदिति साध्यसाधनधर्मोमयविकताः । तथा सन्दिग्धसाध्यधमंदयश्च, यथा रागादिमानयं वचनाद्रय्यापुरुषवत्, मरण्धमंऽयं पुरुषो रागादिमत्वाद्रय्यापुरुषवत्, मरण्धमंऽयं पुरुषो रागादिमत्वाद्रय्यापुरुषवत्, स्रावंशोऽयं रागादिमत्वाद्रय्यापुरुषवत्, झनित्यः शब्दः इतकत्वाद् घटवत् इति । तथा विपरीतान्वयः,
यदनित्यं तत् इतकमिति । साधम्येंण् । वैधम्येंण्यापे, परमाणुवत् कर्मवदाकाशवदिति साध्याद्यविरेकिणः । तथा सन्दिग्धसाध्यव्यतिरेकादयः, यथाऽसवंशाः
किपत्वादयोऽनाता वा, झविद्यमानसर्वशतातातिङ्गभूतमाणातिशयशासनत्वादिति,
अत्र वैधम्योदाहरण्यम्, यः सर्वतः झातो वा स ज्योतिर्ज्ञानिदिकमुपदिष्टवान् ,
तद्यधर्षभवर्षमानदिरिति, तत्रासर्वश्वतातातत्योः साध्यधर्मयोः सन्दिग्धो व्यतिरेकः ।
सन्दिग्धसाधनव्यतिरेको यथा न त्रयीवदा बाह्मणेन शाह्यवचनः कश्चित्पुदृष्ठिषो
रागादिमत्वादिति, अत्र वैधम्योदाहरण्यं ये शाह्यवचना न ते रागादिमत्तः तद्यया
गौतमादयो धर्मशाखाणां प्रणेतार इति गौतमादिस्यो रागादिमत्त्वर साधनधर्मस्य
व्याद्विः सन्दिग्धा । सन्दिग्धीभयव्यतिरेको यथा, झवीतरागाः इपिकादयः

श्रा० हेमचन्द्र नाम तो पसन्द करते हैं दृशन्ताभास, पर उसे उदाहरणा-

परिमहामर्थोगादिति, स्रन्न वैधम्योदाहरण्म, यो वीतरागो न तस्य परिमहामहो यथर्षभादेरिति, स्रन्नमादेरवीतरागत्वगरिम्रहामह्योगयोः साध्यसाधनधर्मयोः सिन्दरधो व्यतिरेकः । स्रव्यतिरेको यथा, स्रवीतरागो वक्तृत्वात्, वैधम्योदाहरण्म, यन्नावीतरागत्वं नास्ति न स वक्ता, यथोपल्लण्यङ इति, यद्यप्युपल्लस्वराहास्यं व्यादृत्तं यो सर्वो वीतरागो न वक्तेति व्याप्या व्यतिरेकासिद्धरव्यतिरेकः । स्राप्यश्चितव्यतिरेको यथा, स्रवित्यः शब्दः कृतकत्वादाकाशचिति । विपरीतव्यतिरेको यथा, यदक्रतकं तिन्नत्यं भवतीति ।'—स्यायवि ३. १२५-१३६ ।

'तत्रापौरुषेयः शब्दोऽमूर्तत्वाद दु:खबदिति साध्यधर्मविकल इति । तस्यामेव प्रतिज्ञायां तस्मिनेव हेतौ परमाग्रावदिति साधनधर्मविकल इति । कलशवदिति उभयधर्मविकल इति । रागादिमानयं वक्तत्वात् देवदत्तवदिति सन्दिग्धसाध्य-घर्मेति । मरराधर्माऽयं रागादिमत्वान्मे त्रवदिति सन्दिग्धसाधनधर्मेति । नाऽयं सर्वदर्शी सरागत्वान्मनिविशेषवदिति सन्दिग्धोभयधर्मेति । रागादिमान विवित्वतः पुरुपो वस्तत्वादिष्ट्रपरुपवदिति ग्रानन्वयः । श्रानित्यः शब्दः कृतकत्वाद् घटवदित्य-प्रदर्शितान्वय इति । स्त्रनित्यः शब्दः कृतकत्वात् यदनित्यं तत्कृतकं घटवदिति विपरीतान्वय इति । वैधम्येंगापि ....। तेष भ्रान्तमनुमानं प्रमाण्त्वात् यत्पुनभ्रान्तं न भवति न तत्प्रमाण्म, यथा स्वन्नज्ञानमित्यसिद्धसाध्यव्यतिरेकः स्वप्नज्ञानात् भ्रान्तत्वस्यानिवृत्तेरिति । निर्विकल्यकं प्रत्यद्धं प्रमाण्त्वात्, यत् सविकल्पकं न तत् प्रमाणम्, यथा लैङ्गिकमित्यसिद्धसाधनःयतिरेकः लैङ्गिकात्प-मार्गात्वस्यानिवृत्तेः । नित्यानित्यः शब्दः सत्त्वात् यस्तु न नित्यानित्यः स न सन् तद्यया स्तम्भ इत्यसिद्धोभयव्यतिरेकः, स्तम्भानित्यानित्यत्वस्य चाव्यावृत्तेरिति । श्रम्बर्के हो देना है जा कि पहुंच श्रम्म के कान्तवादित्वात्, यः सर्वज्ञ श्राप्तो वा स चिंगिकैकान्तवादी यथा सुगत इति सन्दिग्धसाध्यव्यतिरेकः सुगतेऽसर्वज्ञतानाप्ततयोः साध्यधर्मयोव्यावृत्तेः सन्देहादिति । स्त्रनादेयवचनः कश्चिद्विवत्तितः पुरुषो रागादि-मन्त्रात् यः पुनरादेयवचनः स वीतरागः तद्यथा शौद्धोदनिरिति सन्दिग्धसाधन-व्यतिरेकः शौद्धोदने रागादिमत्त्वस्य निवृत्तेः संशयादिति । न बीतरागः कपिताः करुणास्परेष्वपि परमक्कपयाऽनर्गितनिजिपशितशकतत्वात्, यस्तु वीतरागः स करणास्पदेषु परमकृतया समर्पितनिजिपशितशकतस्तद्यथा तपनवन्धुरिति सन्दिग्धी-भयव्यतिरेक इति तपनवन्धौ वीतरागत्वाभावस्य कद्यगास्पदेष्वि परमकृपयानिर्वत-निजिपशितशकलत्वस्य च व्याश्चाः सन्देशदिति । न वीतरागः कश्चिद्विविद्वातः पुरुषो वक्तत्वात. यः पुनर्वीतरागो न स वक्ता यथोपललएड इत्यव्यतिरेक इति ।

भास के स्थान में क्यों पसन्द किया इसका युक्तिसिद्ध खुलासा भी कर देते हैं। हच्टान्ताभास के निरूपण में श्रा॰ हेमचन्द्र की ध्यान देने योग्य महत्त्व की तीन विशेषताएँ हैं जो उनकी प्रतिभा की सूचक हैं-१-उन्होंने सूत्ररचना, उदाहरण श्रादि में यद्यपि धर्मकीति को श्रादर्श रखा है तथापि वादिदेव की तरह परा श्रनकरण न करके धर्म्मकीर्त्त के निरूपण में थोड़ा सा बुद्धिसिद्ध संशोधन भी किया है। धर्मकीर्ति ने अनन्वय और अध्यतिरेक ऐसे जो दो भेद दिखाए हैं उनको आ॰ हेमचन्द्र श्रुलग न मानकर कहते हैं कि बाक़ी के श्राठ-श्राठ मेद ही श्रनन्वय श्रीर श्रव्यतिरेक रूप होने से उन दोनों का पार्थक्य श्रनावश्यक है (प्र० मी २. १. २७)। श्रा० हेमचन्द्र की यह दृष्टि ठीक है। २-म्रा॰ हेमचन्द्र ने धर्मकीर्त्ति के ही शब्दों में म्रपदर्शितान्वय स्त्रीर अपदर्शित-व्यतिरेक ऐसे दो भेर श्रपने सोलह भेरों दिखाए हैं (२.१.२७), पर इन दो मेदों के उदाहरणों में धर्मकीर्त्ति की श्रपेता विचारपूर्वक संशोधन किया है। धर्मकीर्त्ति ने पर्ववत्तां ग्रानन्वय ग्रीर श्राव्यतिरेक दृष्टान्तामास जो न्यायप्रवेश श्रादि में रहे? उनका निरूपण तो श्राप्दर्शितान्वय श्रीर श्राप्दर्शित व्यतिरेक ऐसे नए टो अन्वर्थ स्पष्ट नाम रखकर किया<sup>3</sup> श्रीर न्यायप्रवेश श्रादि के श्रन वय न्त्रीर म्राव्यतिरेक शब्द को रख भी लिया तथा उन नामों से नये उदाहरण दिखाए र जो उन नामों के साथ मेल खा सकें श्रौर जो न्यायप्रवेश श्रादि में

श्चनित्यः शब्दः कृतकश्वादाकाशवदित्यप्रदर्शितव्यतिरेक इति । श्चनित्यः शब्दः कृतकत्वात् यदकृतकं तिन्नत्यं यथाकाशिमिति विपरीतव्यतिरेक इति ।'— प्रमाग्यन० ६. ६०-७६ ।

१ 'परार्थानुमानप्रस्तावादुदाहरणदोषा एवैते दृष्टान्तप्रभवस्यान् दृष्टान्तदोषा इत्युच्यन्ते ।'--प्र० मी० २. १. २२ ।

२ 'श्रनन्वयो यत्र विनान्वयेन साध्यसाधनयोः सहमानः प्रदर्शते । यथा घटे कृतकत्वमनित्यत्वं च दृष्टमिति । श्रव्यतिरेको यत्र विना साध्यसाधननिष्टत्या तिह्रपद्मायो निदर्शते । यथा घटे मूर्तत्वमनित्यत्वं च दृष्टमिति ।"—स्यायप्रव् पृ० ६–७ । 'नित्यः शब्दोऽनूर्तत्वात्....श्रम्वरविति.....श्रमनुगत....

३ 'श्रप्रदर्शिता वयः .......श्रनित्यशब्दः कृतकत्वात् घटवत् इति । श्रप्रदर्शितव्यितिरेको यथा श्रनित्यः शब्दः कृतकत्वादाकाशवदिति ।'—-यायिवि० ३. १२७, १३५ ।

४ 'श्रनन्वयो... 2011 यो वक्ता स रागादिमान् इष्टपुरुषयत् । अध्य-

नहीं भी थे। आ० हेमचन्द्र ने धर्मकीर्ति की ही संशोधित हिए का उपयोग करके पूर्ववर्ती दिङ्नाग, प्रशस्तपाद और धर्मकीर्ति तक के सामने कहा कि अप्रदर्शितन्वय या अप्रदर्शितन्वयीतरेक ह्रष्टान्तामास तभी कहा जा सकता है जब उसमें प्रमाण अर्थात् ह्रष्टान्त ही न रहे, बीप्ता आदि पदों का अप्रयोग इन दोषों का नियामक ही नहीं केवल ह्रष्टान्तामासों के उदाहरणों में कम से कम-अप्रयंत्त ह्रष्टान्तामासों के उदाहरणों में कम से कम-अप्रयंत्त प्रमाण अर्थात् प्रवाप प्रयोग अनिवार्य कर से मानते थे। आ० हेमचन्द्र के अनुभार ऐसे ह्रष्टान्तामों के विदाहरणों में कम से करति अप्रयंत्र परेते ह्रष्टान्तामों के उदाहरणों में कम से करति अप्रयंत्र परेते ह्रष्टान्तामें कर वेत् प्रयंत्र किसी शब्दप्रयोग की जरूरत ही नहीं—इसी अपने भाव को उन्होंने प्रमाणमीमांसा (२.१.२७) सूत्र की वृत्ति में निम्निलिखत शब्दों से स्पष्ट किया है—'एती च प्रमाणस्य अनुपदर्शनाद्भवतो न तु वीपसासर्वावधारणपदानामप्रयोगात्, सस्विप तेषु, असित प्रमाणे त्योर-सिद्धेरित।'

३ — आा० हेमचन्द्र की तीसरी विशेषता अनेक दृष्टियों से बहे मार्के की है। उस साम्प्रदायिकता के समय में जब कि धर्माकीर्ति ने वैदिक और जैन सम्प्रदाय पर प्रवल चोट की और जब कि अपने ही पूल्य वादी देवसूरि तक ने 'शास्त्र्य कुर्यात् शर्ट प्रति' इस नीति का आश्रय करके धर्माकीर्ति का बदला चुकाया तब आ० हेमचन्द्र ने इस स्थल में बुद्धियूर्व क उदारता दिखाकर साम्प्रदायिक माव के विश्व को कम करने की चेष्टा की। जान पड़ता है अपने व्याकरण की तरही अपने प्रमाण्यमन्य को मी सर्वगार्थर — सर्वसाधारण बनाने की आ० हेमचन्द्र की उदार इच्छा का ही यह परिणाम है। धर्मकीर्ति के द्वारा ऋष्यम, वर्धमान आदि पर किये गए कटाच्च और वादिदेव के द्वारा सुगत पर किये गए प्रतिकटाच्च का तर्कशाख में कितना अनीचित्य है, उससे कितना चित्रक्ष होता है, यह सब सोचकर आ० हेमचन्द्र ने ऐसे उदाहरण्य रचे जिनसे सबका मतलब विद्व हो पर किसी को आधात न हो।

यहाँ एक बात श्रीर भी ध्यान देने योग्य है जो ऐतिहासिक दृष्टि से महत्त्व की है। धर्मिकीत्तिं ने श्रुपने उदाहरणों में कपिल श्रादि में श्रुसर्वज्ञत्व श्रीर

तिरेको यथा श्रवीतरागो वक्तृत्वात्, वैषम्योदाहरणम्, यत्रावीतरागत्वं नास्ति न स कका यथोपत्रखण्ड इति।'-स्यायवि० ३. १२७, १३४।

१ 'सर्वपार्षदत्वाच शन्दानुशासनस्य सकत्वदर्शनसमूहात्मकस्याद्वादसमाभय-यमतिरमणीयम् ।'-दैमश॰ १. १. २ । श्रनासत्य सायक जो श्रनुमान प्रयोग रखे हैं उनका रवरूप तथा तदरतर्रात हेतु का स्वरूप विचारते हुए जान पड़ता है कि सिक्सेन के सन्मांत जैसे झौर समन्तमद्र के श्राप्तमीमांसा जैसे कोई दूसरे ग्रन्थ धर्मकींति के सामने श्रवश्य रहे हैं जिनमें जैन तार्किकों ने श्रन्य सांख्य श्रादि दर्शनमान्य कपिल झादि की सर्वश्रता का श्रीर श्रासता का निराकरण किया होगा।

ई० १६३६ ]

ि प्रमाण मीमांसा

### द्षण दूषणाभास

परार्थानुमान का एक प्रकार कथा भी है, जो पत्त-प्रतिपत्तमान के विवाय कभी शुरू नहीं होती। इस कथा से संबन्ध रखनेवाले अनेक पदार्थों का निरूपण करनेवाला साहित्य विशाल परिमाण में इस देश में निर्मित हुआ है। यह साहित्य मुख्यतया दो परम्पराओं में विभाजित है—ब्राह्मण्—वैदिक परम्परा श्रीर अमण्—वैदिकेतर परम्परा । वैदिक परम्परा में न्याय तथा वैद्यक सम्प्रदाय का समावेश है। अमण् परम्परा में बौद्ध तथा जैन सम्प्रदाय का समावेश है। वैदिक परम्परा के कथा संबन्धी इस वक्त उपलब्ध साहित्य में अञ्चलाद के न्यायसूत्र तथा चरक का एक प्रकरण्—विमानस्थान मुख्य एवं प्राचीन हैं। न्यायभाष्य, न्यायवार्तिक, तात्पर्यटीका, न्यायमञ्जरी आदि उनके टीकायन्य तथा न्यायकलिका भी उतने ही महत्त्व के हैं।

बौद्ध सम्प्रदाय के प्रस्तुत विषयक साहित्य में उपायहृदय, तर्कशास्त्र, प्रमाण्समुख्यय, न्यायमुख, न्यायबिन्दु, बादन्याय इत्यादि प्रन्थ मुख्य एवं प्रतिष्ठित हैं।

जैन सम्प्रदाय के प्रस्तुत साहित्य में न्यायावतार, सिद्धिबिनिश्चयटीका, न्यायिविनिश्चय, तत्त्वार्थश्वोकवार्त्तिक, प्रमेयकमलमार्त्त्रेयड, प्रमायानयतत्त्वालोक हत्यादि प्रन्थ विशेष महत्त्व के हैं। उक्त सब परस्परास्त्रों के ऊपर निर्दिष्ट साहित्य के स्त्राधार से यहाँ कथासम्बन्धी कतियय पदार्थों के बारे में कुछ मुहों

१ पुरातत्त्व पु॰ ३. श्रङ्क ३२ में मेरा तिला 'कथापद्धतिनु' स्वरूप श्रने तेना साहित्यनु' दिग्दर्शन' नामक तेल देखें ! पर जिला जाता है जिनमें से सबसे पहले दूपण और दूषणाभास को लेकर विचार किया जाता है। दूषण और दूषणाभास के नीचे जिल्ले मुद्दों पर यहाँ विचार प्रस्तुत है—१. इतिहास, २. पर्याय—समानार्थक शब्द, ३. निरूपण-प्रयोजन, ४. प्रयोग की अनुमति या विरोध, ४. मेद-प्रभेद।

१--दूषण श्रीर दूषणामास का शास्त्रीय निरूपण तथा कथा का इतिहास कितना पुराना है यह निश्यपूर्वक कहा नहीं जा सकता, तथापि इसमें कोई सन्देह नहीं कि व्यवहार में तथा शास्त्र में कथा का स्वरूप निश्चित हो जाने के बाद बहुत ही जल्दी दूषण श्रीर दूषणाभास का स्वरूप तथा वर्गीकरण शास्त्रबद्ध हुआ होगा। दूषण श्रीर दूषणाभास के कमोबेश निरूपण का प्राथिमक यश ब्राह्मण परम्परा को है। बौद्ध परम्परा में उसका निरूपण ब्राह्मण परम्परा द्वारा ही दाखिल हुआ है। जैन परम्परा में उस निरूपण का प्रथम प्रवेश साचात् तो बौद्ध साहित्य के द्वारा ही हन्न्या जान पडता है। परम्परया न्याय साहित्य का भी इस पर प्रभाव अवश्य है। फिर भी इस बारे में वैद्यक साहित्य का जैन निरूपण पर कुछ भी प्रभाव पड़ानहीं है जैसा कि इस विषय के बौद्ध साहित्य पर कुछ पड़ा हुआ जान पडता है। प्रस्तुत विषयक साहित्य का निर्माण ब्राह्मण परम्परा में ई॰ स॰ पूर्व दो या चार शताब्दियों में कभी प्रारम्भ हुन्ना जान पड़ता है जब कि बौद्ध परम्परा में वह ईसवी सन् के बाद ही शुरू हुआ श्रीर जैनपहम्परा में तो श्रीर भी पीछे से शुरू हुआ है। बौद्ध परम्परा का वह प्रारम्भ ईसवी के बाद तीसरी शताब्दी से पुराना शायद ही हो श्रीर जैन परम्परा का वह प्रारम्भ ईसवी सन् के बाद पाँचवीं छठी शताब्दी से पुराना शायद ही हो।

र—उपालम्म, प्रतिषेष, दूप्ण, लयडन, उत्तर इत्यादि पर्याय शब्द हैं। इनमें से उपालम्म, प्रतिषेष ब्रादि शब्द न्यायसूत (१.२.१) में प्रयुक्त हैं, जब कि दूष्ण ख्रादि शब्द उसके भाष्य में ख्राते हैं। प्रस्तुतिवषयक बौद साहित्य में से तर्कशास्त्र, जो प्रो॰ टुयची द्वारा प्रतिसंस्कृत हुद्या है उसमें लयडन शब्द का बार-बार प्रयोग है जब कि दिङ्नाग, शङ्करस्वामी, धर्मकीतिं ख्रादि ने दूष्ण शब्द का ही प्रयोग किया है। (देलो—न्यायसुख का॰ १६, न्यायप्रवेश पृ० ८, न्यायपितन्दु॰ १.१६८)। जैन साहित्य में भिन्न-भिन्न ग्रन्थों में उपालम्म, दूष्ण ख्रादि सभी पर्याय शब्द प्रयुक्त हुए हैं। जाति, ख्रसदुत्तर, ख्रसम्यक् ख्यडन, दूष्णामास ख्रादि शब्द पर्यायमृत हैं जिनमें से जाति शब्द न्याय परम्परा के साहित्य में प्रधानतया प्रयुक्त देला जाता है। बौद्ध साहित्य में ख्रसम्यक् ख्यडन तथा जाति शब्द का प्रयोग कुछ प्राचीन ग्रन्थों में है, पर दिङ्नाग से सेक्टर सभी बौद्धतार्किकों के तर्कप्रन्थों में दूष्णामास शब्द के प्रयोग का प्राधान्य

हो गया है। जैन तर्कप्रन्यों में मिथ्योत्तर, जाति श्रीर दूषणाभास श्रादि शब्द प्रयुक्त पाये जाते हैं।

३—उदेश विभाग और लच्च श्रादि द्वारा दोषों तथा दोषाभासों के निरूपण का प्रयोजन सभी परम्पराश्रों में एक ही माना गया है श्रीर वह यह कि उनका यथार्थ शान किया जाए जिससे वादी स्वयं श्रपने स्थापनावाक्य में उन दोषों से बच जाय श्रीर प्रतिवादी के द्वारा उद्भावित दोषाभास का दोषाभासत्व दिखाकर श्रपने प्रयोग को निर्देष सावित कर सके। इसी मुख्य प्रयोजन से प्रेरित होकर किसी ने श्रपने श्रंथ में संत्तेष से तो किसी ने विस्तार से, किसी ने श्रमुक एक प्रकार के वर्गीकरण से तो किसी ने दूसरे प्रकार के वर्गीकरण से, उनका निरूपण किया है।

४--- उक्त प्रयोजन के बारे में सब का ऐकमत्य होने पर भी एक विशिष्ट प्रयोजन के विषय में मतमेद अवश्य है जो खास शतव्य है। वह विशिष्ठ प्रयोजन है-जाति, छल आदि रूप से असत्य उत्तर का भी प्रयोग करना। न्याय (न्यायस्० ४.२.५०) हो या वैद्यक ( चरक-विमानस्थान पृ० २६४) दोनों ब्राह्मण परम्पराएँ ब्रासत्य उत्तर के प्रयोग का भी समर्थन पहले से ब्रामी तक करती ग्राई हैं। बौद्ध परम्परा के भी प्राचीन उपायहृदय ग्रादि कुछ प्रन्थ जात्युत्तर के प्रयोग का समर्थन ब्राह्मण परम्परा के प्रन्थों भी तरह ही साफ-साफ करते हैं, जब कि उस परम्परा के पिछले ग्रन्थों में जात्युत्तरों का वर्णन होते हुए भी उनके प्रयोग का स्पष्ट व सबल निवेध है-वादन्याय पृ० ७०। जैन परम्परा के प्रन्थों में तो प्रथम से ही लेकर मिथ्या उत्तरों के प्रयोग का सर्वथा निषेध किया गया है--तत्त्वार्थश्लो० प्र० २७३ । उनके प्रयोग का समयन कभी नहीं किया गया। छल-जाति यक्त कथा कर्तव्य है या नहीं इस प्रश्न पर जब जब जैन तार्किकों ने जैनेतर तार्किकों के साथ चर्चा की तब तब उन्होंने अपनी एक मात्र राय यही प्रकट की कि वैसी कथा कर्तव्य नहीं त्याज्य है। बाह्मण बौद्ध श्रीर जैन सभी भारतीय दर्शनों का श्रन्तिम व मुख्य उद्देश मोच बतलाया गया है श्रीर मोच की सिद्धि श्रासत्य या मिध्याज्ञान से शक्य ही नहीं जो जात्यत्तरों में अवश्य गर्भित है। तब केवल जैनदर्शन के अनुसार ही क्यों, बल्कि ब्राह्मण श्रीर बीद दर्शन के श्रनुसार भी जात्युत्तरों का प्रयोग श्रसंगत है। ऐसा होते हुए भी ब्राह्मण श्रीर बौद्ध तार्किक उनके प्रयोग का समर्थन करते हैं श्रीर जैन तार्किक नहीं करते इस श्रन्तर का बीज क्या है, यह प्रश्न श्रवश्य

१ देखो सिद्धसेनकृत वादद्वात्रिशिका : वादाष्टक : न्यायवि॰ २. २१४।

पैदा डोता है। इसका जवाव जैन श्रीर जैनेतर दर्शनों के श्रिधिकारियों की प्रकृति में है। जैन दर्शन मख्यतया त्यागप्रधान होने से उसके श्राधिकारियों में मुमुद्ध ही मुख्य हैं, गृहस्थ नहीं। जब कि ब्राह्मण परम्परा चातराश्रमिक होने से उसके श्रधिकारियों में ग्रहस्थों का. खासकर विद्वान् ब्राह्मण् ग्रहस्थों का, वही दर्जा है जो त्यागियों का होता है। गाईस्थ्य की प्रधानता होने के कारण ब्राह्मण विद्वानों ने व्यावडारिक जीवन में सत्य. ऋहिंसा ऋादि नियमों पर उतना भार नहीं दिया जितना कि जैन त्यागियों ने उन पर दिया । गाईस्थ्य के साथ श्रर्थलाम, जयतुष्णा श्रादि का. त्यागजीवन की श्रपेचा श्रधिक सम्बन्ध है। इन कारणों से ब्राह्मण परम्परा में मोचा का उद्देश होते हुए भी खुल, जाति स्रादि के प्रयोग का समर्थन होना सहज था, जब कि जैन परम्परा के लिए वैसा करना सहज न था। क्या करना यह एक बार प्रकृति के अनुसार तय हो जाता है तब विद्वान उसी कर्तव्य का सयुक्तिक समर्थन भी कर लेते हैं। कुशाप्रीयबुद्धि ब्राह्मण तार्किकों ने यही किया। उन्होंने कहा कि तत्त्वनिर्ण्य की रह्मा के वास्ते कमी-कमी छल. जाति श्रादि का प्रयोग भी उपकारक होने से उपादेय है, जैसा कि ब्रह्मररज्ञा के वास्ते सक्यटक बाड़ का उपयोग। इस दृष्टि से उन्होंने छल, जाति श्रादि के प्रयोग की भी मोद्ध के साथ सङ्गति बतलाई । उन्होंने श्रपने समर्थन में एक बात स्पष्ट कह दी कि छल, जाति श्रादि का प्रयोग भी तत्त्वज्ञान की रखा के सिवाय लाभ. ख्याति श्रादि श्रन्य किसी भौतिक उद्देश से कर्तव्य नहीं है। इस तरह श्रवस्थाविशेष में खुल, जाति श्रादि के प्रयोग का समर्थन करके उसकी मोद्ध के साथ जो सङ्गति बाह्मण तार्किकों ने दिलाई वही बौद तार्किकों ने अवदश: स्वीकार करके अपने पव मंभी लागू की। उपायहृदय के लेखक बौद्ध तार्किक ने--- छत्र जाति आर्थि के प्रयोग की मोच् के साथ कैसी श्रसङ्गति है—यह श्राशङ्का करके उसका समाधान अञ्चपाद के ही शब्दों भें किया है कि आराम्रफल की रचा आरादि के बास्ते करटिकल बाड की तरह सद्धर्म की रखा के लिए छलादि भी प्रयोगयोग्य हैं। बादसम्बन्धी पदार्थों के प्रथम चिन्तन, वर्गीकरण श्रीर सङ्कलन का श्रेय ब्राह्मण परम्परा को है या बौद्ध परम्परा को, इस प्रश्न का सुनिनिश्त अवाब

१ 'तत्त्वाध्यवसायसंरक्षणार्थ' जल्पवितरहे बीजप्ररोहसंरक्षणार्थं करटकशाखा-वरणवत्।'-न्यायस्० ४.२.५०। 'यथाझफलपरिपुष्टिकामेन तत्(५ल)परिरक्षणार्थं बहिबंहुतीक्णकरटकनिकरविन्यासः क्रियते, वादारम्मोऽपि तथैवाधुना सद्धमंरक्षणे-च्छया न उ ख्यासिलाभाय।'-उपायहृदय पू०४।

इंद्रबादि के प्रयोग के उस समान समर्थन में से मिल जाता है। बौद्ध परम्परा मृत से ही जैन परम्परा की तरह त्यागिभिन्द प्रधान रही है और उसने एकमात्र निर्वाण तथा उसके उपाय पर भार दिया है। वह अपनी प्रकृति के अनुसार शरू में कभी छल आदि के प्रयोग को सङ्गत मान नहीं सकती जैसा कि बाह्यण परम्परा मान सकती है। म्रातएव इसमें सन्देह नहीं रहता कि बुद्ध के शान्त क्यीर काक्लोश धर्म की परम्परा के स्थापन व प्रचार में पड जाने के बाद भिन्नकों को जब बाह्मण विद्वानों से लोहा लेना पड़ा तभी उन्होंने उनकी वादपद्धति का विशेष अभ्यास, प्रयोग व समर्थन शरू किया। श्रीर जो जो ब्राह्मण, कुलागत संस्कृत तथा न्याय विद्या सीलकर बौद्ध परम्परा में दीचित हए वे सभी अपने साथ कुलधर्म की वे ही दलीलें ले आए जो न्याय परम्परा में थीं। उन्होंने नवस्वीकृत बौद्ध परम्परा में उन्हों वादपदार्थों के श्रभ्यास श्रीर प्रयोग ब्रादि का प्रचार किया जो न्याय या बैद्यक ब्रादि ब्राह्मण परम्परा में प्रसिद्ध रहे। इस तरह प्रकृति में जैन श्रीर बौद्ध परम्पराएँ तल्य होने पर भी ब्राह्मण विद्वानों के प्रथम सम्पर्क श्रीर संघर्ष की प्रधानता के कारण से श्री बौद्ध परम्परा में ब्राह्मण परम्परानुसारी छल आदि का समर्थन प्रथम किया गया। श्रगर इस बारे में ब्राह्मण परम्परा पर बौद्ध परम्परा का ही प्रथम प्रभाव होता तो किसी न किसी ऋति प्राचीन ब्राह्मण प्रन्थ में तथा बौद्ध प्रन्थ में बौद्ध प्रकृति के अनुसार छलादि के वर्जन का ही ऐकान्तिक उपदेश होता। यद्यपि बौद्ध तार्किकों ने शरू में छलादि के समर्थन को ब्राह्मण परम्परा में से अपनाया पर श्रागे जाकर उनको इस समर्थन की श्रपने धर्म की प्रकृति के साथ विशेष श्रसंगति दिखाई दी, जिससे उन्होंने उनके प्रयोग का स्पष्ट व समुक्तिक निषेध ही किया। परन्त इस बारे में जैन परम्परा की स्थिति निराली रही। एक तो चह बोद परम्परा की अपेचा त्याग और उदासीनता में विशेष मसिद रही, दूसरे इसके निर्प्रन्थ भिद्धक ग्रह में ब्राह्मण तार्किकों के सम्पर्क व संघर्ष में उतने न श्राये जितने बौद्ध भिच्क, तीसरे उस परम्परा में संस्कृत भाषा तथा तदाश्रित विद्यात्रों का प्रवेश बहुत धीर से ब्रौर पीछे से हुन्ना। जब यह हुन्ना तब भी जैन परम्परा की उत्कट त्याग की प्रकृति ने उसके विद्वानों को छल ब्रादि के प्रयोग के समर्थन से जिलकुल ही रोका। यही कारण है कि, सब से प्राचीन श्रीर प्राथमिक जैन तर्क ग्रन्थों में छलादि के प्रयोग का स्पष्ट निषेध व परिद्वास मात्र है। ऐसा होते हए भी आगे जाकर जैन परम्परा को जब

१ देखो सिद्धसेनकृत बादद्वात्रिशिका

दूसरी परम्पराम्नों से बार बार बाद में मिड्ना पड़ा तब उसे अनुमव हुआ कि छुल म्नादि के प्रथोग का ऐकान्तिक निषेध व्यवहार्य नहीं। इसी अनुमव के के कारण कुळ जैन तार्किकों ने छुल म्नादि के प्रयोग का श्रापवादिक रूप से अवस्थाविशेष में समर्थन भी किया । इस तरह अन्त में बौद और जैन दोनों परम्पराएँ एक या दूसरे रूप से समान भूमिका पर आ गईं। बौद विद्वानों ने पहले छुलादि के प्रयोग का समर्थन करके फिर उसका निषेध किया, जब कि जैन विद्वान् पहले आत्यन्तिक विरोध करके अन्त में अंशतः उससे सहमत हुए। यह ध्यान में रहे कि छुलादि के आपवादिक प्रयोग का भी समर्थन श्वेताम्बर तार्किकों ने किया है पर ऐसा समर्थन दिगम्बर तार्किकों के द्वारा किया हुआ देखने में नहीं आता। इस अन्तर के दो कारण मालूम होते हैं। एक तो दिगम्बर परम्परा में औत्सर्गिक त्याग अंश का ही मुख्य विधान है और दूसरा ग्यारहवीं शताब्दि के बाद भी जैसा श्वेताम्बर परम्परा में विविध प्रकृतिगामी साहित्य बना वैसा दिगम्बर परम्परा में नहीं हुआ। ब्राह्मण परम्परा का छुलादि के प्रयोग का समर्थन तथा निषेध प्रथम से ही अधिकारीविशेषानुसार वैकल्पिक होने से उसको अपनी हिन्द बदलने की जरूरत ही न हुई।

५ - श्रनुमान प्रयोग के पत्, हेतु, हध्यान्त श्रादि श्रवयव हैं। उनमें श्रानेवाले वास्तविक दोगों का उद्वाटन करना दूषण है श्रीर उन श्रवयवों के निदाल होने पर भी उनमें श्रसत् दोगों का श्रारोपण करना दूषणाभास है। ब्राह्मण परम्परा के मीलिक प्रन्थों में दोगों का, खासकर हेतु दोगों का ही वर्णन है। पत्, हष्यान्त श्रादि के दोगों का राब्य वैसा वर्णन नहीं है जैसा बौद परम्परा के प्रन्थों में दिङ्नाग से लेकर वर्णन है। दूषणाभास के छल, जाति रूप से मेद तथा उनके प्रमेदां का जितना विस्तृत व स्पष्ट वर्णन प्राचीन ब्राह्मण प्रन्थों में है उतना प्राचीन बौद प्रन्थों में नहीं है श्रीर पिछले बौद प्रम्थों से तो वह नाम- शेष मात्र हो गया है। जैन तर्कप्रन्थों में जो दूषणाभास का वर्णन है वह मी बौद परम्परा से साज्ञात् सम्बन्ध रखता है । इसमें जो ब्राह्मण परम्परानुसारी वर्णन खराडनीयरूप से श्राथा है वह खासकर न्यायसूत्र श्रीर उसके टीका, उप-टीका प्रन्थों से श्राया है। यह श्रवराज की बात है कि ब्राह्मण परम्परा के वैद्यक

१ 'श्रयमेव विषेयस्तत् तत्त्वज्ञेन तपस्विना । देशाद्यपेच्चयाऽन्योऽपि विज्ञाय गुरुलात्रवम् ॥'-यशो० वादद्वा० श्लो० ८ ।

२ मिलात्रो-न्यायमुल, न्यायप्रवेश श्रीर न्यायावतार ।

प्रन्य में स्नानेवाले दूषणाभास का निर्देश जैन प्रन्थों में खरडनीय रूप से भी कहीं देखा नहीं जाता।

श्रा॰ हेमचन्द्र ने दो सूत्रों में क्रम से जो दूषण श्रीर दूषणभास का सल्वण रचा है उसका श्रन्य प्रत्यों की श्रपेला न्यायप्रवेश (पृ॰ ८) की शब्दरचना के साथ श्रिषक साहश्य है। परन्तु उन्होंने सूत्र की व्याख्या में जो जात्युतर शब्द का श्रर्थप्रदर्शन किया है वह न्यायिन्दु (३.१४०) की धर्मोत्तरीय व्याख्या से शब्दश: मिलता है। हेमचन्द्र ने दूषणाभासरूप से चौबीस जातियों का तथा तीन छल्तों का जो बर्णन किया है वह श्रद्धरशः जयन्त्र की न्यायकितका (पृ॰ १६-२१) का श्रवतरणमात्र है।

श्रा॰ हेमचन्द्र ने छुत को भी जाति की तरह श्रासदुत्तर होने के कारण जात्युत्तर ही माना है। जाति हो या छुत सबका प्रतिसमाधान सच्चे उत्तर से ही करने को कहा है, परन्तु प्रत्येक जाति का श्रास्त्र अत्तर उत्तर जैसा श्रास्त्रपाद ने स्वयं दिया है, वैसा उन्होंने नहीं दिया—प्र॰ मी॰ २. १. २८. २६।

कुछ ग्रन्थों के श्राधार पर जातिविषयग एक कोष्ठक नीचे दिया जाता है-

| न्यायसूत्र ।      | वादविधि, प्रमाखसमुचय,<br>न्यायमुख, तर्कशास्त्र । | उपायहृदय । |
|-------------------|--------------------------------------------------|------------|
| साधर्भसम          | ,,                                               | "          |
| वैधर्म्यसम        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •          | ,,         |
| उत्कर्षकम         | •••                                              | **         |
| श्रपकर्षसम        | •••                                              | "          |
| वर्ण्यसम          | •••                                              | •••        |
| श्रवर्ण्यसम       | •••                                              | •••        |
| विकल्पसम          | ,,                                               | •••        |
| साध्यसम           | •••                                              | •••        |
| प्राप्तिसम        | "                                                | ,,         |
| श्रप्राप्तिसम     | ,,                                               | ,,         |
| प्रसङ्गसम         | "                                                | •••        |
| प्रतिदृष्टा न्तसम | ,,                                               | 27         |
| श्चनुत्पत्तिसम    | ,,                                               | **         |
| संशयसम            | ***                                              | "          |

#### **₹**₹ở

| प्रकरणसम्                |             |                                                    |
|--------------------------|-------------|----------------------------------------------------|
| श्रहेत्सम                |             | कालसम                                              |
|                          | "           | नगश्चा राजा                                        |
| श्रर्थापत्तिसम           | "           | •••                                                |
| <del>ग्र</del> विशेषसम   | >>          | •••                                                |
| <b>उ</b> पपत्तिसम        | •••         | •••                                                |
| उपलब्धिसम                | >>          | •••                                                |
| <b>श्र</b> नुपत्तन्धिसम् | •••         | •••                                                |
| नित्यसम                  | "           | •••                                                |
| श्रनित्यसम               | •••         | •••                                                |
| कार्यसम                  | कार्यमेद    | "                                                  |
|                          | श्रनुक्ति   |                                                    |
|                          | स्वार्थविषद |                                                    |
|                          |             | भेदाभेद, प्रश्नबाहुल्योत्तराल्पता,                 |
|                          |             | प्रश्नाल्पतोत्तरबाहुल्य, हेतुसम,                   |
|                          |             | न्याप्ति, श्रद्याप्तिसम, विरुद्ध,                  |
|                          |             | श्रविषद, श्रसंश <i>य</i> , भुतिसम,<br>श्रुतिभिन्न। |
| र्दे० १६३६ ]             |             | [ प्रमाया मीमांसा                                  |

# वाद्वि नार

प्रश्नोत्तर रूप से और खगडन-मगडन रूप से चर्चा दो प्रकार की है। खराडन-मराडन रूप चर्चा-श्रर्थ में सम्मापा, कथा, बाद, श्रादि शब्दों का प्रयोग देखा जाता है। सम्भाषा शब्द चरक श्रादि वैद्यकीय प्रन्थों में प्रसिद्ध है, जब कि कथा शब्द त्याय परावरा में प्रसिद्ध है । वैद्युक परावरा में सामावा के सत्धा-यसम्भाषा श्रीर विरुद्धसम्भाषा ऐसे दो भेद किए हैं ( चरकसं० प्र० २६३ ): जब कि न्याय परम्परा ने कथा के बाद, जल्प, वितराडा ये तीन भेट किए हैं (न्यायवा॰ पु॰ १४६)। वैद्यक परम्परा की सन्धायसम्भाषा ही न्याय परम्परा की वाद कथा है। क्योंकि वैद्यक परम्परा में सन्धायसम्भाषा के जो और जैसे श्रध-कारी बताए गए हैं ( चरकसं० प्र० २६३ ) वे और वैसे ही अधिकारी वाद कथा के न्याय परम्परा (न्यायस्० ४. २. ४८) में माने गए हैं। सन्धाय-सरभाषा और वाद कथा का प्रयोजन भी दोनों परम्पराश्रों में एक ही--तत्त्व-निर्माय है। बैदाक परम्परा जिस चर्चा को विग्रह्मसम्भाषा कहती है उसी को न्याय परम्परा जल्प श्रीर वितरड कथा कहती है। चरक ने विराह्यसम्भाषा ऐसा सामान्य नाम रखकर फिर उसी के जला और वितएडा ये दो भेद बताए हैं-(प्० २६५)। न्याय परम्परा में इन दो मेदों के वास्ते 'विग्रह्मसम्भाषा' शब्द प्रसिद्ध नहीं है. पर उसमें उक्त दोनों मेद विजिगीषकथा शब्द से व्यवहृत होते हैं (न्यायवा • पृ॰ १४६ )। श्रतएव वैद्यक परम्परा का 'विग्रह्मसम्भाषा' श्रीर न्याय परम्परा का 'विजिगीषकथा' ये दो शब्द निजकुल समानार्थक हैं। न्याय परम्परा में बद्यपि विष्रहासम्माषा इस शब्द का खास व्यवहार नहीं है, तथापि उसका प्रतिविम्बपाय 'विग्रह्मकथन' शब्द मूल न्यायसूत्र (४.२.५१) में ही प्रवृक्त है। इस शाब्दिक और आर्थिक संजित तुलना से इस बात में कोई सन्देह नहीं रहता कि मूल में न्याय श्रीर वैद्यक दोनों परम्पराएँ एक ही विचार के दो भिन्न प्रवाह मात्र हैं। बौद्ध परम्परा में खास तौर से कथा ऋर्य में बाद शब्द के प्रयोग की प्रधानता रही है। कथा के बाद, जल्प श्रादि श्रवान्तर मेदों के बास्ते उस परम्परा में प्रायः सद्-धर्मवाद, विवाद श्रादि शब्द प्रयुक्त किये गए 🖁 । जैन परम्परा में कथा ऋर्य में स्विचित जिल्प शब्द का प्रयोग है पर सामान्य

१ 'कि तत् जल्पं बिदुः १ इत्याइ-समर्थवचनम्' ।-सिद्धिवि० टी॰ १७ २५४ B।

रूप से सर्वत्र उस श्रर्थ में वाद शब्द का ही प्रयोग देखा जाता है। जन पर-म्परा कथा के जल्म श्रीर वितयडा दो प्रकारों को प्रयोगभीग्य नहीं मानती। श्रतपन उसके मत से वाद शब्द का वही श्रर्थ है जो वैद्यक परम्परा में सन्धायसम्भाषा शब्द का श्रीर न्थाय परम्परा में वादकथा का है। बौद्ध तार्किकों ने भी श्रागे जाकर जल्म श्रीर वितयडा कथा को त्याज्य बतलाकर केवल वादकथा को ही कर्त्तव्य रूप कहा है। श्रतएव इस पिछ्नली बौद्ध मान्यता श्रीर जैन परम्परा के बीच वाद शब्द के श्रर्थ में कोई अन्तर नहीं रक्ता।

वैद्यकीय सन्धायसम्भाषा के अधिकारी को बतलाते हुए चरक ने महत्त्व का एक अनस्यक विरोपणा दिया है, जिसका अर्थ है कि वह अधिकारी अस्यादोषमुक्त हो। अस्वपाद ने भी वादकथा के अधिकारियों के वर्णन में 'अनुस्यिं विशेषण दिया है। इससे सिद्ध है कि चरक और अस्वपाद दोनों के मत से बादकथा के अधिकारियों में कोई अन्तर नहीं। इसी भाव को पिछले नैयांपकों ने वाद का लच्या करते हुए एक ही शब्द में व्यक्त कर दिया है कि—तत्त्व- बुअुस्युक्षण वाद है (केशव॰ तर्कभाषा पृ० १२६)। चरक के कथनानुसार विग्रह्मसम्भाषा के अधिकारी जय-पराजयेच्छु और छलबलसम्प्रत्न सिद्ध होते हैं, न्वायपरम्परा के अनुसार जल्य-वितयडा के वैसे ही अधिकारी माने जाते हैं। इसी भाव को नैयायिक 'विजिगीयुकथा—जल्य-वितयडा' इस लच्चणवाक्य से व्यक्त करते हैं। वाद के अधिकारी तत्त्वबुमुस्यु किस-किस गुण से युक्त होने चाहिए और वे किस तरह अपना वाद चलाएँ इसका बहुत ही मनोहर व समान वर्णन चरक तथा न्यायभाष्य आदि में है।

न्याय परम्परा में जल्पवितरहा कथा करनेवाले को विजिगीषु माना है जैसा कि चरक ने; पर वैसी कथा करते समय वह विजिगीषु प्रतिवादी श्रीर श्रपने बीच किन-किन गुण-दोगों की तुलना करे, श्रपने श्रेष्ठ, किनष्ठ था बरावरी-बाले प्रतिवादी से किस-किस प्रकार की सभा श्रोर कैसे सम्यों के बीच किस-किस प्रकार का बत्तींव करे, प्रतिवादी से श्राटोप के साथ कैसे बोले, कभी कैसा किइके इत्यादि बातों का जैसा विस्तृत व श्रोंखोंदेखा वर्णन चरक (पृ० २६४) ने किया है वैसा न्याय परम्परा के ग्रन्थों में नहीं है। चरक के इस वर्णन से कुछ भिलता-बुलता वर्णन जैनाचार्य सिद्धसेन ने श्रपनी एक बादोपनिषद्द्वा-विशिका में किया है, जिसे चरक के वर्णन के साथ पढ़ना चाहिए। बौद्ध परम्परा जब तक न्याय परम्परा की तरह जल्पकथा को भी मानती रही तब तक उसके श्रनुसार भी वाद के श्रिधकारी तत्त्वसुश्रसु श्रीर जल्पादि के श्रधकारी विजिगीषु ही फलित होते हैं, जैसा कि न्यायपरम्परा में। उस प्राचीन समय का

बौद्ध विजिगीषु, नैयायिक विजिगीषु से भिन्न प्रकार का सम्भव नहीं, पर जब से बौद्ध परम्परा में छुल स्त्रादि के प्रयोग का निषेध होने के कारणा जल्यकथा नाम-शेष हो गई स्त्रीर वादकथा ही स्रवशिष्ठ रही तब से उसमें स्त्राधकारिद्धैविष्य का प्रश्न ही नहीं रहा, जैसा कि जैन परम्परा में।

जैन परम्परा के अनुसार चतुरङ्गवाद के अधिकारी विजिगीतु हैं। पर न्याय-वैद्यक-परम्परासम्मत विजगीतु और जैनपरम्परासम्मत विजिगीतु के अर्थ में बड़ा अन्तर है। क्योंकि न्याय-वैद्यक परम्परा के अनुसार विजिगीतु वही है जो न्याय से या अन्याय से, छल आदि का प्रयोग करके भी प्रतिवादी को परास्त करना चाहे, जब कि जैनपरम्परा विजिगीतु उसी को मानती है जो अपने पद्म की सिद्धि करना चाहे, पर न्याय से; अन्याय से छलादि का प्रयोग करके कभी नहीं। इस दृष्टि से जैनपरम्परासम्मत विजिगीतु अस्यायान होकर भी न्यायमार्ग से ही अपना पद्म सिद्ध करने का इच्छुक होने से करीव-करीव न्याय-परम्परासम्मत तत्त्वसुभुत्सु की कोटि का हो जाता है। जैन परम्परा ने विजय का अर्थ-अपने पद्म की न्याय्य सिद्धि ही किया है, न्याय-वैद्यक परम्परा की तरह, किसी भी तरह से प्रतिवादी को मुक करना नहीं।

जैन परम्परा के प्राथमिक तार्किकों े ने, जो विजिगीपु नहीं हैं ऐसे वीतराग व्यक्तियों का भी वाद माना है। पर वह वाद चतुरङ्ग नहीं है। क्यांकि उसके अधिकारी भले ही पद-भतिपद्म लेकर प्रवृत्त हों पर वे अध्युत्पामुक्त होने के कारण किसी सभापति या सभ्यों के शासन की अपेद्मा नहीं रखते। वे आपस में ही तत्त्वबोध का विनिमय या स्वीकार कर लेते हैं। जैन परस्परा के विजिगीपु मं और उसके पूर्वोक्त तत्विनिर्ण्यामीष्ट्र से अन्तर इतना ही है कि विजिगीपु म्यायमार्ग से चलनेवाले होने पर भी ऐसे अस्प्रामुक्त नहीं होते जिससे वे विना किसी के शासन के किसी बात को स्वतः मान लें जब कि तत्विनिर्ण्यीपु न्यायमार्ग से चलनेवाले होने के अलावा तत्विनिर्ण्य के स्वीकार में अन्य के शासन से निर्ण्य होते हैं। इस प्रकार चतुरङ्गवाद के बादी प्रतिवादी दोनों विजिगीपु होने की पूर्व प्रथा रही दे इसमें वादि देवसूरि ने (प्रमाणन किर-१२-१४)

१ 'परार्थाधिगमस्तत्रानुद्भवद्रागगोचरः। जिगीषुगोचरश्चेति द्विधा शुद्धधियो विदुः॥ सत्यवारिमः विधातव्यः प्रथमस्तत्ववेदिभिः। यथाकथञ्चिदित्येष चतुरङ्को न सम्मतः॥'-तत्त्वार्थश्लो० ९० २७७।

२ 'वादः सोऽयं जिगीयतोः ।'-न्यायवि० २. २१२ । 'समर्थवचनं वादः प्रकृतार्थप्रत्यायनपरं साद्धिसम्बं जिगीयतोरेकत्र साधनदूष्यायचनं वादः ।'-

थोड़ा विचारमेद प्रकट किया कि, एकमात्र विकिगीशु वादी या प्रतिवादी के होने पर भी चतुरक्त कथा का सम्भव है। उन्होंने यह विचारमेद सम्भवतः अकलक्क या विचानन्द आदि पूर्ववर्ती तार्किकों के सामने रखा है। इस विषय में आचार्य हेमचन्द्र का मानना अकलक्क और विचानन्द के अनुसार ही जान पड़ता है—प्र० मी० पु० ६३।

ब्राह्मण बौद्ध, श्रौर जैन सभी परम्पराश्चों के श्रनुसार कथा का मुख्य प्रयोजन तत्त्वज्ञान की प्राप्ति या प्राप्त तत्त्वज्ञान की रद्धा ही है। साध्य में किसी का मतभेद न होने पर भी उसकी साधनप्रणाखी में श्रन्तर श्रवश्य है, जो पहिलें भी बताया जा चुका है। संद्येप में वह श्रन्तर इतना ही है कि जैन श्रौर उत्तरवर्ती बौद्ध तार्किक छुल, जाति श्रादि के प्रयोग को कभी उपादेय नहीं मानते।

वादी, प्रतिवादी, सम्य श्रीर सभापति इन चारों श्रङ्कों के वर्णन में तीनों है परम्पराश्रों में कोई मतभेद नहीं है। श्राचार्य हेमचन्द्र ने जो चारों श्रङ्कों के स्वरूप का संजित निदर्शन किया है वह पूर्ववर्ती ग्रन्थों का सार मात्र है।

जैन परम्परा ने जब छुलादि के प्रयोग का निषेष ही किया तब उसके अनुसार जल्य या वितएडा नामक कथा वाद से भिन्न कोई न रही। इस तत्त्व को औन तार्किकों ने विश्तृत चर्चा के द्वारा सिद्ध किया। इस विषय का सबसे पुराना प्रम्य शायद कथात्रयभङ्ग हो, जिसका निर्देश सिद्धिविनिश्चयटीका (पृ० २८६ A) में है। उन्होंने अन्त में अपना मन्तव्य हिथर किया कि—जल्प और वितएडा नामक कोई वाद से भिन्न कथा ही नहीं, वह तो कथाभास मात्र है। इसी मन्तव्य के अनुसार आवार्य हेमचन्द्र ने भी अपनी चर्चा में बतलाया कि वाद से भिन्न कोई जल्प नामक कथान्तर नहीं, जो प्राह्म हो।

ई० १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

प्रमाखर्सं परि ६। 'सिद्धो जिगीषतो वाद: चतुरङ्गस्तथा सति।'-तत्त्वार्थश्लो० ए० २७७।

१ देलो-चरकसं० ए० २६४। न्यायप्र० ए० १४। तत्त्वार्यश्को० ए० २८०।

## निग्रहस्थान

भारतीय तर्क साहित्य में निप्रहस्थान की प्राचीन विचारधारा ब्राह्मण परम्परा की ही है, जो न्याय तथा वैद्यक के प्रन्थों में देखी जाती है। न्याय परम्परा में ऋदपाद ने जो संदोप में विप्रतिपत्ति और ऋप्रतिपत्ति रूप से द्विविध निग्रह स्थान को बतलाया श्रीर विस्तार से उसके बाईस मेट बतलाए वही वर्णन ब्याजतक के सैकड़ों वर्षों में अनेक प्रकारड नैयायिकों के होनेपर भी निर्विवाद रूप से स्वीकत रहा है। चरक का निग्रहस्थानवर्णन श्रावरशः तो श्रावपाद के वर्णन जैसा नहीं है फिर भी उन दोनों के वर्णन की भित्ति एक ही है। बौद्ध परम्परा का निग्रहस्थानवर्णन दो प्रकार का है। एक ब्राह्मणपरम्परानुसारी श्रीर दूसरा स्वतन्त्र । पहिला वर्णन प्राचीन बौद्ध तर्कग्रन्थों में है, जो लहाए, संख्या, उदाहरणा श्रादि श्रनेक बातों में बहधा श्रज्ञपाद के श्रीर कभी कभी चरक ( पु० २६६ ) के वर्णन से मिलता र है। ब्राह्मण परम्परा का विरोधी स्वतंत्र निग्रहस्थाननिरूपण बौद्ध परस्परा में सबसे पहिले किसने शरू किया यह अभी निश्चित नहीं। तथापि इतना तो निश्चित ही है कि इस समय ऐसे स्वतन्त्र निरूपणवाला पूर्ण श्रीर श्रीत महत्त्व का जो 'वादन्याय' प्रन्य इमारे सामने मौजूद है वह धर्मकीर्ति का होने से इस स्वतन्त्र निरूपण का श्रेय धर्मकीर्ति को श्रवश्य है। सम्भव है इसका कुछ बीजारोपण तार्किकप्रवर दिङ्नाग ने भी किया हो। जैन परम्परा में निग्रहस्थान के निरूपण का प्रारम्भ करनेवाले शायद पात्र केसरी स्वामी हों। पर उनका कोई ग्रन्थ श्रभी लभ्य नहीं। श्रतएव मौजूदा साहित्य के अधार से तो भट्टारक अकलक को ही इसका प्रारम्भक कहना होगा । पिछले सभी जैन तार्किकों ने ऋपने-ऋपने निम्रहस्थाननिरूपण में महारक श्रकतक के ही वचन को उद्युत किया है, जो हमारी उक्त सम्भावना का समर्थक है।

- १ तर्षशास्त्र प्र० ३३ । उपायहृदय प्र० १८ ।
- २ Pre. Dignag Buddhist Logic P. XXII.
- ३ 'म्रास्तां तावदसामादिरयमेव हि निग्रहः। न्यायेन विजिगीषूणां स्वामि-प्रायनिवर्त्त नम्।'—यायवि० २, २१३। 'कथं तर्हि वादपरिसमाप्तिः है निराकः-तावस्थापितविपञ्चस्वपञ्चयोरेव कथैतरब्यस्था नान्यथा। तदुक्तम्—स्वपञ्चसिद्धिरेकस्य

पहिले तो बीद परम्परा ने न्याय परम्परा के ही निम्रहस्थानों को ऋपनाया। इसलिए उसके सामने कोई ऐसी निग्रहस्थानविषयक दसरी विरोधी परम्परा न थी जिसका बौद्ध तार्किक खरहन करते पर एक या दसरे कारण से जब बौद्ध तार्किकों ने निग्रहस्थान का स्वतन्त्र निरूपण शरू किया तब उनके सामने न्याय परम्परा वासे निप्रहस्थानों के खबडन का प्रश्न स्वयं ही श्रा खड़ा हुआ। उन्होंने इस प्रजन को बढ़े बिस्तार व बड़ी सन्दमता से सुलम्हाया । धर्मकीर्ति ने वादन्याय जामक एक सारा ग्रन्थ इस विषय पर लिख डाला जिस पर शान्तरिवत ने स्फट ब्याख्या भी लिखी। वादन्याय में धर्मकीर्ति ने निग्रहस्थान का लखण एक कारिका में स्वतन्त्र भाव से बाँचकर उस पर विस्तृत चर्चा की श्रीर श्रव-पाइसम्मत एवं वात्स्यायन तथा उद्योतकर के द्वारा व्याख्यात निग्रहस्थानों के लक्षणों का एक-एक शब्द लेकर विस्तार से खयडन किया । इस धर्मकीर्ति की कृति से निग्रहस्थान की निरूपगणपरम्परा स्पष्टतया विरोधी दो प्रवाहों में बँट गई। करीब करीब धर्मकीर्ति के समय में या कल ही आगे पीछे जैन तार्किकों के सामने भी निग्रहस्थान के निरूपण का प्रश्न आया। किसी भी जैन तार्किक ने ब्राह्मण परम्परा के निग्रहस्थानों को ऋपनाया हो या स्वतन्त्र बौद्ध परम्परा के निग्रहस्थाननिरूपण को श्रपनाथा हो ऐसा मालुम नहीं होता ! श्चतएव जैन परम्परा के सामने निप्रहत्थान का स्वतन्त्र भाव से निरूपण करने का ही प्रश्न रहा जिसको भट्टारक श्रकलक्ट ने सलभाया । उन्होंने निग्रहस्थान का लढग स्वतंत्र भाव से ही रचा श्रीर उसकी व्यवस्था बाँधी जिसका श्रदारशः श्चनसरण उत्तरवर्ती सभी दिगम्बर श्वेताम्बर तार्किकों ने किया है। श्चकलङ्कत स्वतन्त्र लज्जण का मात्र स्वीकार कर लेने से जैन तार्किकों का कर्तव्य पूरा हो नहीं सकता था जब तक कि वे अपनी पूर्ववर्त्ती श्रीर अपने सामने उपस्थित बाह्मण और बौद्ध दोनों परम्पराश्चों के निग्रहस्थान के विचार का खएडन न करें। इसी दृष्टि से श्रकलक्ट के श्रनगामी विद्यानन्द, प्रभाचन्द्र श्रादि ने विरोधी परम्पराश्चों के लगडन का कार्य विशेष रूप से शरू किया। इस उनके ग्रन्थों में ?

निम्रहोऽन्यस्य वादिनः नाऽसाधनाङ्गवचनं नादोषोद्धावनं हयोः ॥ तथा तत्वार्थ-श्लोकेऽपि (पृ० २८१)-स्व न्वसिद्धिपर्यन्ता शास्त्रीयार्थिक्चिरणा । वस्त्वाश्रयत्वतो यद्वल्लोकिकार्थविचारणा ।?-म्रष्टस० पृ० ८७ ।-प्रमेयक० पृ० २०३ A

१ दिगम्बर परम्पत्त में कुमारनन्दी आचार्य का भी एक वादन्याय ग्रन्थ रहा। 'कुमारनन्दिभद्वारकैरिप स्ववादन्याये निगदितत्वात्'भ्यत्रपरीज्ञा ए० ३। २ तत्त्वार्यस्को० प्र० २८३। ध्रमेयक०५प्र० २०० B क वाते हैं कि पहिलों तो उन्होंने न्याय परम्पद्ध के निमहस्थानों का अवहन किया और पीछे नौद्ध परम्पर्ध के निमहस्थान अवस्था का.। जहाँ तक देखने में आया है उससे मालूम होता है कि धर्मकीर्ति के अवस्था का संवेष में स्वतन्त्र स्वधान करनेवाले सर्वप्रथम अकलक्क हैं और विस्तत खरडन करनेवाले विधानन्द और ततुप्रजीवी प्रभाजन्द्र हैं।

श्राचार्य हैमचन्द्र ने निम्नहस्थाननिरूपण के प्रसङ्ग में मुख्यतया तीन बातें पाँच सूत्रों में निवद की हैं। पहिलें दो सूत्र (प्र० मी० २. १. ३१, ३१) में जय श्रीर पराजय की क्रमशः व्याख्या है श्रीर तीसरे २.१.३३ में निम्नह की व्यवस्था है जो श्रकतङ्करचित है श्रीर जो श्रन्य सभी दिगम्बर-श्वेताम्बर तार्किक सम्मत भी है। चौथे २. १. ३४ सूत्र में न्यायपरम्परा के निम्नहस्थान-लच्चण का खरडन किया है, जिसकी व्याख्या प्रभाचन्द्र के प्रमेयकमलमार्तरण्ड का श्रिकांश प्रतिविम्ब मात्र है। इसके बाद श्रन्तिम २. १. ३५ सूत्र में हेमचन्द्र ने धर्मकीर्ति के स्वतन्त्र निम्नहस्थान लच्चण का खरडन किया है जो श्रव्यरशः प्रभाचन्द्र के प्रमेयकमलमार्तरण्ड (पु० २०३ A) की ही नकल है ।

इस तरह निग्रहस्थान की तीन परम्पराश्रों में से न्याय व बौद्धसम्मत दो परम्पराश्रों का खराडन करके श्राचार्य हैमचन्द्र ने तीसरी जैन परम्परा का स्थापन किया है।

श्रन्त में जय-पराजय की व्यवस्था सम्बन्धी तीनों परम्पराश्चों के मन्तव्य का रहस्य संद्येप में लिख देना जरूरी है। जो इस प्रकार है—ब्राह्मण परम्परा में छुछ, जाति श्चादि का प्रयोग किसी इद तक सम्मत होने के कारण छुछा श्चादि के द्वारा किसी को पराजित करने मात्र से भी छुछ श्चादि का प्रयोक्ता श्चपने पद्म की सिद्धि बिना किए ही जयप्राप्त माना जाता है। श्चर्यात् ब्राह्मण परम्परा के श्चनुसार यह नियम नहीं कि जयलाम के वास्ते पद्मसिद्धि करना श्चिनवार्य ही हो।

धर्मकीत्ति ने उक्त ब्राह्मण परम्परा के श्राधार पर ही कुठाराघात करके सत्यमूलक नियम बाँध दिया कि कोई छल श्रादि के प्रयोग से किसी को चुप करा देने मात्र से जीत नहीं सकतः । क्योंकि छल श्रादि का प्रयोग सत्यमूलक न होने से वर्ज्य है । श्रातएव धर्मकीति के कथनानुसार यह नियम नहीं कि किसी

१ 'तत्त्वरच्चणार्थं सद्भिरुपहर्तंत्र्यमेव खुलादि विजिगीषुमिरिति चेत् नलचपेटरास्त्रपहारादीपनादिभिरपीति वक्तुभ्यम् । तस्मान्न ज्यायायानयं तत्त्वरङ्घ-खोपायः ।–बादन्याय पू० ७१ ।

२ 'सदोपबत्त्वेऽपि प्रतिबादिनोऽज्ञानात् प्रतिपादनासामर्थ्यादा । न हि

एकं का पराजय ही दूसरे का अवश्यम्भावी जय हो । ऐसा भी सम्भव है कि प्रतिवादी का पराजय माना जाए पर वादी का जय न माना जाए-उदाहरणार्थ वादी ने दृष्ट साधन का प्रयोग किया हो, इस पर प्रतिवादी ने सम्भवित दोषों का कथन न करके मिथ्यादोशों का कथन किया, तदनन्तर वादी ने प्रतिघादी के मिथ्यादे वों का उद्भावन किया-ऐसी दशा में प्रतिवादी का पराजय अवस्य माना जायमा । क्योंकि उसने श्रपने कर्तव्य रूप से यथार्थ दोषों का उद्भावन न करके मिध्यादोषों का ही कथन किया जिसे वादी ने पकड लिया। इतना होने पर भी वादी का जय नहीं माना जाता क्यों कि वादी ने दृष्ट साधन का ही प्रयोग किया है। जब कि जय के वास्ते वादी का कर्तव्य है कि साधन के यथार्थ ज्ञान द्वारा निर्दोप साधन का ही प्रयोग करे। इस तरह धर्मकीर्त्त ने जय-पराजय की ब्राह्मणसम्मत व्यवस्था में संशोधन किया। पर उन्होंने जो श्रसाधनाङ्गवचन तथा श्रदोषोद्धावन द्वारा जय-पराजय की व्यवस्था की इसमें इतनी जटिलता और दुरुहता आ गई कि अनेक प्रसङ्गों में यह सरलता से निर्णय करना ही ग्रासम्भव हो गया कि श्रासाधनाङ्गवचन तथा श्रादोषोद्धावन है या नहीं। इस जटिलता श्रीर दुरूहता से बचने एवं सरलता से निर्णय करने की दृष्टि से भट्टारक श्रकलुङ्क ने वर्मकीर्त्तिकृत जय-पराजय व्यवस्था का भी संशोधन किया। श्रकलङ्क के संशोधन में धर्मकीर्त्तसम्मत सत्य का तत्त्व तो निहित है ही, पर जान पडता है श्रकलङ्क की दृष्टि में इसके श्रलावा श्रहिंसा-समभाव का जैनप्रकृतिसन्तम भाव भी निहित है। अतएव अकलक्क ने कह दिया कि किसी एक पन्न की शिद्धि ही उसका जय है श्रीर दूसरे पन्न की श्रिसिद्धि ही उसका पराजय है। श्रवलङ्क का यह सुनिश्चित मत है कि किसी एक पदा की सिद्धि दूसरे पद्धा की ग्रासिद्धि के विना हो ही नहीं सकती। श्रतएव श्रकलङ्क के मतानसार यह फलित हुआ कि जहाँ एक की सिद्धि होगी वहाँ दसरे की श्रासिद्धे श्रानिवार्य है, श्रीर जिस पत्त की सिद्धि हो उसी की

दुष्टसाधनाभिधानेऽपि वादिनः प्रतिवादिनोऽप्रतिपादिते दोषे पराजयन्यवस्थापना युक्ता । तयोरेव परस्परसामध्योपघातापेद्यया जयपराजयन्यवस्थापनात् । केवत्नं हेत्वामासाद् भूतप्रतिपत्तेरभावादप्रतिपादकस्य जयोऽपि नास्त्येव ।'-वादन्याय पृ०७० ।

१ 'निराक्नतावस्थापितविपद्यस्वपद्ययोरेव जयेतरव्यवस्था नात्यथा । तदुक्तम्-स्वपद्यक्षितिदरेकस्य निम्रहोऽन्यस्य वादिनः । नासाचनाक्षवचनं नाऽदोधोद्भावनं द्योः ॥'-म्रष्टग्र० म्रष्टस० पृ० ८० । 'तत्रेह तात्विके वादेऽक्तक्कैः कथितो भयः । स्वगद्यक्षितिदेकस्य निम्रहोऽन्यस्य वादिनः ।'—तत्वार्थश्लो० पृ० २८१ । जय। ग्रंतएव सिद्धि श्रौर श्रसिद्धि श्रथवा दूसरे शब्दों में जय श्रौर पराजय समन्यातिक हैं। कोई पराजय जयश्रस्य नहीं श्रीर कोई जय पराजयश्रस्य नहीं। धर्मकीर्तिकृत व्यवस्था में अकलंक की सूचम अहिसा प्रकृति ने एक ब्रुटि देख ली जान पड़ती है। वह यह कि पूर्वीक उदाहरण में कर्तत्र्य पालन न करने मात्र से श्चगर प्रतिवादी को पराजित समक्ता जाए तो दृष्टसाधन के प्रयोग में सम्यक् माधन के प्रयोग रूप कर्त्तव्य का पालन न होने से वादी भी पराजित क्यों न समभा जाए ? ऋगर धर्मकीर्त्ति वादी की पराजित नहीं मानते तो फिर उन्हें प्रतिवादी को भी पराजित नहीं मानना चाहिए। इस तरह अनलक्क ने प्रवीक्त उदाहरण में केवल प्रतिवादी को पराजित मान लेने की व्यवस्था को एकदेशीय एवं श्रन्यायमुलक मानकर पूर्ण समभाव मुलक सीधा मार्ग बाँध दिया कि अपने पच की सिद्धि करना ही जय है। श्रीर ऐसी सिद्धि में दूसरे पच का निराकरण अवस्य गर्भित है। अकलङ्कोपज्ञ यह जय-पराजय व्यवस्था का मार्गे अन्तिम है, क्योंकि इसके ऊपर किसी बौदाचार्य ने या ब्राह्मण विद्वानों ने श्चापत्ति नहीं उठाई। जैन परम्परा में जय-पराजय व्यवस्था का यह एक ही मार्ग प्रचितित हैं, जिसका स्वीकार सभी दिगम्बर-श्वेताम्बर तार्किकों ने किया है श्रीर जिसके समर्थन में विद्यानन्द (तत्त्वार्थश्लो० प्र० २८१), प्रभाचन्द्र (प्रमेयक० प्र० १६४), वादिराज (न्यायवि० टी० प्र० ५२७ B) श्रादि ने बड़े विस्तार से पूर्वकालीन श्रीर समकालीन मतान्तरों का निरास भी किया है। श्राचार्य हेमचन्द्र भी इस विषय में भट्टारक अकलङ के ही अनुमामी हैं।

सूत्र ३४ की दृति मं आचार्य हैमचन्द्र ने न्यायदर्शनानुसारी निप्रहस्थानों का पूर्वपद्यरूप से जो वर्णन किया है वह अद्धरशः जयन्त की न्यायकिका (पृ० २१-२७) के अनुसार है और उन्हों निप्रहस्थानों का जो खरडन किया है वह अद्धरशः प्रमेयकमलमार्चएडानुसारी (पृ० २०० B.-२०३ A) है। इसी तरह धर्मकीतिसम्मत (वादन्याय) निप्रहस्थानों का वर्णन और उसका खरडन भी अद्धरशः प्रमेयकमलमार्चएड के अनुसार है। यद्यपि न्यायसम्मत निप्रहस्थानों का निर्देश तथा खरडन तत्त्वार्थश्लोकवार्चिक (पृ० २८३ से) में भी है तथा धर्मकीत्तिसम्मत निप्रहस्थानों का वर्णन तथा खंडन वावस्थित मिश्र ने तात्पर्यशिका (७०३ से) में, जयन्त ने न्यायमंजरी (पृ० ६४६) और विद्यानंद ने अष्ठसहस्ती (पृ० ८१) में किया है, पर हेमचन्द्रीय वर्णन और खंडन प्रमेयकमल-मार्चएड से ही शब्दशः मिलता है।

[ प्रमाख मीमांसा

# योगविद्या

प्रत्येक मनुष्य व्यक्ति ऋपरिमित शक्तियोंके तेजका पुझ है, जैसा कि सूर्य । अतएव राष्ट्र तो मानों अनेक सूर्योंका मण्डल है। फिर मी जब कोई व्यक्ति या राष्ट्र असफलता या नैराश्यके मँवर में पड़ता है तब यह प्रश्न होना सहज है कि इसका कारण क्या है? बहुत विचार कर देखने से मालूम पड़ता है कि इसफलता व नैराश्यका कारण योगका (स्थिरताका) अभाव है, क्योंकि योग न होनेसे बुद्धि संवेहशील बनी रहती है, और इससे प्रयत्नकी गति अनिश्चित हो जाने के कारण शक्तियां इधर उधर टकराकर आदमीको बरबाद कर देती हैं। इस कारण सब शक्तियोंको एक केन्द्रगामी बनाने तथा साध्यतक पहुँचाने के लिये अनिवार्य रूप से सभीको योगकी जरूरत है। यही कारण है कि प्रस्तुत विवार क्याल्यानमालामें योगका विषय रखा गया है।

इस विषयकी शास्त्रीय मीमांसा करनेका उद्देश यह है कि हमें अपने पूर्वजोंकी तथा अपनी सम्यताकी प्रकृति ठीक मालूम हो, और तद्दारा आर्य-संस्कृतिके एक अंश का थोड़ा, पर निश्चित रहस्य विदित हो। योगशब्दार्थ—

योगदर्शन यह सामासिक शब्द है। इसमें योग झौर दर्शन ये दो शब्द मौलिक हैं।

योग शब्द युज् घातु श्रीर घज् प्रत्यय से सिद्ध हुआ है। युज् घातु दो हैं। एक का श्रयं है जोड़ना श्रीर दूसरे का श्रयं है समाधि — मनःस्थिरता। सामान्य रीति से योग का श्रयं संबंध करना तथा मानसिक स्थिरता करना हतना ही है, परंतु प्रसंग व प्रकरण के श्रनुसार उसके श्रनेक श्रयं हो जाने से वह बहुक्यी वन जाता है। इसी बहुक्यिता के कारण लोकमान्यको श्रपने गीतारहस्य में गीता का तात्यं दिखान के लिए योगशब्दार्थनिर्ण्य की विस्तृत

गुजरात पुरातत्व मंदिर की क्रोर से होनेवाली क्रार्यविद्या व्याख्यानमाला में यह व्याख्यान पदा गया था।

२ युज्'पी योगे गण ७ हेमचंद्र धातुपाठ।

३ युर्जिच् समाधी गग्र ४ ,, ,,

अधिका रचनी पढ़ी है । परंत योगदर्शन में योग शब्द का कार्य क्या है वह बतलाने के लिए उतनी गहराई में उतरने की कोई आवश्यकता नहीं है. क्योंकि योगदर्शन विषयक सभी प्रन्थों में जहाँ कहीं योग शब्द श्राया है वहाँ उसका एक ही अर्थ है. श्रीर उस श्रर्थ का स्पष्टीकरण उस-उस प्रन्थ में प्रन्थकार ने म्बयं ही कर दिया है। भगवान पतंजिलने श्रापने योगसत्र में रे चित्तवृत्ति निरोध को ही योग कहा है. श्रीर उस प्रत्थ में सर्वत्र योग शब्द का वही एकप्रात्त श्रर्थ विवक्तित है। भीमान हरिभद्र सरिने श्रपने योग विषयक सभी ग्रन्थों में मोज पाम कराने वाले धर्मन्यापार को ही योग कहा है। श्रीर उनके उक्त सभी ग्रन्थों में योग शब्द का वही एकमात्र ऋर्थ विवक्षित है। चित्तवृत्तिनिरोध और मोच्चप्रापक धर्मव्यापार इन दो वाक्यों के श्रर्थ में स्थूल दृष्टि से देखने पर बड़ी भिन्नता मालम होती है. पर सूच्म दृष्टि से देखने पर उनके अर्थ की अभिन्नता स्पष्ट मालूम हो जाती है, नयोंकि 'चित्तवृत्तिनिरोध' इस शब्द से वहीं क्रिया या व्यापार विविद्धित है जो मोदा के लिए अनुकल हो और जिससे चित्रकी संसाराभिमुख वृत्तियां रुक जाती हों। 'मोच्चपापक धर्मन्यापार' इस शब्द से भी वही क्रिया विवक्तित है। स्रतएव प्रस्तत विषयमें योग शब्द का श्चर्य स्वामाविक समस्त श्चात्मशक्तियोंका पूर्ण विकास करानेवाली क्रिया श्चर्यात श्चात्मोन्मल चेष्ठा इतना ही समक्षना चाहिए । योगविषयक वैदिक, जैन श्लोर बौद्ध प्रन्थों में योग, ध्यान, समाधि ये शब्द बहुधा समानार्थक देखे जाते हैं। दर्शन शब्द का श्रर्थ---

नेत्रजन्यज्ञान", निर्विकल्प ( निराकार ) बोध , अदाउ,

१ देखो पृष्ठ ५५ से ६०

२ पा. १ स्. २--बोगश्चित्तवृत्तिनिरोधः।

श्रध्यातमं भावनाऽऽध्यानं समता दृत्तिसंज्ञ्यः ।
 मोच्चेष योजनाद्योग एव श्रेष्टो यथोत्तरम् ॥ योगबिन्दु रक्षोक ३१ ।
 योगविंशिका गाथा १ ।

४ लोर्ड प्रवेवरीने जो शिक्षा की पूर्ण व्याख्या की है वह इसी प्रकार की है—'Education is the harmonious development of all our faculties.'

५ हशुं मेच्यों — गया १ हेमचन्द्र घातुपाठ।

६ तत्त्वार्थ रखोकवार्तिक श्रध्याय २ सत्र ६ ।

७ तत्त्वार्थं श्लोकवार्तिक ऋध्याय १ सत्र २ ।

मती आदि अनेक अर्थ दर्शन राष्ट्र के देखे जाते हैं। परंप्रस्तुत विषय में दर्शन राष्ट्र का अर्थ मत यह एक ही विविद्यत है। योग के आविष्कार का श्रेय--

जितने देश और जितनी जातियों के श्राध्यात्मिक महान् पुरुषों की जीवन कथा तथा उनका साहित्य उपलब्ध है उसको देखने वाला कोई भी यह नहीं कह सकता है कि आध्यात्मिक विकास अपुक देश और अपुक जाति की ही वपौती है, क्योंकि सभी देश और सभी जातियों में न्यूनाधिक रूप से आध्यात्मिक विकास वाले महात्माओं के पाये जाने के प्रमाण मिलते हैं। योगका संबन्ध आध्यात्मिक विकास से है। अतएव यह स्पष्ट है कि योगका अधितःव सभी देश और सभी जातियों में रहा है। तथापि कोई भी विचारशील मनुष्य इस बात को इनकार नहीं कर सकता है कि योग के आविष्कारका या योगको पराकाष्ट्रा तक पहुँचाने का अथ भारतवर्ष और आर्यजातिको ही है। इसके सब्तमें मुख्यत्या तीन बातें पेश की जा सकती हैं— १ योगी, जानी, तपत्वी आदि आध्यात्मिक महापुष्ठिं की बहुलता; २ साहित्य के आदर्श की एकरुपता: ३ लोकरुवि।

- १. पिहले से आज तक भारतवर्ष में आप्यारिमक व्यक्तियों की संख्या इतनी बड़ी रही है कि उसके सामने अन्य सब देश और जातियों के आध्यारिमक व्यक्तियों की कुल संख्या इतनी अल्प जान पड़ती है जितनी कि रांगा के सामने एक छोटी सी नदी।
- २. तत्त्वज्ञान, आचार, इतिहास, काव्य, नाटक आदि साहित्य का कोई भी भाग लीजिए उसका श्रांत्तम श्रादर्श बहुधा मोच ही होगा। प्राकृतिक हस्य श्रीर कर्मकायडके वर्णन ने वेद का बहुत बड़ा भाग रोका है सही, पर इसमें संदेह नहीं कि वह वर्णन वेद का शरीर मात्र है। उसकी श्रात्मा कुछ श्रीर ही है—वह है परमात्मचितन या श्राच्यात्मिक भावों का श्राविष्करण। उपनिषदोंका प्रासाद तो ब्रह्मचिन्तन की बुन्याद पर ही खड़ा है। प्रमाण्यविषयक, प्रमेयविषयक कोई भी तत्त्वज्ञान संबन्धी स्त्रप्रन्य हो उसमें भी तत्त्वज्ञान के साध्यरूपसे मोचका ही वर्णन मिकेगा । श्राचारविषयक स्त्र स्पृति श्रादि सभी प्रन्थों में श्राचार पायन का

१ 'दर्शनानि षडेवात्र' षड्दर्शन समुचय--श्लोक २-इत्यादि ।

२ उदाहरणार्थं जरथोस्त, इसु, महम्मद श्रादि ।

रे वैशेषिकदर्शन श्र० १ स्० ४--

<sup>्</sup>धमेविश्वेषप्रयत्ताद् द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां पदार्यानां साधरम्यवेषम्यां तत्त्वज्ञानाक्षिःभेषसम् ।

मुंख्य उह रा मोख ही माना गया है। रामायया, महाभारत आदि के मुख्य पात्रों की महिमा सिर्फ इसिक्षिए नहीं कि वे एक वह राज्यके स्वामी ये पर वह इसिक्षिए है कि झंतमें वे संन्यास या तपस्या के द्वारा मोच के आनुष्ठान में ही क्षण जाते हैं। रामचन्द्रजी प्रथम ही अवस्थामें विसष्ठ से योग और मांच की शिचा पा लेते हैं। युधिष्ठिर भी युद्ध रस लेकर वाण-श्रय्यापर सोये हुए भीष्मिपितामह से शान्ति का ही पाठ पढ़ते हैं। गीता तो रणांगण में भी मोच के एकतम साधन योग का ही उपदेश देती है। कालिदास जैसे श्वंगार्भिय कहलाने वाले कि मी अपने मुख्य पात्रोंकी महत्ता मोच की और अकने में ही देखते हैं । जैन आगम और बौद्ध पिटक तो निवृत्ति प्रधान होने से मुख्यतम

न्यायदर्शन ऋ०१ स्०१ ---

प्रमाण्यमयसंशयपयोजन दृष्टान्तिसद्धान्तावयवतर्कनिर्णयवादजल्यवितयहाहैत्वा-भासन्ब्रह्मजातिनग्रहस्थानानां तत्त्वज्ञानान्त्रःश्रेयसम् ॥

सांख्यदर्शन ग्र० १---

श्रय त्रिविधदुःखात्यन्तनिवृत्तिरत्यःतपुरुषार्थः ॥

वेदान्तदर्शन अ०४ पा०४ स्० २२ —

श्रनावृतिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ॥

जैनदर्शन—तत्त्वार्थं ग्र० १ स्०१ — सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोत्तमार्गः ॥

१ याज्ञवल्क्यरमृति अ० ३ यतिधर्मनिरूपण्मः मनुस्मृति अ० १२ रत्नोक ८३

२ देखो योगवासिष्ठ ।

३ देखो महाभारत-शान्तिपर्व ।

४ कुमारसंभव -- सर्ग ३ तथा ५ तपस्या वर्णनम्।

शाकुन्तल नाटक श्रंक ४ करवोक्ति-

भूत्वा चिराय चतुरन्तमहीसपत्नी,

दौष्यन्तिमप्रतिरथं तनयं निवेश्य।

भर्ता तदर्पितकुदुम्बभरेण सार्थं,

शान्ते करिष्यसि पदं पुनराश्रमेऽस्मिन् ॥

शौशवेऽम्यस्तविद्यानाम् योवने विषयैपियाम् । वार्द्धके मुनिवृत्तीनां योगेनान्ते तनुत्यजाम् ॥ रष्ठवंश १. ८

भ्रथ स विषयन्यादृत्तात्मा यथाविधि स्तवे, नृपतिककुदं दत्त्वा यूने सितातपवारणम्।

मुनिवनतरुव्हायां देव्या तया सह शिश्रिये.

भुनिवनतरुञ्जाया देव्या तथा तर गराज्य, गलितवयसामिच्वाकृगामिटं हि कुलनतम् ॥ रघुवंश ३. ७० मोत्त के सिवाय श्रम्य विषयों का वर्णन करने में बहुत ही सकुत्ताते हैं। शब्द शास्त्र में भी शब्द शुद्धि को तत्त्वशान का द्वार मान कर उसका श्रम्तिम ध्येय परम श्रेय ही माना है। विशेष क्या ? कामशास्त्र तक का भी श्राखिरी उद्देश मोत्त है । इस प्रकार भारतवर्षीय साहित्यका कोई भी लोत देखिए, उसकी गति समुद्र जैसे श्रपरिमेय एक चतुर्थ पुरुषार्थ की श्रोर ही होगी।

3. ब्राध्यात्मिक विषय की चर्चावाला श्रीर लासकर योगविषयक कोई मी ग्रन्थ किसी ने भी लिखा कि लोगों ने उसे ऋपनाया। कंगाल और दीन हीन अवस्था में भी भारतवर्षीय लोगों की उक्त अभिरुचि यह सचित करती है कि योग का संबन्ध उनके देश व उनकी जाति में पहले से ही चला आता है। इसी कारण से भारतवर्ष की सभ्यता श्ररण्य में उत्पन्न हुई कही जाती है 3 । इस पैतक स्वभाव के कारण जब कभी भारतीय लोग तीर्थयात्रा या सफर के लिए पहाड़ों. जंगलों श्रीर श्रन्य तीर्थस्थानों में जाते हैं तब वे डेरा-तंब्र डालने से पहले ही योगियों को, उनके मठों को और उनके चिह्नतक को भी दूँ हा करते हैं। योग की श्रद्धा का उद्रेक यहाँ तक देखा जाता है कि किसी नंगे बावेको गांजे की चिंतम फंकते या जटा बढाते देखा कि उसके मंह के धंद में या उसकी जटा व भस्मलेप में योग का गन्ध ह्याने लगता है। भारतवर्ष के पहाड जंगल श्रीर तीर्थस्थान भी बिलकुल योगिशून्य मिलना दुःसंभव है। ऐसी स्थिति श्रन्य देश श्रीर श्रन्य जाति में दुर्लभ है। इससे यह श्रनुमान करना सहज है कि योग को श्राविष्कृत करने का तथा पराकाष्ट्रा तक पहुँचाने का अय बहधा भारतवर्ष को श्रीर श्रायंजाति को हो है। इस बात की पश्चि मेक्समलार जैसे विदेशी और भिन्न संस्कारी विद्वान के कथन से भी अध्यक्षी तरह होती है ।

१ द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये शब्दब्रम्म परं च यत् । शब्दब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माध्यग्च्छ्रति ॥ व्याकरणात्पदसिद्धः पदसिद्धेरथिनिण्यो भवति । श्चर्यात्तत्वज्ञानं तत्त्वज्ञानात्परं श्रेयः ॥ श्रीहैमशब्दानुशासनम् श्र० १ पा० १ स्०२ लघुन्यास । २ 'स्थाविरे धर्म' मोच्चं च' कामसूत्र श्र० २ पु० ११ बम्बई संस्करण । ३ देखो कविवर टैगोर कृत 'साधना' पृष्ठ ४—

'Thus in India it was in the forests that our civilisation had its birth .....etc.'

४ 'This concentration of thought ( प्राप्ता ) or one-

### आयसंकृति की जद और आर्यजाति का लक्ष्य-

क्रपर के कथन से आर्यसंस्कृति का मूल आधार क्या है यह स्पष्ट मालूम हो जाता है। शाश्वत जीवन की उपादेयता ही आर्यसंस्कृति की मिलि है। हमी पर श्रार्थसंस्कृति के चित्रों का चित्रण किया गया है। वर्णविभाग जैसा मापाजिक संगठन श्रीर श्राक्षमञ्यवस्था जैसा वैयक्तिक जीवनविभाग उस चित्रगा का सन्पम उदाहरण है। विद्या, रह्मण, विनिमय श्रीर सेवा ये चार जो वर्गाविभाग के उद्देश्य हैं, उनके प्रवाह गाईस्थ्य जीवनरूप मैदान में श्रालग बाला। बह कर भी वानप्रस्थ के महाने में मिलकर ब्रांत में संत्यासाध्यम के क्रविमेय समद्र में एकरूप हो जाते हैं। सारांश यह है कि सामाजिक, राज-नैतिक. धार्भिक स्त्रादि सभी संस्कृतियों का निर्माण, स्थूलजीवन की परिगाम-विरसता और श्राध्यात्मिक जीवन की परिणामसुन्दरता के ऊपर ही किया गया है। श्रातएव जो विदेशी विद्वान श्रार्यजाति का लवण स्थलशरीर, उसके बीलबील, व्यापार-व्यवसाय, भाषा, आदि में देखते हैं वे एकदेशीय मात्र हैं। खेतीबारी, जहाजखेना पश्चश्चों को चराना श्चादि जो-जो श्चर्य श्चार्य शब्द से निकाले गए हैं वे स्मार्यजाति के स्मसाधारण स्तताण नहीं है। स्मार्यजाति का श्रमाधारण लक्षण परलोकमात्र की कल्पना भी नहीं है क्योंकि उसकी दृष्टि में वह लोक भी त्याज्य<sup>?</sup> है। उसका सचा श्रीर श्रन्तरंग लखण स्थूल जगत् के उस पार वर्तमान परमात्म तत्त्व को एकाग्रबद्धि से उपासना करना यही है। इस सर्वन्यापक उद्देश्य के कारण श्रार्यजाति श्रापने को श्रान्य सण जातियों से श्रेष्ठ समस्रती ह्याई है।

#### ज्ञान और योग का संबंध तथा योग का द्रजा-

व्यवहार हो या परमार्थ, किसी भी विषयका ज्ञान तभी परिपक समका जा सकता है जब कि ज्ञानानुसार श्रान्दरण किया जाए। असल में यह श्रान्दरण

pointedness as the Hindus called it, is something to us almost unknown'. इत्यादि देखो पृष्ठ २३-भाग १-सेक्रेड बुक्स श्रोक घि ईस्ट, मेक्समूलर-प्रस्तावना।

Residual Res

२ ते तं अक्त्वा स्वर्गलोकं विशालं द्वीयो पुराये मृत्युक्षोकं विशान्ति । एवं त्रयीधर्ममनुवपन्ना गतागतं कामकामा लमन्ते ॥ गीता ऋ० ६ रक्षोक २१ ।

३ देखो Apte's Sanskrit to English Dictionary.

ही योग है। अतएव ज्ञान योग का कारण है। परन्तु योग के पूर्ववर्ती जो ज्ञान होता है वह अस्पष्ट होता है। और योग के बाद होनेवाला अनुभवात्मक ज्ञान स्पष्ट तथा परिपक्ष होता है। इसीसे यह समक्ष लेना चाहिए कि स्पष्ट तथा परिपक्ष ज्ञान की एकमात्र कुंजी योग ही है। आधिमौतिक या आध्यात्मिक कोई भी योग हो, पर वह जिस देश या जिस जाति में जितने प्रमाण में पृष्ट पाया जाता है उस देश या उस जाति का विकास उतना ही अधिक प्रमाण में होता है। सच्चा ज्ञानी वही है जो योगी है। जिसमें योग या एकाप्रता नहीं होती वह योगवासिष्ठ को परिभाषा में ज्ञानवन्धु है। योग के सिवाय किसी भी मनुष्य की उत्कान्ति हो ही नहीं सकती, क्योंकि मानसिक चंचलता के कारण उसकी सब शक्तियां एक ओर न वह कर भिन्न भिन्न विषयों में टकराती हैं, और चीया होकर यों ही नष्ट हो जाती हैं। इसलिए क्या किसान, क्या कारीगर, क्या लेलक, क्या शोधक, क्या त्यागी सभी को अपनी नावा शक्तियों को केन्द्रस्थ करने के लिए योग ही परम साधन है।

#### व्यावहारिक श्रीर पारमार्थिक योग-

योग का कलेवर एकामता है, श्रौर उसकी श्रात्मा झाहंत्व ममत्वका त्याग है। जिसमें सिर्फ एकामताका ही संबन्ध हो वह व्यावहारिक योग, श्रौर जिसमें एकामता के साथ साथ झाहंत्व ममत्वके त्यागका भी संबन्ध हो वह पारमार्थिक योग है। यदि योग का उक्त श्रात्मा किसी भी प्रवृत्ति में—चाहे वह दुनिया की हिष्ट में बाह्य ही क्यों न समभी जाती हो—वर्तमान हो तो उसे पारमार्थिक योग ही

१ इसी श्रिमियाय से गीता योगी को ज्ञानी से श्रिषिक कहती है। गीता श्र० ६. १ खोक ४६ — तपस्विम्योऽधिको योगी ज्ञानिम्योऽपि मतोऽधिकः। किंमेम्यश्राधिको योगी तहमाद् योगी भवार्जुन!

२ गीता श्र. ५. १कोक ५.-यस्सांख्यैः प्राप्यते स्थानं तद्योगैर्राप गम्यते । एकं सांख्यं च योगं च यः पश्यति स पश्यति ॥

३ योगवासिष्ठ निर्वाण प्रकरण उत्तरार्थ सर्ग २१— ब्याचष्टे यः पठति च शास्त्रं भोगाय शिल्पिवत् । यतते न त्वनुष्ठाने ज्ञानबन्धः स उच्यते ॥ श्वात्मज्ञनमनासाय ज्ञानान्तरत्ववेन ये । सन्तुष्ठाः कडचेष्टं ते ते स्पृता ज्ञानबन्धवः ॥ इत्यादि

समभ्रता चाहिए। इसके विपरीत स्थूल दृष्टिवाले जिस प्रवृत्तिको ब्राध्यात्मिक समकते हो, उसमें भी यदि योग का उक्त ब्रात्मा न हो तो उसे व्यावहारिक सेन ही कहना चाडिए । यही बात गीता के साम्यगर्मित कर्मयोग में कही गई । है ।

मेग की दी धारायें-

व्यवहार में किसी भी वस्तु को परिपूर्ण स्वरूप में तैयार करने के लिए पहले दो बातों की आयावश्यकता होती है। जिनमें एक ज्ञान श्रीर दूसरी किया है। चितरे को चित्र तैयार करने से पहले उसके स्वरूप का, उसके साधनों का श्रीर साधनों के उपयोग का ज्ञान होता है. श्रीर फिर वह ज्ञान के श्रनसार किया भी करता है तभी वह चित्र तैयार कर पाता है। वैसे ही आप्यात्मिक क्षेत्र में भी मोल के जिज्ञास के लिए आत्माके बन्धमील. और बन्धमील के कारणों का तथा उनके परिहार-उपादान का ज्ञान होना जरूरी है। एवं ज्ञानानुसार प्रवृत्ति भी श्रावश्यक है। इसी से संचेप में यह कहा गया है कि 'ज्ञानिक याम्याम मोचः।' योग कियामार्ग का नाम है। इस मार्ग में प्रवृत्त होने से पहले अधिकारी. श्रात्मा स्रादि स्त्राध्यात्मिक विषयों का स्त्रारंभिक ज्ञान शास्त्र से. सत्संग से. या स्वयं प्रतिभा द्वारा कर लेता है। यह तत्त्वविषयक प्राथमिक ज्ञान प्रवर्तक ज्ञान कहलाता है। प्रवर्तक ज्ञान प्राथमिक दशा का ज्ञान होने से सबको एकाकार श्रीर एकसा नहीं हो सकता। इसीसे योगमार्ग में तथा उसके परिणामस्वरूप मोब-स्वरूप में तात्विक भिन्नता न होने पर भी योगमार्ग के प्रवर्तक प्राथभिक ज्ञान में कुछ भिन्नता अनिवार्य है। इस प्रवर्तक ज्ञान का मुख्य विषय आत्माका अस्तित्व है। स्रात्माका स्वतन्त्र स्रस्तित्व मानने वालोंमें भी मुख्य दो मत हैं-पहला एकात्मवादी श्रीर दूसरा नानात्मवादी। नानात्मवादमें भी श्रात्मा की व्यापकता, श्रज्यापकता, परिणामिता, श्रारिणामिता माननेवाले श्रनेक पद्ध है। पर इन वादों को एक तरफ रख कर मुख्य जो आतमा की एकता और अनेकताके दो वाद हैं उनके स्त्राधार पर योगमार्ग की दो धाराएँ हो गई हैं। स्रतएव योग-विषयक साहित्य भी दो मागों में विभक्त हो जाता है। कुछ उपनिषदें , योगनासिष्ठ, हठयोगप्रदीविका क्रादि प्रत्य एकात्मवाद को लच्च में रख कर रचे

१ योगस्थः क्ररु कर्माणि सङ्गंत्यक्तवा धनञ्जय ! सिद्धयसिद्धयोः समो भूत्वा समत्वं योग उच्यते ॥ **ग्र॰ २ श्लोक ४**८ । २ ब्रह्मविद्या, चुरिका, चूर्तिका, नादविन्दु, ब्रह्मविन्दु, श्रमृतविन्दु, ध्यान-बिन्द्र, तेजोबिन्द्र, शिखा, योगतत्त्व, इंस ।

गए हैं। महामारतगत योग प्रकरण, योगसूत्र तथा जैन श्रीर बीह्र योगप्रन्थ नानात्मवादके श्राघार पर रचे गए हैं।

योग और उसके साहित्य के विकास का दिग्दर्शन-

श्चार्यसाहित्य का मायडागार मुख्यतया तीन भागों में विभक्त है—
वैदिक, जैन श्चोर बौद । वैदिक साहित्य का प्राचीनतम प्रन्य श्वरंग्वेद है ।
उसमें श्चाधिमौतिक श्चोर श्चाधिदैविक वर्णन ही मुख्य है । तथापि
उसमें श्चाध्यात्मिक भाव श्चर्यात् परमात्म चिन्तन का श्वभाव नहीं है ।
परमात्मचिन्तन का भाग उसमें थोड़ा है सही पर वह हतना श्चिक स्पष्ट,
सुन्दर और भावपूर्ण है कि उसको ध्यान पूर्वक देखने से यह
साफ माल्म पड़ जाता है कि तत्कालीन लोगों की दृष्टि केवल बाह्य न

१ देखो 'भागवताचा उपसंहार' पृष्ठ रूपर ।

२ उदाहरणार्थ कुछ सूक्त दिये जाते हैं---

ऋग्वेव मं० १ सू० १६४-४६--

इन्द्रं मित्रं वरु समिनमाहुरथो दिव्यः स सुपर्शो गरुस्मान् । एकं सद्विमा बहुधा वदन्त्यग्नि यमं मातरिश्वानमाहः ॥

माषांतर — लोग उसे इन्द्र, मित्र, वरुण या श्रमिन कहते हैं। वह सुंदर पांखवाला दिव्य पत्नी है। एक ही सत् का विद्वान लोग श्रमेक प्रकार से वर्णन करते हैं। कोई उसे श्रमिन यम या वायु भी कहते हैं।

ऋग्वेद मं० ६ स० ६ —

वि मे कर्णों पतयतो वि चत्तुर्वीदं ज्योतिर्द्धदय श्राहितं यत्।

वि मे मनश्चरित दूर श्राचीः किस्विद् वच्यामि किमु नु मनिष्ये ॥६॥

विश्वे देवा श्रनमस्यन् भियानास्त्वामग्ने ! तमसि तस्थिवांसम् ।

वैश्वानरोऽवतृतये नोऽमत्योऽवतृतये नः ॥ ७ ॥

भाषांतर — मेरे कान विविध प्रकार की प्रवृत्ति करते हैं। मेरे नेत्र, मेरे हृदय में स्थित ज्योंति और मेरा दूरवर्ती मन (भी) विविध प्रवृत्ति कर रहा है। मैं क्या कहूँ और क्या विचार कहँ । ६। श्रंघकारस्थित हे श्राम्न ! तुमको श्रंधकार से भय पानेवाले देव नमस्कार करते हैं। वैश्वानर हमारा रह्मण करे। श्रमर्ल्य हमारा रह्मण करे। श्रमर्ल्य हमारा रह्मण करे।

पुरुवस्क मयडल १० स् ६० ऋग्वेद— सहस्रगीर्घा पुरुषः सहस्राद्यः सहस्रपात् । स भूमिं विश्वतो दृत्वात्यतिष्ठदृशाङ्गुलम् ॥ १ ॥ थी इसके सिवा उसमें ज्ञान , श्रदा , उदावता , द्रश्चाव मादि

पुरुष एवेदं सर्वं यद्भृतं यच्च मन्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति ॥ २ ॥ एतावानस्य महिमाऽतो ज्यायांत्र्य पूरुषः । पादोस्य विश्वा भृतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि ॥ ३ ॥

भाषांतर—(जो) हजार सिरवाला, हजार श्राँखवाला, हजार पाँचवाला पुरुष (है) वह भूमिको चारों श्रोर से घेर कर (फिर भी) दस अंगुल बढ़ कर रहा है। १। पुरुष ही यह सब कुछ है—जो भूत श्रोर जो भावि। (वह) अध्यतत्व का हैश श्रक्ष से बढ़ता है। २। इतनी इसकी महिमा—इससे भी वह पुरुष अधिकतर है। सारे भूत उसके एक पाद मात्र हैं—उसके अप्रमर तीन पाद स्वर्ग में हैं। ३।

ऋग्वेद मं० १० सू० १२१ —

हिरएयगर्मः समवर्ततात्रे भूतस्य जातः पतिरेक ऋासीत् । स दाषार पृथिवीं चायुतेमां कस्मै देवाय हविषा विषेम ॥१॥ य ऋात्मदा बलदा यस्य विश्व उपासते मशिषं यस्य देवाः । यस्य च्ह्रायामृतं यस्य मृत्युः कस्मै देवाय हविषा विषेम ॥२॥

भाषांतर — पहले हिरययगर्भ था। वही एक भूत मात्रका पति बना था। उसने पृथ्वी श्रीर इस श्राकाश को धारण किया। किस देवको हम हिव से पूर्णें १।१। जो श्रात्मा श्रीर बलको देने वाला है। जिसका विश्व है। जिसके शासन की देव उपासना करते हैं। श्रमृत श्रीर मृत्यु जिसकी छाया है। किस देव को हम हिव से पूर्णें १।२।

ऋग्वेद मं० १०-१२६-६ तथा ७--

को श्रद्धा वेद क इह प्रवोचत कुत श्रा जाता कुत इयं विस्रिष्टः । श्रवींग्देवा श्रस्य विसर्जनेनाया को वेद यत श्रा बभूव ॥ इयं निस्रिष्टियंत श्रा वभूव यदि वा दवे यदि वा न ।

यो श्रस्याध्यद्ध परमे ज्योमन्सो श्रङ्क वेद यदि वा न वेद ॥

भाषातर—कीन जानता है—कीन कह सकता है कि यह विविध सृष्टि कहाँ से उत्पन्न हुई ? देव इसके विविध सर्जन के बाद (हुए) हैं। कीन जान सकता है कि यह कहां से आई और स्थित में है या नहीं है ? यह बात परम ज्योम में जो इसका अध्यक्ष है वही जाने—कदाचित वह भी न जानता हो।

१ ऋग्वेद र्मं० १० स्० ७१। २ ऋग्वेद मं० १० स्० १५१। १ ऋग्वेद मं० १० स्० ११७। ४ ऋग्वेद मं० १० स्० १०। आध्यारिमक उथ मानिसक मावों के चित्र मी बड़ी ख्वीवाले मिलते हैं। इससे यह अनुमान करना सहज है कि उस जमाने के लोगों का कुकाव आध्या-रिमक अवश्य था। यद्यपि ऋग्वेद में योगशब्द अनेक स्थानों में आया है, पर सर्वत्र उसका अर्थ प्रायः जोड़ना इतना ही है, ध्यान या समाधि ऋर्थ नहीं है। इतना ही नहीं बल्कि पिछले योग विषयक साहित्य में ध्यान, वैराग्य, प्राध्यायाम, प्रत्याहार आदि जो योगप्रक्रिया प्रसिद्ध शब्द पाये जाते हैं वे ऋग्वेद में बिलकुल नहीं हैं। ऐसा होने का कारण जो कुछ हो, पर यह निश्चित है कि तत्कालीन लोगों में ध्यान की भी किय थी। ऋग्वेद का ब्रह्मफुरण जैसे-जैसे विकसित होता गया और उपनिषद के जमाने में उसने जैसे ही बिस्तृत रूप धारण किया वैसे वैसे ध्यानमार्ग भी अधिक पुष्ट और साङ्गोपाङ्ग होता चला। यही कारण है कि प्राचीन उपनिषदों में भी समाधि ऋर्थ में योग, ध्यान आदि शब्द पाये जाते हैं । एवेताएवतर उपनिषद में तो स्पष्ट रूप से योग तथा योगोचित स्थान, प्रत्याहार, धारणा आदि योगाङ्गों का वर्णन है है । मध्यकालीन और अर्वाचीन अनेक उपनिषदें तो सिर्फ योगब्विषयक ही हैं, जिनमें योगशास्त्र को तरह सांगोपांग योगप्रक्रिया का वर्णन है । अर्थवा यह कहना चाहिए कि

१ मंडल १ स्क २४ मंत्र ६। मं. १० स्. १६६ मं. ५। मं. १ स्. १८ मं. ७। मं. १ स्. ५ मं. ३। मं. २ स्. ८ मं. १। मं. ६ स्. ५८ मं. ३। २ (क) तैंचिरिय २-४। कठ २-६-११। श्वेताश्वतर २-११, ६-३। (ख) छान्दोग्य ७-६-१, ७-६-२, ७-७-१, ७-२६-१। श्वेताश्वतर १-१४। कौशीतिक ३-२, ३-३, ३-४, ३६।

३ श्वेताश्वतरोपनिषद् स्रथ्याय २ — निरुष्त स्थाप्य समं शरीरं हृदीन्द्रियाणि मनला संनिरुध्य । ब्रह्मोडुपेन प्रतरेत विद्वान्स्रोतांसि सर्वाणि भयावहानि ॥ ८ ॥ प्राणान्प्रपीड्येह सयुक्तचेष्टः चीणे प्राणे नासिकयोष्ट्वसीत । दुष्टाश्वयुक्तमिव वाहमेनं विद्वान्मनो धारयेताप्रमत्तः ॥ ६ ॥ समे ग्रुचौ शर्कराविद्विलालुकाविवर्जिते शब्दजब्वाभयादिमिः । मनोतुकूले न तु चच्चुपीडने गुहानिवाताभयणे प्रयोजयेत् ॥१०॥ इत्यादि.

४ ब्रह्मविद्योपनिषद्, श्रुरिकोपनिषद्, चूर्तिकोपनिषद्, नादविन्दु, ब्रह्मविन्दु, अमृतविन्दु, ध्यानविन्दु, तेजोबिन्दु, योगशिला, योगतत्त्व, हंस । देलो खुसेनकृत-'Philosophy of the Upanishad's.'

क्रावेद में जो परमात्मिचन्तन श्रंकुरायमाया था वही उपनिषदों में पल्खवित पुष्पित होकर नाना शाखा प्रशाखाओं के साथ फल श्रवस्थाको प्राप्त हुआ । इससे उपनिषदकाल में योग मार्ग का पुष्ट रूपमें पाया जाना स्वाभाविक ही है ।

उपनिषदों में जगत, जीव श्रीर परमात्मसंबन्धी जो तात्त्विक विचार है, उसको भिन्न-भिन्न ऋषियों ने श्रपनी दृष्टि से सूत्रों में प्रथित किया, श्रीर इस तरह उस विचार को दर्शन का रूप मिला। सभी दर्शनकारोंका श्रालिरी उद्देश्य मोल ही रहा है, इससे उन्होंने श्रपनी-श्रपनी दृष्टि से तत्त्व विचार करने के बाद भी संसार से खुट कर मोल पाने के साधनों का निर्देश किया है। तत्त्वविचारणों मतभेद हो सकता है, पर श्राचरण यानी चारित्र एक ऐसी वस्तु है जिसमें सभी विचारशील एकमत हो जाते हैं। बिना चारित्रका तत्त्वज्ञान कोरी बातें हैं। चारित्र यह योग का किंवा योगांगों का संवित्र नाम है। श्रतएव सभी दर्शनकारों ने श्रपने श्रपने सत्र ग्रन्थों में साधनरूपसे योगकी उपयोगिता श्रवश्य बतलाई है। यहाँ तक कि —न्याय दर्शन जिसमें प्रमाण पदित्का ही विचार पुख्य है उसमें भी महर्षि गौतम ने योग को स्थान दिया है । महर्षि कणाद ने तो श्रपने वैशेषिक दर्शन में यम, नियम, शौच श्रादि योगांगों का भी महन्त्व गाया है । सांख्यसत्र में योग प्रक्रिया के वर्णन वाले कई

१ प्रमाण्यभ्रमेयसंशयप्रयोजनदृष्टान्तिस्दान्तावयवतर्कनिर्णयवादकल्यवित्वडादेत्वाभासच्छ्रलजातिनिष्रदृश्यानानां तत्वज्ञानान्निःश्रेयसाधिगमः । गौ । स्० १-१-१ ।
धर्मविशेषप्रस्ताद् द्रव्यगुण्कर्मसामान्यविशेषसम्वायानां पदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम् ॥ वै० स्० १-१-४ ॥ श्रथ त्रिविधदुःखात्यन्तिनृत्तिरत्यन्तपुरुवार्थः सां० द० १-१ । पुरुषार्थश्रस्थानां गुणानां प्रतिप्रसवः कैवल्यं
सक्तप्रतिष्ठा वा चितिशक्तिरिति । यो० स्० ४-३३ ॥ श्रनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः
शब्दात ४-४-२२ त्र० स० ॥

सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोचमार्गः। तत्त्वार्थ १-१ जैन० द०। बीद दर्शन का तीसरा निरोध नामक आर्थसत्य ही मोच है।

२ समाधिविशेषाम्यासात् ४-२-३⊏। श्ररायगृहापुत्तिनादिषु योगाम्या-सोपदेशः ४-२-४२ । तदर्थं यमनियमान्यामात्मसंस्कारो योगाचाध्यात्मविष्युपायैः ४-२-४६ ॥

३. म्रभिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुलवासवानप्रस्ययहदानप्रोद्यादि ङ्नव्यत्रमन्त्र-कालनिवमाश्चादृष्टाय । ६-२-२ । म्रयतस्य शुचिभोजनादम्युरयो न विद्यते, नियमाभावाद्, विद्यते वाऽयांन्तरत्वाद् यमस्य । ६-२-८ । सूत्र हैं । ब्रह्मसूत्र में महर्षि बादरायण ने तो तीसरे अध्यायका नाम ही साधन अध्याय रक्खा है, श्रीर उसमें श्रासन ध्यान आदि योगांगों का वर्णन किया है । योगदर्शन तो मुख्यतया योगिवचार का ही अन्य ठहरा, श्रतएव उसमें सांगोपांग योगप्रक्रिया की मीमांसा का पाया जाना सहज ही है । योग के स्वरूप में मतभेद न होने के कारण और उसके पितपादन का उत्तरदायित्व खासकर योगदर्शन के ऊपर होने के कारण अन्य दर्शनकारों ने अपने अपने सूत्र अन्यों में योड़ा सा योग विचार करके विशेष जानकारी के लिए जिज्ञासुश्रों को योगदर्शन देखने की सूचना दे दी है । पूर्व मीमांसा में महिष जैमिनि ने योग का निर्देश तक नहीं किया है सो ठीक ही है, क्योंकि उसमें सकाम कर्मकाएड अर्थात् धूम—मार्ग की ही मीमांसा है । कर्मकाएड की पहुँच स्वर्ग तक ही है, मोच उसका साध्य नहीं । और योग का उपयोग तो मोच के लिये ही होता है ।

जो योग उपनिषदों में स्वित श्रौर स्त्रों में स्तित है, उसी की महिमा गीता में श्रानेक रूप से गाई गई है। उसमें योग की तान कभी कर्म के साथ, कभी मिक के साथ श्रीर कभी ज्ञान के साथ सुनाई देती है । उसके छुठे श्रौर तेरहवें श्रध्याय में तो योग के मौलिक सन्न सिद्धान्त श्रौर योगकी सारी प्रक्रिय श्रा जाती है । इष्ण के द्धारा श्रर्जुन को गीता के रूप में योगशिखा

- १ रागोपद्दिष्यांनम् २-३० । दृत्तिनिरोघात् तस्तिद्धिः २-३१ । धारणा-सनस्वकर्मया तस्तिद्धिः ३-३२ । निरोधश्रुद्धिविधारयाम्याम् ३-३३ । स्थिरसुख-मासनव् ३-३४ ।
- २ त्रासीनः संभवात् ४-१-७ । ध्यानाच ४-१-८ । श्रवकात्वं चापेच्य ४-१-६ । स्मरन्ति च ४-१-१० । यत्रैकाग्रता तत्राविशेषात् ४-१-११ ।
  - रे योगशास्त्राचाध्यातमविधिः प्रतिपत्तव्यः । ४-२-४६ न्यायदर्शन भाष्य ।
  - ४ गीता के अप्रारह अध्याय में पहले छह अध्याय कर्मयोगप्रधान, बीच के छह अध्याय भक्तियोगप्रधान और अंतिम छह अध्याय ज्ञानयोग प्रधान हैं।
  - प्रेमी युद्धीत सततमात्मानं रहित स्थितः ।
     प्रकाकी यतिचतात्मा निराशीरपिरम्रहः ॥१०॥
     शुचौ देशे प्रतिष्ठाप्य स्थिरमासनमात्मनः ।
     नात्युन्छ्रितं नातिनीचं चैलाजिनकुशोत्तरम् ॥११॥
     तत्रेकामं मनः कृत्वा यतिचतेन्द्रियक्रियः ।
     उपविश्यासने युज्याद् योगमात्मविश्चद्वये ॥१२॥

दिला कर ही महामारत के सन्तुष्ट नहीं हुआ। उसके अथक स्वर को देखते हुए कहना पडता है कि ऐसा होना संभव भी न था। श्रतएव शान्तिपर्व श्रीर अनुशासनपूर्व में योगविषयक अनेक सर्ग वर्तमान हैं. जिनमें योग की अप्रेति प्रक्रिया का वर्णन पुनरुक्ति की परवा न करके किया गया है। उसमें बाणशय्या पर लेटे हए भीष्म से बार बार पछने में न तो युद्धि श्वर को ही कंटाला त्राता है. श्रीर न उस सपात्र धार्मिक राजा को शिक्षा देने में भीष्म को ही थकावट मालाम होती है।

थोगवासिष्ठ का विस्तृत महल तो थोग की भिमका पर खडा किया गया है। उसके छड र प्रकरण मानों उसके सदीर्घ कमरे हैं, जिनमें योग से संबन्ध रखनेवाले सभी विषय रोचकतापूर्वक वर्णन किये गए हैं। योग की जो-जो बातें योगदर्शन में संत्रेप में कही गई हैं. उन्हीं का विविधरूप में विस्तार करके ग्रन्थकार ने योगवासिष्ठका कलेवर बहुत बढ़ा दिया है, जिससे यही कहना पहला है कि योगवासिष्ठ योग का प्रन्थराज है।

पराया में सिर्फ परायाशिरोमिया भागवतको ही देखिए. उसमें योग का समधर पद्यों में पुरा वर्णन 3 है।

योगविषयक विविध साहित्य से लोगों की रुचि इतनी परिमार्जित हो गई थी कि तान्त्रिक संप्रदायवालों ने भी तन्त्रप्रन्थों में योग को जगह दी. यहाँ तक कि योग तन्त्र का एक खासा श्रंग बन गया। श्रानेक तान्त्रिक ग्रन्थों में योग की चर्चा है, पर उन सब में महानिर्वाणतन्त्र, षटचक्रनिरूपण झाटि मुख्य 🔭 ।

समं कायशिरोग्रीतं धारयज्ञचलं स्थिर:। संप्रेड्य नासिकाग्रं स्वं दिशश्चानवलोकयन् ॥१३॥ प्रशान्तात्मा विगतभीर्बह्यचारिवते स्थितः । मनः संयम्य मिन्नतो युक्त श्रासीत मत्परः ॥१४॥ श्र० ६ १ शान्तिपर्व १६३, २१७, २४६, २५४ इत्यादि । अनुशासनपर्व ३६. २४६ इत्यादि ।

२ वैराग्य, मुमुद्धव्यवहार, उत्पत्ति, स्थिति, उपशम श्रीर निर्वाण ।

रे स्कन्ध रे श्रध्याय २८ । स्कन्ध ११. श्र० १५, १६, २० श्रादि । ४ देखो महानिर्वागतन्त्र ३ श्रध्याय । देखो Tantrik Texts में इपा

हुन्ना षट्चक्रनिरूपण--पेक्यं जीवात्मनोराहुयौंगं योगविशारदाः।

श्चिवात्मनोरमेदेन प्रतिपत्ति परे विद्वः ॥ प्रद्र ८२

जब नदी में बाद आती है तब वह चारों आरे से बहने लगती है। योग का यही हाल हुआ, और वह आसन, सुद्रा, प्रायायाम आदि बास अंगों में प्रवाहित होने लगा। बास अंगों का मेद प्रमेद पूर्वक हतना अधिक वर्णन किया गया और उस पर हतना अधिक जोर दिया गया कि जिससे वह योग की एक शाला ही आलग वन गईं, जो हुउयोग के नाम से प्रसिद्ध है।

हठयोग के अनेक प्रन्यों में हठयोगप्रदीपिका, शिवसंहिता, घेरपडसंहिता, गोरचपदित, गोरचशतक आदि प्रन्य प्रसिद्ध हैं, जिनमें आसन, बन्ध, सुद्रा, पर्कर्म, कुंमक, रेचक प्रक अदि बाह्य योगांगों का पेट भर भर के वर्णन किया है, और घेरपडने तो चौरासी आसनों को चौरासी लाख तक पहुँचा दिया है।

उक्त इठयोगप्रधान ग्रन्थों में इठयोगप्रदीपिका ही मुख्य है, क्योंकि उसी का विषय श्रन्थ ग्रन्थों में विस्तार रूप से वर्णन किया गया है। योगविषयक साहित्य के जिज्ञासुश्रों को योगतारावली, बिन्दुयोग, योगवीज श्रौर योगकल्पद्रुम का नाम भी भूलना न चाहिए। विक्रम की सबहवीं शताब्दी में मैथिल पिढत भवदेवद्वारा रचित योगनिवन्ध नामक इस्तिलिखत ग्रन्थ मी देखने में श्राया है, जिसमें विष्णुपुराण श्रादि श्रनेक ग्रन्थों के हवाले देकर योगसंबन्धी प्रत्येक विषय पर विस्तृत चर्चा की गई है।

संस्कृत भाषा में योग का वर्णन होने से सर्व साधारण की जिज्ञासा को शान्त न देख कर लोकभाषा के योगियों ने भी श्रपनी श्रपनी जवान में योग का श्रालाप करना श्ररू कर दिया।

महाराष्ट्रीय भाषा में गीता की ज्ञानदेवकृत ज्ञानेश्वरी टीका प्रसिद्ध है, जिसके

समत्वभावनां नित्यं जीवात्मपरमात्मनोः ।
समाधिमाहुर्मुनयः प्रोक्तमष्टाङ्गलब्यम् ॥ ए० ६१
यदत्र नात्र निर्भासः स्तिमितोदिषवत् स्मृतम् ।
स्वरूपशून्यं यद् ध्यानं तत्समाधिर्विधीयते ॥ ए० ६०
त्रिकोणं तत्यान्तः स्फुरति च सततं विद्युदाकाररूपं ।
तदन्तः शुन्यं तत् सकलसुरगर्योः सेवितं चातिगृहम् ॥ ए० ६०
'ब्राहारनिर्हारविहारयोगाः सुसंवृता धर्मविदा तु कार्याः'
पू० ६१

ध्ये चिन्तायाम् स्मृतो षातुश्चिन्ता तत्त्वेन निश्चला । प्र एतद् ध्यानमिह प्रोक्तं सगुणं निर्मुणं द्विषा । सगुणं वर्णमेदेन निर्मुणं केवलं तथा ॥ प्र• १३४ ह हुठे क्रध्याय का भाग नड़ा ही हृदयहारी है। निःसन्देह ज्ञानेश्वरी हारा ज्ञानदेव ने अपने अनुभव और वार्या को अवन्थ्य कर दिया है। सुहीरोबा अंबिय रचित नायसम्प्रदायानुसारी सिद्धान्तसंहिता भी योग के जिज्ञासुझों के लिए देखने की वस्तु है।

कबीर का बीजक प्रत्य योगसंबन्धी भाषासाहित्यका एक सुन्दर मणका है।
ग्रान्य योगी सन्तों ने भी भाषा में ग्रापने ग्रापने योगानुभव की प्रसादी लोगों
को चखाई है, जिससे जनता का बहुत बढ़ा भाग योग के नाम मात्र से मुग्ध बन जाता है।

श्रतएव हिन्दी, गुजराती, मराठी, बंगला श्रादि प्रसिद्ध प्रश्येक प्रान्तीय भाषा में पातज्ञल योगशास्त्र का श्रनुवाद तथा विवेचन श्रादि श्रनेक छोटे बबे प्रन्य बन गये हैं। श्रंभेजी श्रादि विदेशी भाषामें भी योगशास्त्र पर श्रनुवाद श्रादि बहुत कुछ बन गया है, जिसमें बूडका भाष्यटीका सहित मूल पातज्ञला योगशास्त्र का श्रनुवाद ही विशिष्ट है।

जैन सम्प्रदाय निवृत्तिप्रधान है। उसके प्रवर्तक भगवान् महावीर ने बारह साल से ऋषिक समय तक मौन घारण करके सिर्फ ब्रात्मचिन्तन द्वारा योगा-म्यास में ही मुख्यतया जीवन विताया। उनके हजारों शिष्य तो ऐसे ये जिन्होंने घरवार छोड़ कर योगाम्यास द्वारा साधु जीवन बिताना ही पमंद किया था।

जैन सम्प्रदाय के मौिलक प्रन्थ श्रागम कहलाते हैं। उनमें साधुचर्या का जो वर्णन है, उसको देखने से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि पांच यम; तप, स्वाध्याय श्रादि नियम; इन्द्रियजयरूप प्रत्याहार इत्यदि जो योग के खास श्रद्ध है, उन्होंको साधु जीवन का एक मात्र प्राय माना है।

जैन शास्त्रमें योग पर यहां तक भार दिया गया है कि पहले तो वह पुमुद्धुत्रों को आतम चिन्तन के सिवाय दूसरे कायों में प्रवृत्ति करने की संमति हो नहीं देता, और अनिवार्य रूपसे प्रवृत्ति करनी आवश्यक हो तो वह निवृत्तिमय प्रवृत्ति करने को कहता है। इसी निवृत्तिमय प्रवृत्ति का नाम उसमें अष्ठप्रवचन-

१ प्रो॰ राजेन्द्रसास मित्र, स्वामी विवेकानन्द, श्रीयुत् रामप्रसाद श्रादि कृत।

२ 'चउद्सिंहं समग्रसाहस्सीहं स्नुचीसाहं ख्रजिद्यासाहस्सीहं' उववाहसूत्र ।

३ देग्वो श्राचाराङ्ग, सूत्रकृताङ्ग, उत्तराध्ययन, दशवैकालिक, मूलाचार, श्रादि ।

माता है। साधु जीवन की दैनिक श्रीर रात्रिक चर्या में तीसरे प्रहर के सिवाय अन्य तीनों प्रहरों में मुख्यतया स्वाध्याय श्रीर ध्यान करने को ही कहा गया है?।

यह बात भूलनी न चाहिए कि जैन ऋागमों में योगश्चर्य में प्रधानतया ध्यान शब्द प्रयुक्त है। ध्यान के लवण, मेद, प्रभेद, श्रालम्बन ऋादिका विश्तुत वर्णन ऋनेक जैन ऋागमों में है। श्रागम के बाद निर्पुक्ति का नम्बर है। उसमें भी श्रागमगत ध्यान का ही स्पष्टीकरण है। वाचक उमास्वाति कृत तत्वार्थ सूत्र में भी ध्यान का वर्णन है, पर उसमें श्रागम और निर्युक्ति की अपेवा कोई श्रधिक बात नहीं है। जिनमद्रगणी ख्नाश्रमण का ध्यानशतक श्रागमादि उक्त प्रन्यों में वर्णित ध्यान का स्पष्टीकरण मात्र है, यहां तक के योगविषक जैन विचारों में श्रागमोक्त वर्णन की शैली ही प्रधान रही है। पर इस शैली को श्रीमान हरिमद्र सूरि ने एकदम बदलकर तत्कालीन परिस्थिति व लोकरिन के श्रनुसार नवीन परिभाषा देकर और वर्णन शैली ऋपूर्वसी बनाकर जैन योगसाहत्य में नया युग उपस्थित किया। इसके सब्त में उनके बनाये हुए योगबिन्द्र, योगदिशसम्बय, योगविशका, योगशतक श्रीर घोडशक ये प्रम्थ प्रसिद्ध हैं। इन प्रन्थों में उन्होंने सिर्फ जैन—मार्गानुसार योग का वर्णन

उत्तराध्ययन ऋ० २६।

१ देखो उत्तराध्ययन श्र० २४।

१ दिवसस चउरो भाए, कुज्जा भिक्खु विश्वन्त्वयो ।
तश्रो उत्तरगुयो कुज्जा, दिवामागेसु चउसु वि ॥ ११ ॥
पढमं पोरिति सज्भायं, विद्दश्चं भागं भिन्नायद्द ।
तद्दश्चाए गोत्रारकालं, पुणो चउत्थिए सज्भायं ॥ १२ ॥
रति पि चउरो भाए भिक्खु कुज्जा विश्वक्त्वयो ।
तश्रो उत्तरगुयो कुज्जा राई मागेसु चउसु वि ॥ १७ ॥
पढमं पोरिति सज्भायं विद्दश्चं भागं भिन्नायद्द ।
तद्दश्चाए निद्दमोक्लं तु चउत्थिए सुज्जो वि सज्भायं ॥ १८ ॥

३ देखो स्थानाङ्ग ग्र०४ उद्देश्य १। समवायाङ्ग स०४। भगवती शतक-२५, उद्देश्य ७। उत्तराध्ययन ग्र० ३०, श्लोक ३५।

४ देखो श्रावश्यकनियुक्ति कायोत्सर्ग श्रध्ययन गा० १४६२-१४८६ ।

५ देलो अ० ६ सू० २७ से आगे।

६ देखो हारिभद्रीय भ्रावश्यक वृत्ति प्रतिक्रमणाध्ययन प्र० ५८१।

७ यह प्रन्थ जैन प्रन्थावित में उद्धिखित है पू० ११३।

करके ही संतोष नहीं माना है, किन्तु पातक्षत योगसूत्रमें विशित योग प्रक्रिया श्रीर उसकी खास परिभाषाश्चों के साथ जैन संकेतों का मिलान भी किया है । योगहिष्टसमुख्य में योग की श्राठ दृष्टियों का जो वर्षान है 2, वह सारे योग साहित्य में एक नवीन दिशा है।

इन ब्राट दृष्टियों का रवरूप, दृष्टान्त ब्रादि विषय, योग जिज्ञासुत्रों के लिये देखने योग्य है। इसी विषय पर यशोविजयजीने २१, २२, २३, ६४ ये चार द्वात्रिशिकार्ये लिखी हैं। साथ ही उन्होंने संस्कृत न जानने वालोंके दितार्थ ब्राट दृष्टियों की सज्काय भी गुजराती भाषा में बनाई है।

श्रीमान् हरिमद्रस्रि के योगविषयक ग्रन्थ उनकी योगाभिक्वि श्रीर योग विषयक व्यापक बुद्धि के खासे नमूने हैं।

इसके बाद श्रीमाम् हेमचन्द्र सूरिकृत थोग शास्त्र का नंबर श्राता है। उसमें पातञ्जल योगशास्त्र निर्दिष्ट श्राठ योगांगों के कम से साधु श्रीर ग्रहस्य जीवन की श्राचार-प्रक्रिया का जैन शैली के श्रनुसार वर्णन है, जिसमें श्रासन तथा प्राणायाम से संबन्ध रखने वाली श्रनेक बातों का विस्तृत स्वरूप है; जिसको देखने से यह जान पड़ता है कि तत्कालीन लोगों में हटयोग-प्रक्रिया का कितना श्रिषक प्रचार था। हेमचन्द्राचार्य ने श्रपने योगशास्त्र में हरिभद्र सूरि के योगविषयक प्रन्यों की नवीन परिभाषा श्रीर रोचक शैली का कहीं भी उल्लेख नहीं किया है, पर श्रुभचन्द्राचार्य के ज्ञानार्णवगत परस्य, पिएडस्य, रूपस्थ श्रीर स्पातीत प्यान का विस्तृत व स्पष्ट वर्णन किया है। श्रन्त में उन्होंने स्वानुभव से विचित्र, यातायात, रिलष्ट श्रीर युलीन ऐसे मनके चार मेदों का वर्णन करके नवीनता लाने का भी खास कीशल दिखाया है। निस्सन्देह उनका योग शास्त्र जैन तत्त्वज्ञान श्रीर जैन श्राचार का एक पाष्ट्य प्रस्थ है।

- श समाधिरेण एवान्यैः संग्रज्ञातोऽभिषीयते ।
   सम्यक्प्रकर्णरूपेण वृत्यर्थज्ञानतस्तथा ॥४१८॥
   असंप्रज्ञात एषोऽपि समाधिगीयते परैः ।
   निरद्धारोषवृत्त्यादितस्यरूपानुवेषतः ॥४२०॥ इत्यादि ।
   योगीवन्त ।
   योगीवन्त ।
- २ मित्रा तारा बला दीमा स्थिरा कान्ता प्रभा परा। नामानि योगदृष्ठीनां लच्छां च निवोधत ॥ १३॥
- ३ देखो प्रकाश ७-१० तक।
- र १२ वॉं प्रकाश इस्रोक २ं-४।

इसके बाद उपाध्याय-श्रीयशोविजयकृत योग ग्रन्यों पर नजरं ठहरती है। उपाध्यायजी का शास्त्र ज्ञान, तर्क कौशल क्रीर योगानुभव बहुत गम्भीर था। इससे उन्होंने क्रध्यात्मसार, क्रध्यात्मभोपिनषद् तथा सटीक बचीस बचीसीयाँ योग संबन्धी विषयों पर लिखी हैं, जिनमें जैन मन्तव्यों की सूद्म क्रीर रोचक मीमांसा करने के उपरान्त क्रस्य दर्शन क्रीर जैन दर्शन का मिलान भी किया है। इसके सिवा उन्होंने हरिभद्र सूरिकृत योग विशिका तथा षोडशक पर टीका लिख कर प्राचीन गृद तत्वींका स्रष्ट उद्घाटन भी किया है। इतना ही करके वे भन्तुष्ट नशें हुए, उन्होंने महिष् पतञ्जलिकृत योग स्त्रों के उपर एक क्रोटी सी हित्त जैन प्रक्रिया के अनुसार लिखी है, इसलिये उसमें यथासंभव योग दर्शन की मित्तित्वरूप सांख्य-प्रक्रिया को जैन प्रक्रिया के साथ मिलान भी किया है, क्रीर क्रानेक स्थलों में उसका सयुक्तिक प्रतिवाद भी किया है। उपाध्यायजी ने क्रशनी विवेचना में जो मध्यस्थता, गुगुग्राहकृता, सूद्म समन्वय शक्ति क्रीर स्वष्टभाषिता दिखाई है ऐसी दूसरे क्राचार्यों में बहुत कम नजर क्राती है।

एक योगसार नामक प्रन्थ भी श्वेताम्बर साहित्य में है। कर्ताका उल्लेख उसमें नही है, पर उसके दृष्टान्त ख्रादि वर्णन से जान पड़ता है कि देमचन्द्रा-चार्य के योगसास्त्र के ख्राधार पर किसी श्वेताम्बर ख्राचार्य के द्वारा वह रचा गया है। दिगम्बर साहित्य में ज्ञानावर्णय तो प्रसिद्ध ही है, पर ध्यानसार

१ श्रध्यात्मसार के योगाधिकार श्रोर ध्यानाधिकार में प्रधानतया भगवद् गीता तथा पातञ्जल सूत्र का उपयोग करके श्रनेक जैनप्रक्रियाप्रसिद्ध ध्यान विषयं। का उक्त दोनों ग्रन्यों के साथ समन्वय किया है, जो बहुत ध्यान पूर्वक देखने योग्य है। श्रध्यात्मोपनिषद् के शास्त्र, ज्ञान, क्रिया श्रीर साम्य इन चारों योगों में प्रधानतया योगवासिष्ठ तथा तैंत्तिरीय उपनिषद् के वाक्यों का श्रवतरण दे कर तात्विक ऐक्य वतलाया है। योगावतार बत्तीसी में खास कर पातञ्जल योग के पदायों का जैन प्रक्रिया के श्रनुसार स्पष्टीकरण किया है।

२ इसके लिये उनका ज्ञानसार जो उन्होंने श्रंतिम जीवन में लिखा मालूम होता है वह ध्यान पूर्वक देखना चाहिये। शास्त्रवार्तासमुख्य की उनकी टीका (पु॰ १०) भी देखनी श्रावश्यक है।

३ इसके लिये उनके शास्त्रवार्तासमुख्यादि प्रत्य ध्यानपूर्वक देखने चाहिये, श्रीर खास कर उनकी पातझल सूत्रवृत्ति मनन पूर्वक देखने से इमारा कथन अस्वरशः विश्वसनीय मालूम प्रवेगा । श्रीर बोगप्रदीप ये दो इस्तिलिलित प्रन्थ भी इमारे देखने में श्राये हैं, जो पद्यबन्ध श्रीर प्रमाण में छोटे हैं। इसके सिवाय श्वेताम्बर संप्रदाय के योगविषयक प्रन्यों का कुछ विशेष परिचय जैन प्रन्थावित पृ० १०६ से भी मिल सकता है। बस यहाँ तक ही में जैन योगसाहित्य समास हो जाता है।

बौद्ध सम्प्रदाय में जैन सम्प्रदाय की तरह निवृत्ति प्रधान है। मगवान् गौतम बुद्ध ने बुद्धत्व प्राप्त होने से पहले छुट वर्ष तक मुख्यतया ध्यानद्वारा बोगाम्यास ही किया। उनके हजारों शिष्य मी उसी मार्ग पर चलें। मौतिक बौद्धप्रयों में जैन आगमों के समान योग ऋषें में बहुषा ध्यान शब्द ही मिलता है, श्रीर उसमें ध्यान के चार मेद नजर आते हैं। उक्त चार मेद के नाम तथा भाव प्राय: वही हैं, जो जैनदर्शन तथा योगदर्शन की प्रक्रिया में हैं। बौद्ध सम्प्रदाय में समाधिराज नामक प्रत्थ भी है। बैदिक जैन और बौद्ध-संप्रदाय के योग विषयक साहित्य का हमने बहुत संचेप में श्रत्यावश्यक परिचय

१. सो लो ब्राहं ब्राह्मण विविच्चेव कामेहि विविच अकुसलेहि चम्मेहि सिवतक सिवचारं विवेकजं पीतिसुखं पढमज्ञमनं उपसंपत्र विद्यासि; वितक विचारानं वूपसमा अज्ञम्भतं संपसादनं चेतसो एकोदिमावं अवितक अविचारं समाधिजं पीतिसुखं दुतियज्ञानं उपसंपत्र विद्यासि; पीतिया च विरागा उपेक्खको च विद्यासि; सतो च संपजानो सुखं च कायेन पटिसंवेदेसि, यं तं अरिया आचिक्विन्त-उपेक्खको सतिमा सुखविद्यारी ति ततियज्ञमानं उपसंपत्र विद्यासि; सुखस्स च पहाना दुक्वस्स च पहाना पुक्वेव सोमनस्सदोमनस्सानं अर्थंगमा अदुक्विस्मुखं उपेक्खासित पारिसुद्धं चतुत्थज्ञमानं उपसंपत्र विद्यासि—मिज्ञमनिकाये भवभैरवसुलं ।

इन्हीं चार ध्नानों का वर्णन दीघनिकाय सामञ्ज्ञकपत्तासुत्त में है। देखो प्रो. सि. वि. राजवादे कृत मराठी श्रनुवाद पृ. ७२।

बही विचार प्रो. धर्मानंद कौशाम्बीलिखित बुदलीलासार संप्रह में है। देखो ए. १२८।

जैनसूत्र में शुक्तध्यान के मेरों का विचार है, उसमें उक्त सवितर्क त्रादि चार ध्यान जैसा ही वर्णन है। देखो तत्त्वार्थ ग्र० ६ स्० ४१-४४।

योगशास्त्र में संप्रज्ञात समाधि तथा समापिसत्रों का वर्णन है। उसमें भी उक्त सवितर्क निर्वितर्क आदि ध्यान जैसा ही विचार है। पा. सू. पा. १-१७, ४२, ४३, ४४। कराया है, पर इसके विशेष परिचय के लिये— कॅट्लोगस् कॅट्लॉगॉरम्, बो॰ १ ए॰ ४७७ से ४८१ पर जो योगविषयक प्रन्यों की नामाविल है वह देखने योग्य है।

यहां एक बात खास ध्यान देने के योग्य है, वह यह कि यदापि बैदिक साहित्य में अनेक जगह हटयोग की प्रथा को अप्राह्म कहा है, तथापि उसमें हटयोग की प्रधानतावाले अनेक प्रत्यों का श्रीर मार्गों का निर्माण हुआ है। इसके विपरीत जैन और बोद साहित्य में हटयोगने स्थान नहीं पाया है, हतना ही नहीं, बल्कि उसमें हटयोग का स्पष्ट निषेष भी किया है।

### योगशास्त्र-

ऊपर के वर्णन से मालूम हो जाता है कि—योगप्रक्रिया का वर्णन करने-वाले छोटे वहे श्रनेक ग्रन्थ हैं। इन सब उपलब्ध ग्रन्थों में महर्षि पतझलिकृत

१ थिम्राडोरे म्राउफटकृत सिप्फिंग में प्रकाशित १८६१ की म्रावृत्ति । २ उदाहरणार्थः – सतीषु युक्तिष्वेतासु हठाभियमयन्ति ये । चेतस्ते दीपमृत्सुज्य विनिध्नन्ति तमोऽखनैः ॥३७॥

विमृदाः कर्तुमुखुक्ता ये इठाचेततो जयम् । ते निवध्नन्ति नागेन्द्रमुम्मतं विसतन्तुभिः ॥३८॥

चित्तं चित्तस्य वाऽदूरं संस्थितं स्वशारीरकम् ।

साधयन्ति समुत्युज्य युक्ति ये तान्हतान् विदुः ॥३६॥ योगवासिष्ठ-उपशम प्र० सर्ग ६२.

३ इसके उदाहरण में बौद धर्म में बुद भगवान् ने तो शुक्त में कश्चप्रधान तपस्या का आरंभ करके अंत में मध्यमप्रतिपदा मार्ग का स्वीकार किया है— देखो बुदलीलाहारसंग्रह।

जैनशास्त्र में श्रीभद्रवाहुस्वामिने श्रावश्यकिनिर्शुक्ति में 'ऊसासं या यिषंभई' १५२० इत्यादि उक्ति से हठयोगका ही निराकरण किया है। श्रीहेमचन्द्राचार्य ने भी श्रापने योगग्रास्त्र में 'तस्नाप्नोति मनःस्वास्थ्यं प्राणायामैः कदियतं। प्राणस्थायमने पीडा तस्यां स्थात् चित्तविष्द्रवः॥' इत्यादि उक्ति से उसी बात को दोहराया है। श्रीयशोविषयजी ने भी पातञ्जलयोगसूत्र की झपनी वृत्ति में (१-३४) प्राणायाम को योग का श्रानिश्चत साधन कह कर इठयोग का ही निरसन किया है।

योगशास्त्र का श्रासन उत्त्वा है। इसके तीन कारण हैं-१ प्रन्थ की संस्थितता तथा सरखता, २ विषय की स्पष्टता तथा पूर्णता, ३ मध्यस्यभाव तथा स्रतुमव-सिद्धता । यही करण है कि योगदर्शन यह नाम सनते ही सहसा पातक्कल योग-सत्र का स्मरण हो ब्राता है। श्रीशंकराचार्य ने श्रपने ब्रह्मसत्रभाष्य में योग-दर्शन का प्रतिवाद करते हुए जो 'श्रथ सम्यग्दर्शनाम्युपायो योगः' ऐसा उल्लेख किया है, उससे इस बात में कोई संदेह नहीं रहता कि उनके सामने पातखत योगशास्त्र से भिन्न दसरा कोई योगशास्त्र रहा है क्यों कि पातञ्जल योगशास्त्र का श्रारम्भ 'श्रथ योगानुशासनम्' इस सूत्र से होता है, श्रौर उक्त भाष्योक्तिखित बाक्य में भी प्रन्थारम्भसूचक अथशब्द है, यद्यपि उक्त भाष्य में अन्यत्र श्रीर भी योगसम्बन्धी दो र उल्लेख हैं, जिनमें एक तो पातखन योगशास्त्र का संपूर्ण सूत्र ही है. के और दसरा उसका अविकल सूत्र नहीं, किन्त उसके सूत्र से मिलता जुलता है। तथापि 'श्रथ सम्बग्दर्शनाम्यपायो योगः' इस उल्लेख की शब्द-रचना और स्वतन्त्रता की ओर ध्यान देनेसे यही कहना पडता है कि पिछले दो उल्लेख भी उसी भिन्न योगशास्त्र के होने चाहिये. जिसका कि स्रांश 'स्वय सम्पन्दर्शनाभ्यपायो योगः' यह वाक्य माना जाय । ऋस्त, जो कुछ हो. आज हमारे सामने तो पत्रञ्जलि का ही योगशास्त्र उपस्थित है, और वह सर्वेष्रिय है। इसिल्ये बहुत संज्ञेप में भी उसका बाह्य तथा आपन्तरिक परिचय कराना श्चनपयक्त न होगा।

इस योगशास्त्र के चार पाद श्रीर कुल सूत्र १६५ हैं। पहले पादका नाम समाधि, दूसरे का साधन, तीसरे का विभूति, श्रीर चौथे का कैवल्यपाद है। प्रथमपाद में मुख्यतथा योग का स्वरूप, उसके उपाय श्रीर चित्तस्थिरता के

१ ब्रह्मसूत्र २-१-३ भाष्यगत ।

२ ''स्वाध्यायादिष्टदेवतासंप्रयोगः' ब्रह्मसूत्र १-३-३३ भाष्यगत । योगशास्त्र-प्रसिद्धाः मनसः पञ्च वृत्तयः परिग्रह्मन्ते, 'प्रमायाविपर्ययविकरूपनिद्रास्मृतयः नाम' २-४-१२ भाष्यगत ।

पं वायुदेव शास्त्री श्रम्यंकरने श्रपने ब्रह्मसूत्र के मराठी श्रमुवाद के परिशिष्ट में उक्त दो उल्लेखों का योगसूत्रक्य से निर्देश किया है, पर 'श्रय सम्यन्दर्शनाम्युपायो योगः' इस उल्लेख के संबंध में कहीं भी ऊहापोह नहीं किया है।

रै मिलाक्रो पा. २ स. ४।

४ मि**लाफो** पा. १ सु६।

उपायों का वर्षान है। दूसरे पाद में क्रियायोग, ब्राट योगाङ्ग, उनके फल तथा चतर्ब्यं के का मुख्य वर्षान है।

तीसरे पादमें योगजन्य विभूतियों के वर्णन की प्रधानता है। श्रीर चोके बाद में परिशामवाद के स्थापन, विशानवाद के निराकरण तथा कैवल्य श्रवस्था के स्वरूप का वर्णन मुख्य है। महर्षि पतर्ज्ञात्व ने श्रपने योगशास्त्र की नींव सांस्थितिद्वान्त पर डाली है। इसिलिये उसके प्रत्येक पाद के श्रन्त में 'योगशास्त्र सांस्थ्यप्रवचने' इस्तादि उल्लेख मिलता है। 'सांस्थ्यप्रवचने' इस विशेषण से यह स्पष्ट ध्वनित होता है कि सांस्थ्य के सिवाय श्रन्यदर्शन के सिद्धांतों के श्राधार पर भी रचे हुए योगशास्त्र उस समय मौजुद ये या रचे जाते थे। इस योगशास्त्र के ऊपर श्रनेक छोटे बढ़े टीका ग्रन्थ हैं, पर व्यासकृत भाष्य श्रीर वाचस्पतिकृत टीका से उसकी उपादेयता बहत बढ़ गई है।

सब दर्शनों के ब्रन्तिम साध्य के सम्बन्ध में विचार किया जाय तो उसके दो पद्म दृष्टिगोचर होते हैं। प्रथम पद्म का अन्तिम साध्य शाश्वत सुख नहीं है। उसका मानना है कि मुक्ति में शाश्वत सुख नामक कोई स्वतन्त्र वस्तु नहीं है, उसमें जो कुछ है वह दुःख की आ्रात्यन्तिक निष्टति ही। दूसरा पद्म शाश्वनिक सुखलाभको ही मोद्म कहता है। ऐसा मोद्म हो जानेपर दुःख की आत्यन्तिक निष्टति आप ही आप हो जाती है। वेशेषिक, नैयायिक³, सांख्य रे, योग अग्रेर नैदर्शन की अग्रत्यन्तिक निष्टति आप ही आप हो जाती है। वेशेषिक, नैयायिक³, सांख्य रे, योग अग्रेर नैदर्शन की अग्राम है। वेदान्त अग्रेर जैनद्रश्र्न न , दूसरे पद्मके अनुगामी हैं।

१ हेय, हेयहेतु, हान, हानोपाय ये चतुर्व्यूड् कहस्राते हैं। इनका वर्णन सूत्र १६-२६ तक में है।

२ व्यासकृत भाष्य, वाचस्पतिकृत तत्त्ववैद्यारदी टीका, भोजदैवकृत राजमातैंड, नागोबीमष्ट कृत वृत्ति, विज्ञानभिद्यु कृत वार्तिक, योगचन्द्रिका, मिष्णप्रमा, वासरामोदासीन कृत टिप्पण ग्रादि।

३ 'तदत्यन्तविमोच्चोपवर्गः' न्यायदर्शन १-१-२२।

४ ईश्वरकृष्णकारिका १।

५ उसमें हानतत्त्व मान कर दु:ख के श्रात्यन्तिक नाशको ही हान कहा है। ६ बुद्ध भगवान् के तीसरे निरोध नामक श्रायंतत्य का मतत्तव दु:ख नाश

से **है** ।

<sup>े</sup> वेदान्त दर्शन में ब्रह्म को सिष्यदानंदस्वरूप माना है, इसीलिये उसमें नित्यसुख की ऋभिव्यक्ति का नाम ही मोच्च है।

८ जैन दर्शनमें भी ऋात्मा को सुखस्वरूप माना है, इसिलये मोच में स्वाभाविक सुख की ऋभिन्यक्ति ही उस दर्शन को मान्य है।

योगशास्त्र का विषय-विभाग उसके झन्तिम साध्यानुसार ही है। उसकें गौण मुख्य रूप से झनेक सिद्धान्त प्रतिपादित हैं, पर उन सबका संद्धेप में वर्गीकरण किया जाय तो उसके चार विभाग हो जाते हैं। १ हेप २ हेप-हेद्ध १ हान ४ हानोपाय। यह वर्गीकरण स्वयं स्त्रकार ने किया है। और इसीसे भाष्यकार ने योगशास्त्र को चारव्यूहात्मक कहा है। सांख्यसूत्र में भी यही वर्गीकरण है। बुद्ध भगवान् ने इसी चतुव्यूह को आर्यसस्य नाम से प्रसिद्ध किया है। और योगशास्त्र के आठ योगाङ्गों की तरह उन्होंने चौथ आर्य-सस्य के साधनरूप से आर्य अधाङ्मार्ग का उपदेश किया है।

g:ख हेय<sup>3</sup> है, श्रविद्या हेय $^{\vee}$ का कारण है, दुःख का श्रात्यन्तिक नाश हान $^{\vee}$  है, श्रीर विवेकल्याति हान का उपाय $^{\circ}$  है।

उक्त वर्गीकरण की ऋषेचा दूसरी रीति से भी योग शास्त्र का विषय-विभाग किया जा सकता है। जिससे कि उसके मन्तन्यों का ज्ञान विशेष स्पष्ट हो। यह विभाग इस प्रकार है-१ हाता २ ईश्वर ३ जगत् ४ संसार-मोचका स्वरूप, श्रीर उसके कारण।

१ हाता दुःख से खुटकारा पानेवाले द्रष्टा ऋर्यात् चेतन का नाम है। योगःशास्त्र में सांख्य वैदोधिक , नेयायिक, बौद्ध, जैन और पूर्णप्रज्ञ

- १ यथा चिकिसाशास्त्रं च चतुन्पू इम्—रोगो रोगहेतुरारोग्यं भैषज्यमिति एविमदमिप शास्त्रं चतुन्पू इमेव । तद्यथा — संसारः संसारहेतुमीं ह्वो मोह्नोपाय इति । तत्र दुःखबहुत्तः संसारो हेयः । प्रधानपुरुषयोः संयोगो हेयहेतुः । संयोग-स्यात्यन्तिकी निवृत्तिर्हानम् । हानोपायः सम्यग्दर्शनम् । पा० २ स्०१५ भाष्य ।
- २ सम्यक् दृष्टि, सम्यक् संकल्प, सम्यक् वाचा, सम्यक् कर्मान्त, सम्यक् श्राजीव, सम्यक् व्यायाम, सम्यक् स्मृति श्रीर सम्यक् समाघि । वुद्धतीलासार संग्रह, पृ० १५० ।
  - ३ 'दु:खं हेयमनागतम्' २-१६ यो. सू।
  - ४ 'द्रष्ट्रस्ययोः संयोगो हेयहेतुः २-१७ । 'तस्य हेतुरविद्या' २-२४ थो. सू. ।
  - ५ 'तदभावात् संयोगाभावो हानं तद् हरोः कैवल्यम्' २-२६ यो. सू.।
  - ६ 'विवेकख्यातिरविप्तवा हानोपायः' २-२६. यो. सू।
  - ७ 'पुरुषवदुत्वं सि**दं' ईश्**वरकृष्ण कारिका १८।
  - ८ 'ब्यवस्थातो नाना'-३-२-२० वैशेषिक दर्शन ।
  - १ 'पुद्गवाजीवारत्वनेकद्रव्याधि''-५-५ तत्वार्थं सूत्र-भाष्य ।

( मध्व ) दर्शन के समान द्वेतवाद श्रर्थात श्रनेक चेनत माने गरे<sup>२</sup> हैं।

योग शास्त्र चेतन को जैन दर्शन की तरह<sup>3</sup> देह प्रमाय स्त्रयांत् मध्यम-परिमाण वाला नहीं मानता, स्त्रीर मध्यसम्प्रदायकी तरह ऋगु प्रमाय भी नहीं मानता<sup>४</sup>, किन्तु सींख्य<sup>4</sup>, वैशेषिक<sup>8</sup>, नैयायिक स्त्रीर शांकर वेदान्तकी तरह वह उसको व्यापक मानता है<sup>6</sup>।

इसी प्रकार वह चेतन को जैन दर्शनकी तरह परिणामी नित्य नहीं मानता, श्रीर न बौद्ध दर्शन की तरह उकको चुणिक-श्रनित्य ही मानता है, किन्तु सांख्य श्रादि उक्त शेष दर्शनों की तरह ै वह उसे कृटस्थ-नित्न मानता । है।

१ जीवेश्वरिमदा चैव जडेश्वरिमदा तथा । जीवमेदो मिथक्षेव जडजीविमदा तथा ॥ मिथक्ष जडमेदो यः प्रपञ्चो मेदपञ्चकः । सोऽयं सत्योऽप्यनादिश्च सादिश्वेनाशमाप्नुयात् ॥ सर्वदर्शन संग्रह पूर्यीभन्न दर्शन ॥

२ 'कृतार्य' प्रति नष्टमप्यनष्ठं तदस्यसाधारण्त्वात्' २–२२ यो स् । ३ 'असंख्येयमागादिषु जीवानाम्' । १५ । 'प्रदेशसंहारविसर्गाम्यां प्रदीपवत्' १६ । तत्त्वार्यं सूत्र अरु ५ ।

४ देखो 'उत्क्रान्तिगत्यागतीनाम्'। ब्रह्मसूत्र २-३-१८ पूर्यंपञ्च भाष्य। तथा मिलान करी ऋम्यंकर शाब्बी कृत मराठी शांकरभाष्य ऋनुवाद भा• ४ पृ० १५३ टिप्पण् ४६।

५ 'निष्कियस्य तदसम्भवात्' सां ० ६० १-४६ निष्क्रियस्य-विभोः पुरुषस्य गत्यसम्भवात्-भाष्य विज्ञानभिद्ध ।

६ 'विभवान्महानाकाशस्तथा चात्मा ।' ७-१-२२- वै द ।

७ देखो ब्र॰ स २-३-२६ भाष्य।

इसिंबिये कि योगशास्त्र श्चात्मखरूप के विषय में सांख्य सिद्धान्ता-नुसारी है।

६ 'नित्यावस्थितान्यरूपाचि' ३ । 'उत्पादन्ययश्लीम्ययुक्तं सत्।' २६ । 'तद्भावान्ययं नित्यम्' ३०-तत्त्वार्यं सूत्र क्र० ५ भाष्य सहित ।

१० देखो ई० कृ० कारिका ६३ सांख्यतत्त्व कौयुदी । देखो न्यायदर्शन ४-१-१० । देखो ब्रह्मसूत्र २-१-१४ । २-१-२७ । शांकरमाध्य सहित ।

११ देखो योगसूत्र 'सदाज्ञाताश्चित्तद्वचयस्तत्मभोः पुरुषस्य ग्रपरिसामित्वात्' ४-१८ । 'चितेरप्रतिसंकमायास्तदाऽकारापत्तौ स्ववृद्धिसंवेदनम्' ४,२२ । तथा २ ईश्वर के सम्बन्ध में योगशास्त्र का मत सांस्य दर्शन से भिन्न है। सांस्य दर्शन नाना चेतनों के ऋतिरिक ईश्वर को नहीं मानता है, पर योगशास्त्र मानता है। योगशास्त्र—सम्मत ईश्वर का स्वरूप नैयायिक, वैशेषिक ऋादि दर्शनों में माने गये ईश्वर स्वरूप से कुछ भिन्न है। योगशास्त्र ने ईश्वर को एक ऋता व्यक्ति तथा शास्त्रोपदेशक माना है सही, पर उसने नैयायिक ऋादि की तरह ईश्वर में नित्यशान, नित्य इच्छा ऋौर नित्यश्चितिका सम्बन्ध न मान कर इसके स्थान में सस्वगुण का परमप्रकर्ष मान कर तिद्द्वारा जगत् उद्धारादि की सब व्यवस्था घटा वै है।

३ बोगशास्त्र हश्य जगत् को न तो जैन, वैशेषिक, नैयायिक दर्शनं की तरह परमाग्रु का परिणाम मानता हैं, न शांकरवेदान्त दर्शनं की तरह ब्रह्मका विवर्त या ब्रह्म का परिणाम ही मानता है, श्रीर न बौद्ध दर्शनं की तरह रह्न्य या विज्ञानात्मक ही मानता है, किन्तु सांख्य दर्शनं की तरह वह उसको प्रकृतिका परिणाम तथा श्रानादि-श्रानन्त-प्रवाह स्वरूप मानता है।

४ योगशास्त्र में वासना, क्लेश और कर्मका नाम ही संसार तथा वासनाहि का स्त्रभाव स्त्रथांत् चेतन के स्वरूपावस्थान का नाम ही मोद् है। उसमें संसार का मूल कारण ऋविद्या और मोद्य का ग्रुक्य हेतु सम्यग्दर्शन ऋषांत् योग-जन्म विवेकस्थाति माना गया है।

## महर्षि पतञ्जलिकी दृष्टिविशालता

यह पहले कहा जा चुका है कि सांख्य सिद्धांत श्रीर उसकी प्रक्रिया को ले कर पतझित ने श्रपना योगशास्त्र रचा है, तथापि उनमें एक ऐसी विशेषता श्रयांत् दृष्टिविशालता नजर श्राती है जो श्रन्य दार्शनिक विद्वानों में बहुत कम पाई जाती है। इसी विशेषता के कारण उनका योगशास्त्र मानों सर्वदर्शन-

'द्वयी चेयं नित्यता, कूटस्यनित्यता, परिग्रामिनित्यता च । तत्र कूटस्यनित्यता पुरुषस्य, परिग्रामिनित्यता गुग्रानाम्' इत्यादि ४-३३ माध्य ।

१ देलो सांख्य सूत्र १-६२ आदि।

२ यदापि यह व्यवस्था मृत्त योग सूत्र में नहीं है, परन्तु भाष्यकार तथा टीकाकारने इसका उपपादन किया है। देलो पातक्षता योग स्॰ पा १ स् २४ भाष्य तथा टीका।

३ तदा द्रष्टुः स्वरूपावस्थानम् । १-३ योग सूत्र ।

समन्त्रय वन गया है। उदाइरणार्थ सांख्य का निरीश्वरवाद जब वैशेषिक, नैयायिक ख्रादि दर्शनों के द्वारा अञ्झी तरह निरस्त हो गया श्रीर साधारण क्रोकस्वभावका मुकाव भी ईश्वरोपासना को श्रोर विशेष मालूम पड़ा, तब अधिकारिमेद तथा रुचिविचित्रता का विचार करके पतझित ने श्रपने योगमार्ग में ईश्वरोपासना को भी स्थान है दिया, श्रीर ईश्वर के स्वरूप का उन्होंने निष्पद्ध भाव से ऐसा निरूपण् किया है जो सबको मान्य हो सके।

पतझिल ने सोचा कि उपासना करनेवाले सभी लोगों का साध्य एक ही है, किर भी वे उपासना की भिन्नता श्रीर उपासना में उपयोगी होनेवाली प्रतीकों की भिन्नता के व्यामोह में श्रज्ञानवरा श्रापस श्रापस में लड़ मरते हैं, श्रीर इस घार्मिक कलह में श्रपने साध्य को लोक भूल जाते हैं। लोगों को इस श्रज्ञान से हटा कर सत्पय पर लाने के लिये उन्होंने कह दिया कि तुम्हारा मन जिसमें लगे उसी का ध्यान करो। जैसी प्रतीक तुम्हें पसन्द श्रावे वैसी प्रतीक को ही उपासना करो, पर किसी भी तरह श्रपना मन एकाम व स्थिर करो। श्रीर तद्द्रारा परमात्मचिन्तन के सच्चे पात्र बनों। इस उदारता की मूर्तिस्वरूप मतमेदसिहिष्णु श्रादेश के द्वारा पतझिल ने सभी उपासकों को योगमार्ग में स्थान दिया, श्रीर ऐसा करके धर्म के नामसे होनेवाले कलहको कम करनेका उन्होंने सचा मार्ग लोगों को बतलाया। उनकी इस दृष्टि विशालता

- १ 'ईश्वरप्रणिधानादा' १-३३।
- २ 'क्लेशकर्मविपाकाशयैरपरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः' 'तत्र निरतिशयं सर्वेज्ञबीजम्' । पूर्वेषामि गुरुः कालेनाऽनवच्छेदात्',। १-२४, २४, २६ ।
  - १ 'यथाऽभिमतण्यानादा' १-३६ इसी भाव की सूचक महाभारत में यह उक्ति है— ध्यानमुत्पादयस्यत्र, संहिताबल्लसंभयात् । यथाभिमतमन्त्रेण्, प्रण्वाद्यं जपेत्कृती ॥ शान्तिपर्व प्र० १६४ श्लोक. २० श्रीर योगवासिष्ठ में कहा है—

 का श्रासर इब्बन्य गुणुआही आराचार्यों पर भी पड़ा , आर्थेर वे उस मतमेद-सिंह्यणुताकेतत्वकामर्भसमभः गये।

१. पुष्येश्व बत्ताना चैव वत्तैः स्तोत्रेश्व शोमनैः । देवानां पूजनं ज्ञेयं शोचश्रद्धासमन्वितम् ॥ श्रविशेषेण सर्वेषामधिमुक्तिवशेन वा । यहिणां माननीया यस्तवें देवा महात्मनाम् ॥ सर्वान्देवाज्ञमस्यन्ति नैकं देवं समाश्रिताः । जितेन्द्रिया जितकोषा दुर्गायपितरन्ति ते ॥ चारिसंजीवनीचारन्याय एष सतां मतः । नान्यथात्रेष्टसिद्धिः स्याद्विशेषेण्यदिकर्मणाम् ॥ गुणाधिक्यपरिज्ञानाद्विशेषेऽप्येतदिष्यते । श्रद्धेषेण तदन्येषां वृत्ताधिक्ये तथात्मनः ॥

योगबिन्द इलो १६-२०

जो विशेषदर्शी होते हैं, वे तो किसी प्रतीक विशेष या उपासना विशेष को स्वीकार करते हुए भी अन्य प्रकार की प्रतीक मानने वालों या अन्य प्रकार की उपासना करने वालों से द्वेष नहीं रखते, पर जो धर्माभिमानी प्रथमाधिकारी होते हैं वे प्रतीकमेद या उपासनामेद के व्यामोह से ही आपस में लड़ मरते हैं। इस अनिष्ठ तत्त्वको दूर करने के लिये ही श्रीमान् हरिभद्र सूरिने उक्त पद्यों में प्रथमाधिकारी के लिये सब देवों की उपासना को लाभदायक बतलाने का उदार प्रयत्न किया है। इस प्रयत्नका अनुकरण श्री यशोविजयजीने भी अपनी 'पूर्व-सेवाहात्रिशिका' 'आठ दृष्टियों की सफ्साय' आदि प्रन्थों में किया है। एकदेशीय-सम्प्रदायाभिनिवेशी लोगों को समजाने के लिये 'चारिसंजीवनीचार' न्याय का उपयोग उक्त दोनों आचायों ने किया है। यह न्याय बड़ा मनोरखक और शिकापद है।

इस सममावस्त्वक दृष्टान्त का उपनय श्रीज्ञानिवमलाने श्राठ दृष्टि की सक्माय पर किये हुए श्रापने गूजराती टबे में बहुत श्राच्छी तरह घटाया है, जो देखने योग्य है। इसका भाव संचेप में इस प्रकार है। किसी स्त्री ने श्रापनी सखी से कहा कि मेरा पति मेरे श्राधीन न होने से मुझे बड़ा कष्ट है, यह मुन कर उस श्रागन्तुक सखी ने कोई जड़ी खिल्ला कर उस पुरुषको वैल बना दिया, श्रीर वह श्रपने स्थान को चली गई। पतिके बैन बन जाने से उसकी पत्नी दुःखित हुई, पर फिर वह पुरुष रूप बनाने का उपाय न जानने के कारण उस बैक्ष रूप पतिको चराया वैशेषिक, नैयायिक श्रादि की ईश्वर विषयक मान्यता का तथा साधारण खोगों की ईश्वर विषयक श्रद्धा का योगमार्ग में उपयोग करके ही पतझित चुफ न रहे, पर उन्होंने वैदिकेतर दर्शनों के सिद्धान्त तथा मिक्रिया जो योगमार्ग के लिये सर्वथा उपयोगी जान पड़ी उसका मी अपने योगशास्त्र में बड़ी उदारता से संग्रह किया। यद्यपि बौद विद्वान् नागार्जुन के विशानवाद तथा श्रातमपरिणामित्ववाद को युक्तिहीन समभ कर या योगमार्ग में अनुपयोगी समभ कर उसका निरसन चौथे पादमें किया है, तथापि उन्होंने बुद्ध मगवान् के परमित्रय चार आर्थसत्यों का हेय, हेयहेतु, हान और होनोपाय रूपसे स्वीकार नि.संकोच माव से अपने योगशास्त्र में किया है।

जैन दर्शन के साथ योगाशास्त्र का साहरूय तो ऋत्य सब दर्शनों की ऋपेसा ऋषिक ही देखने में ऋतात है। यह बात स्पष्ट होने पर भी बहुतों को विदित ही नहीं है, इनका सभव यह है कि जैन दर्शन के खास ऋभ्यासी ऐसे बहुत कम हैं जो उटारत। पूर्वक योगशास्त्र का ऋवलोकन करनेवाले हों, ऋौर योगशास्त्र के खास ऋभ्यासी भी ऐसे बहुत कम हैं जिन्होंने जैनदर्शन का बारीकी से ठीक. ठीक ऋवलोकन किया हो। इसस्तिये इस विषय का विरोष खुलासा करना यहाँ ऋषासङ्किक न होगा।

करती थी, श्रीर उसकी सेवा किया करती थी। किसी समय श्रचानक एक विद्याधर के मुख से ऐसा मुना कि श्रागर बैल रूप पुरुष को संजीवनी नामक जड़ी चराई जाय तो वह फिर श्रसली रूप धारण कर सकता है। विद्याधर से यह भी सुना कि वह जड़ी श्रमुक वृद्ध के नीचे है, पर उस वृद्ध के नीचे श्रनेक प्रकार की बनस्पति होने के कारण वह स्त्री संजीवनी को पहचानने में श्रसमर्थ थी। इससे उस दु:खित स्त्री ने श्रपने बैलरूपधारी पतिको सब बनस्पतियाँ चरा दों। जिनमें संजीवनी को भी वह बैल चर गया, श्रीर बैल रूप छोड़कर फिर मनुष्य बन गया। जैसे विशेष परीद्धा न होने के कारण उस स्त्री ने सब वनस्पतियों के साथ संजीवनी खिलाकर श्रपने पतिका कृत्रिम बैल रूप छुड़ाया, श्रीर श्रपली मनुष्यत्व को प्राप्त कराया, वैसे ही विशेष परीद्धाविकल प्रथमाधिकारी भी सब देवों की सममाव से उपासना करते करते योगमार्ग में विकास करके इष्ट लगभ कर सकता है।

१ देखो सू० १५, १८। २ दुःख, समुदय, निरोध श्रीर मार्ग ।

योगशास्त्र और जैनदर्शन का सादश्य मुख्यतया तीन प्रकार का है। श शब्द का, २ विषय का श्रीर ३ प्रक्रिया का।

१ मूल योगसूत्र में ही नहीं किन्तु उसके भाष्यतक में ऐसे आतेक शब्द हैं जो जैनेतर दर्शनों में प्रसिद्ध नहीं हैं, या बहुत कम प्रसिद्ध हैं, किन्तु जैन शास्त्र में खास प्रसिद्ध हैं। जैसे-भवप्रत्यय, सिवितक सविचार निर्विचार , महावत, कहत कारित आनुमोदित , प्रकाशावरस्य , सोपकम निरुपकम , बज्रसंहनन , केवली , कुराल, , ज्ञानावरस्यिकमें , सम्यग्जान , केवली ,

१ "भवपत्ययो विदेहपकृततिलयानाम्" योगस्. १-१६ । 'भवपत्ययो

नारकदेवानाम्' तत्त्वार्थं श्र. १-२२ ।

२ ध्यानिवशेषका अर्थ में ही जैनशास्त्र में ये शब्द इस प्रकार हैं 'एकाश्रये सिवतकें पूर्वे' (तत्वार्थ अ. ६-४३) 'तत्र सिवचारं प्रथमम्' भाष्य 'अविचारं वितीयम्' तत्वा-अ ६-४४। योगसूत्र में ये शब्द इस प्रकार आये हैं—'तत्र शब्दार्थज्ञानिकल्यैः संकोणां सिवतकां समापत्तिः' 'स्मृतिपरिशु दौ स्वरूपस्ये वार्थमात्रनिर्मासा निवितकां' 'एतयैव सिवचारा निविचारा च सूच्मविषया व्याख्याता' १-४२, ४३, ४४।

३ जैनशास्त्र में मुनिसम्बन्धी पाँच यमों के लिये यह शब्द बहुत ही प्रसिद्ध है। 'सर्वती विरितिर्महात्रतिमित' तत्त्वार्थ ग्र०७-२ भाष्य। यही शब्द उसी स्वर्थ में योगस्त २-३१ में है।

४ ये शब्द जिस मान के लिये योगसूत्र २-३१ में प्रयुक्त हैं, उसी मान में जैनशास्त्र में भी श्राते हैं, श्रम्तर सिर्फ इतना है कि जैनप्रत्यों में श्रमुपोदित के स्थान में बहुवा श्रमुप्तराब्द प्रयुक्त होता है। देखो-तत्त्वार्थ, श्रम्ण ६-६।

५ यह शब्द योगसूत्र २-५२ तथा ३-४३ में है। इसके स्थान में जैन-शास्त्र में 'ज्ञानावरण' शब्द प्रसिद्ध है। देखा तत्त्रार्थ का. ६-११ क्यादि।

६ ये शब्द योगसूत्र ३-२२ में हैं। जैन कर्मतिययक साहित्य में ये शब्द बहुत प्रसिद्ध हैं। तत्वार्थ में भी इनका प्रयोग हुआ है, देखो-२-५२ भाष्य।।

७ यह शब्द योगसूत्र (३-४६) में प्रयुक्त है। इसके स्थान में जैन प्रन्यों में 'कब्रक्षप्रमनाराचसंहनन' ऐसा शब्द मिजता है। देखो तस्त्रार्थ (ऋ०८-१२) माध्य।

८ योगसूत्र ( २-२७ ) भाष्य, तत्त्वार्थ ( ग्र.० ६-१४ )।

६ देखो योगसूत्र (२-२७) माष्य, तथा दसवैकालिकनिर्युक्ति माथा १८६।

१० देलो योगसूत्र ( २-५१ ) भाष्य तथा श्रावश्यकनिर्युक्त गाथा 🕮 र ।

११ योगसूत्र ( २-२८ ) माध्य, तत्त्वार्थ ( ऋ० १-१ )।

सम्यग्दर्शन भ, सर्वज्ञ भ, चीणक्लेश , चरमदेह आदि । २ प्रमुत, तनु आदि क्लेशावस्था भ, पाँच यम , योगजन्य विभूति, सोपक्रम निरूपक्रम कर्म का स्वरूप, तथा उसके दृष्टान्त, अनेक

१ योगसूत्र (४-१५) भाष्य, तत्त्वार्थ ( ग्र० १-२ )।

२ योगपत्र (३-४६) भाष्य, तत्त्वार्थ (३-४६)।

३ योगसूत्र (१-४) भाष्य । जैन शास्त्र में बहुधा 'द्यीणमोह' 'द्यीणकषाय' शब्द मिलते हैं । देखो तत्त्रार्थ ( ग्र० ६-३८ )।

४ योगसूत्र ( २-४ ) भाष्य, तत्त्वार्थ ( ऋ० २-५२ )।

५ प्रसुत, ततु, विच्छिन्न स्त्रीर उदार इन चार श्रवश्याश्चों का योग (२-४) में वर्णन है । जैनशास्त्र में वही भाव मोहनीयकर्म की सत्ता, उपश्चम ख्योपश्चम, विरोधिप्रकृति के उदयादिकृत व्यवचान श्रीर उदयावस्था के वर्णनरूप से वर्तमान है । देखो थोगसूत्र (२-४) की यशोविजयकृत वृत्ति ।

६ पाँच यमीका वर्णन महाभारत आदि प्रन्थो में है सही, पर उसकी परिपूर्णता "जातिदेशकालसमयाऽनविज्ञन्ताः सार्वभोमा महात्रतम्" ( योगस्त्र २-३१) में तथा दशवैकालिक अध्ययन ४ आदि जैनशास्त्रप्रतिपादित महात्रतों में देखने में आती है।

७ योगसूत्र के तीसरे पाद में विभूतियों का वर्णन है, वे विभूतियों दो प्रकार की हैं। १ वैज्ञानिक २ शारीरिक। ऋतीताऽनागतज्ञान, सर्वभूतकतज्ञान, पूर्वजातिज्ञान, परचितज्ञान, भुवनज्ञान, ताराज्यूहज्ञान, ऋादि ज्ञानिभृतियों हैं। ऋन्तर्थान, हस्तिवज्ञ, परकायप्रवेश, ऋषिमादि ऐश्वर्य तथा रूपलावस्यादि कायसंपत्, इत्यादि शारीरिक विभृतियों हैं। जैनशास्त्र में भी ऋवधिज्ञान, मनः-पर्यायज्ञान, जातिस्मरण, पूर्वज्ञान ऋादि ज्ञानलिध्यों हैं, और ऋामीषि, विमृत्तीयिष, रलेष्मीपिष, सर्वायिष, जेवाचारण, विद्याचारण, वैकिय, ऋाहारक ऋादि शारीरिक लिध्यों हैं। देखो ऋावश्यकनिर्युक्त (गा० ६६, ७०) लिख्य विभृतिका नामान्तर है।

्योगभाष्य श्रीर जैनवन्यों में सोशकम निष्यकम श्रायुक्कमें का स्वरूप विल्कुल एकसा है, इतना ही नहीं बल्कि उस स्वरूप को दिखाते हुए भाष्यकार ने यो. स. १–२२ के भाष्य में श्राद्ध वस्त्र श्रीर तृष्याश्चि के जो दो दृष्टान्त लिखे हैं, वे श्रावश्यकिविर्युक्ति (गाया–६५६) तथा विशेषावश्यक भाष्य (गाया–३०६१) श्रादि जैनग्रास्त्र मं सर्वत्र प्रसिद्ध हैं, पर तत्त्वार्थ (ग्राय–२. ५२) के भाष्य में दो दृष्टान्तों के उपरान्त एक तीसरा गिष्तविषयक दृष्टान्त भी लिखा

#### कायोंका निर्माण आदि !

३ परिगामि-नित्यता द्वार्थात् उत्पाद्, व्यय, श्रीव्यरूप से त्रिरूप वस्तु मान कर तदनुसार धर्मधर्मी का विवेचन र इत्यादि ।

है। इस विषय में उक्त व्यासभाष्य श्रीर तत्त्वार्थभाष्यका शाब्दिक साहश्य भी बहुत श्रिषक श्रीर श्रथंसूचक है—

"यथाऽऽर्द्रवस्त्रं वितानितं लघीयसा कालेन ग्रुष्येत् तथा सोपकमम् । यथा च तदेव संपिष्टितं चिरेण संग्रुष्येद् एवं निरुपकमम् । यथा चाग्निः ग्रुष्के कत्त्वे संपिष्टितं चिरेण संग्रुष्येद् एवं निरुपकमम् । यथा चाग्निः ग्रुष्के कत्त्वे मुक्तो वातेन वा समन्ततो युक्तः त्त्रेपीयसा कालेन दहेत् तथा सोपकमम् । यथा वा "स एवाऽग्निरतृण्राशौ कमशोऽवयवेषु न्यस्तिश्चरेण दहेत् तथा निरुपकमम्" (योग. ३–२२) भाष्य । "यथा हि संहतस्य ग्रुष्कस्थापि तृण्याशेरवयवशः क्रमेण दश्चमानस्य चिरेण दाहो भवति, तस्यै शिथिलप्रकीर्णोपचितस्य सर्वतो युग्पदादीपितस्य पवनोपकमामिहतस्याग्रु दाहो भवति, तद्वत् । यथा वा संख्यानाचार्यः करणलाववार्यं गुणकारभागहाराभ्यां राशि छेदावेवापवर्तयति न च संख्येयस्यार्थस्याभावो भवति, तद्वदुपक्रमामिहतो मरणसमुद्रपातदुःखार्तः कर्मप्रत्ययमनाभोग-योगपूर्वकं करणविशेषमृत्याद्य फलोपभोगलाघवार्यं कर्मापवर्तयति न चास्य फलाभाव हिते ॥ किं चान्यत् । यथा वा घौतपटो जलार्द्र एव संहतश्चिरेण शोषमुपयाति । स एव च वितानितः सूर्यरिमवाय्वभिहतः विग्रं शोषमुपयाति ।" श्रुष्ठ २–५२ भाष्य ।

- १ योगवल से योगी जो ख्रानेक शागीरों का निर्माण करता है, उसका वर्णन योगसूत्र (४-४) में है, यही निषय वैकिक-ख्राहारक-लिवरूप से जैनग्रन्थों में वर्णित है।
- २ जैनशास्त्र में वस्तु को द्रव्यपर्यायस्वरूप माना है। इसीलिये उसका खद्धण तत्त्वार्थ ( श्र.० ५.-२६ ) में "उत्पादव्ययभीव्ययुक्तं सत्" ऐसा किया है। शोगसूत्र ( ३-१३, १४ ) में जो घर्मधर्मी का विचार है वह उक्त द्रव्यपर्याय-उमयरूपता किंवा उत्पाद, व्यय, भीव्य इस त्रिरूपता का ही चित्रण है। भिक्रता सिर्फ दोनों में इतनी ही है कि-योगसूत्र सांख्यसिद्धान्तानुसारी होने से "श्रदेते चितिराक्तेः परिणामिनो भावाः" यह सिद्धान्त मानकर परिणामवाद का अर्थात् धर्मलक्षणावस्थापरिणाम का उपयोग सिर्फ जडमाग में श्रर्थात् प्रकृति में करता है, चेतन में नहीं। श्रीर जैनदर्शन तो "सर्वे भावाः परिणामिनः" ऐसा सिद्धान्त मानकर परिणामवाद अर्थात् उत्पादव्यदूष्ट्य पर्यायका उपयोग जड चेतन

इसी विचारसमता के कारण भीमान हरिभद्र जैसे जैनाचायों ने महर्षि पत्रज्ञाल के प्रति अपना हार्दिक आदर प्रकट करके आपने योगविषयक प्रन्थों में गराग्राहकता का निर्मीक परिचय पूरे तौर से दिया है। श्रीर जगह जगह पतकाल के योगशास्त्रगत खास साङ्गतिक शब्दों का जैन सङ्गतों के साथ मिलान करके सङ्गीर्ग-दृष्टिवालों के लिये एकताका मार्ग खोल र दिया है। जैन विद्वानः व्याविजयवाचकने हरिभद्रस्रिस्चित एकता के मार्ग को विशेष विशाल बनाकर क्षा के बोगसत्र को जैन प्रक्रिया के अनुसार समकाने का थोड़ा किन्त मार्मिक प्रयास किया 3 है। इतना ही नहीं बल्कि श्रापनी बनीसियों में जन्होंने पतम्बलि के योगसत्रगत कुछ विषयों पर खास बन्नीसियाँ भी रची ध हैं। इन सब बातों को संदोप में बतलाने का उद्देश्य यही है कि महर्षि पतस्त्रिक की दृष्टिविशालता इतनी श्राधिक थी कि सभी दार्शनिक व साम्प्रदायिक विद्वान् योगशास्त्र के पास आते ही श्रपना साम्प्रदायिक अभिनिवेश भूल गये और एकरूपताका अनुभव करने लगे। इसमें कोई संदेह नहीं कि-महर्पि पतञ्जलि की दृष्टिविशालता उनके विशिष्ट योगानुभव का ही फल है. क्योंकि-जब कोई भी मनुष्य शब्दज्ञान की प्राथमिक भूमिका से आगे बढ़ता है तब बह शब्द की पूछ न खींचकर चिन्ताशान तथा भावनाशान" के उत्तरोत्तर श्रधिकाधिक एकता वाले प्रदेश में श्रभेद श्रानन्द का श्रन्भव करता है।

दोनों में करता है। इतनी भिन्नता होने पर भी परिणामवाद की प्रक्रिया दोनों में एक सी है।

१ उक्तं च योगमार्गज्ञैस्तपोनिधूतकल्मषैः ।

भावियोगहितायोच्चैमंहिदीपसमं वचः ।। योग. बि. श्लो. ६६ ।

टीका—'उक्तं च निरूपितं पुनः योगमार्गहैरध्यात्मविद्धिः पतञ्जलि-प्रमृतिभिः' ॥ "एतत्प्रधानः सच्छादः शीलवान् योगतत्परः जानात्यती-द्वियानर्थास्तया चाह महामितः'' ॥ योगदृष्टिसमुच्चय श्लो. १०० ॥ टीका 'तथा चाह महामितः पतञ्जलिः' । ऐसा ही भाव गुण्याही श्रीयशोविजयजी ने श्रुपनी योगावतारद्वात्रिशिका में प्रकाशित किया है । देलो-श्लो. २० टीका ।

२ देखो योगबिन्दु श्लोक ४१८, ४२०।

३ देखो उनकी बनाई हुई पातञ्जलसूत्रवृत्ति ।

४ देखो पातञ्जलयोगलल्याविचार, योगावतार, क्लेशहानोपाय श्रीर योगमा-हात्म्य द्वात्रिशिका ।

५ शब्द, चिन्ता तथा भावनाजान का स्वरूप श्रीयशोविजयजी ने श्रध्यात्मी-

चा० हरिभद्र की योगमर्ग में नवीन दिशा-

श्रीहरिभद्र प्रसिद्ध जैनाचार्यों में एक हुए । उनकी बहुश्रुतता, सर्वतोगुली प्रतिभा. मध्यस्थता और समन्वयशक्ति का पूरा परिचय कराने का यहाँ प्रसंग नहीं है। इसके लिये जिज्ञास महाशय उनकी कृतियों को देख लेवें। हरिभष्टसरि की शतम्ली प्रतिभा के स्रोत उनके बनाये हुए चार ऋनुयोगवियषक श्रान्थों में ही नहीं बल्कि जैन न्याय तथा भारतवर्षीय तत्कालीन समग्र दार्शनिक सिद्धान्तों की चर्चावाले र प्रम्थों में भी वहे हुए हैं। इतना करके ही उनकी प्रतिभा मौन न हरूँ, उसने योगमार्ग में एक ऐसी दिशा दिखाई जो केवल जैन योगसाहित्य में हीं नहीं बल्कि स्रोर्यजातीय संपूर्ण योगविषयक साहित्य में एक नई वस्तु है। जैनशास्त्र में श्राध्यात्मिक विकास के कम का प्राचीन वर्णन चौदह गुणस्थानरूप से, चार ध्यान रूप से और बहिरात्म आदि तीन अवस्थाओं के रूप से मिलता है। हरिमद्रसूरि ने उसी श्राध्यात्मिक विकास के क्रम का योगरूप से वर्णन किया है। पर उसमें उन्होंने जो शैली रक्खी है वह अभीतक उपलब्ध योगविषयक साहित्य में से किसी भी ग्रंथ में कम से कम हमारे देखने में तो नहीं श्राई है। हरिभदसरि श्रापने ग्रन्थों में श्रानेक<sup>3</sup> योगियों का नामनिर्देश करते हैं। एवं योग-विषयक प्रम्यों का उल्लेख करते हैं जो श्रभी प्राप्त नहीं हैं। संभव है उन श्रापाप्य ग्रन्थों में उनके वर्णन की सी शैली रही हो, पर हमारे लिये तो यह वर्णनशैली और योग विषयक वस्तु बिल्कुल अपूर्व है। इस समय इरिभद्रसूरि के योगविषयक चार प्रनथ प्रसिद्ध हैं जो हमारे देखने में आये हैं। उनमें से षोडशक श्रीर योगविंशिका के योगवर्णन की शैली श्रीर योगवस्त एक ही है। योगबिन्द की विचारसरकी और वस्त योगविंशिका से जदा है। योगदृष्टिसमञ्चय की विचार-

पनिषद् में लिखा है, जो ब्राध्यात्मिक लोगों को देखने योग्य है—श्रध्यात्मोपनि-वद श्लो॰ ६५, ७४।

१ द्रव्यानुयोगविषयक-धर्मसंब्रह्णो म्नादि १, गणितानुयोगविषयक-सेन-समास टीका म्नादि २, चरणकरणानुयोगविषयक-पञ्चवस्तु, धर्मान्नन्दु म्नादि ३, वर्मक्रयानुयोगविषयक-समराह्बकहा म्नादि ४ ग्रन्थ मुख्य है।

२ श्रनेकान्तजयपताका, वड्दर्शनसमुचय, शास्त्रवात्तीसमुद्धय श्रादि ।

३ गोपेन्द्र (योगनिन्दु श्लोक, २००) कालातीत (योगनि दु श्लोक ३००) पतञ्जलि, भदन्तभास्करबन्धु, भगवदन्त (त्त ) वादी (योगहिष्टि० श्लोक १६ टीका )।

४ योगनिर्ण्य श्रादि (योगदृष्टि॰ रुलोक १ टीका )।

घारा श्रीर वश्तु योगबिंदु से भी जुदा है। इस प्रकार देखने से यह कहना पड़ता है कि हरिभद्रसूरि ने एक ही श्रध्यात्मिक विकास के क्रम का चित्र भिन्न भिन्न प्रन्थों में भिन्न भिन्न वस्तु का उपयोग करके तीन प्रकार से खींचा है।

काल की अपूर्वप्रित लंबी नहीं में वासनारूप संसार का गहरा प्रवाह बहता है. जिसका पहला छोर ( मल ) तो श्रनादि है, पर दूसरा ( उत्तर ) छोर सान्त है। इस लिये ममत्त्रक्षों के वास्ते सब से पहले यह प्रश्न बड़े महत्त्व का है कि उक्त अनादि प्रवाह में आध्यात्मक विकास का आरम्भ कव से होता है ? और उस आरंभ के समय आतमा के लज्जण कैसे हो जाते हैं ? जिनसे कि आरंभिक श्राध्यात्मिक विकास जाना जा सके । इस प्रश्न का उत्तर श्राचार्य ने योगीबद में दिया है। वे कहते हैं कि-- ''जब ब्रात्मा के ऊपर मोह का प्रभाव घटने का आरंभ होता है. तभी से आध्यात्मक विकास का सत्रपात हो जाता है। इस सूत्रपात का पूर्ववर्ती समय जो आध्यात्मिकविकासरहित होता है, वह जैनशास्त्र में श्रचरमपुद्रगलपुरावर्त के नाम से प्रसिद्ध है । श्रीर उत्तरवर्ती समय जो श्राध्या-त्मिक विकास के क्रमवाला होता है. वह चरम पुद्गलपरावर्त के नाम से प्रसिद्ध है। श्रचरमपुदगलपरावर्त श्रीर चरमपुदगलपरावर्तनकाल के परिमाण के बीच सिंधु श्रीर बिंदु का सा अन्तर होता है। जिन आत्मा का संसारप्रवाह चरम-पुद्गलपरावर्त्तपरिमाण शेप रहता है उसको जैन परिभाषा में 'श्रपुनर्वंधक' श्रीर सौंख्यपरिभाषा में 'निवृत्ताधिकार प्रकृति' कहते हैं । श्रपनर्वन्धक या निवृत्ता-विकारप्रकृति श्रात्मा का श्रान्तरिक परिचय इतना ही है कि उसके ऊपर मोह का दबाब कम होकर उलाटे मोह के ऊपर उस आतमा का दबाव शुरू होता है। वही श्राध्यात्मिक विकास का बीजारोपण है। यहाँ से योगमार्ग का श्रारम्भ हो जाने के कारण उस श्रात्मा की प्रत्येक प्रवृत्ति में सरलता, नम्रता, उदारता, परी-पकारपरायणता श्रादि सदाचार वास्तविकरूप में दिखाई देते हैं। जो उस विका-सोत्मल श्रात्मा का बाह्य परिचय है"। इतना उत्तर देकर श्राचार्य ने योग के आरंभ से लेकर योग की पराकाष्टा तक के आध्यात्मक विकास की क्रमिक वृद्धि को स्पष्ट समभाने के लिये उसको पाँच भूमिकाश्चों में विभक्त करके हर एक भूमिका के लक्कण बहत स्पष्ट दिखाये 3 हैं। श्रीर जगह जगह जैन परिभाषा के

१ देखो मुक्त्यद्वेषद्वात्रिंशिका २८।

२ देखो योगबिन्दु १७८, २०१।

३ योगिबिन्दु, ३१, ३५७, ३५६, ३६१, ३६३, ३६५।

साथ बौद तथा योगदर्शन की परिभाषा का मिलान कर के परिभाषामेंद की दिवार की तोड़कर उसकी श्रोट में ख्रिपी हुई योगवस्तु की भिल्नभिलदर्शनसम्मत एकरूपताका स्कृट प्रदर्शन कराया है। श्रम्थात्म, मावना, ध्यान, समता श्रोर हित्तसंच्य ये योगमार्ग की पाँच मूमिकाय हैं। इनमें से पहली चार को पतंजिल संग्रतात, श्रीर श्रान्तिम भूमिका को श्रसंग्रतात कहते हैं। यही संचेप में योगनिंदु की वस्तु है।

योगदृष्टिसमुचय में अध्यातिमक विकास के क्रमका वर्णन योगिबन्दु की अपेचा दूसरे दंग से हैं। उसमें आध्यातिमक विकास के प्रारंभ के पहले की संधितिको अर्थात् अचरमपुरदृत्वपरावर्त्तपरिमाण संसारकालीन आदमा की स्थिति को ओगदृष्टि कहकर उसके तरतमभाव को अनेक दृष्टांत द्वारा समभाया हैं, और पीछे, आध्यातिमक विकास के आरंभ से लेकर उसके अंत तक में पाई जानेवाली योगावस्था को योगदृष्टि कहा है। इस योगावस्था की क्रमिक वृद्धि को समभाने के लिये संचेप में उसे आठ भूमिकाओं में बाँट दिया हैं। वे आठ भूमिकायें उस अन्य में आठ योगदृष्टि के नाम से प्रसिद्ध हैं । इन आठ दृष्टिओं का विभाग पातंजलयोगदृश्चनप्रसिद्ध यम, नियम, आसन, प्राचायाम आदि योगांगों के आधार पर किया गया है, अर्थात् एक एक दृष्टि में एक एक योगांगका सम्बन्ध मुख्यतया बतलाया है। पहली चार दृष्टियों योग की प्रारम्भिक अवस्था रूप होने से उनमें अविद्या का अल्प अंश रहता है। जिसको प्रस्तुत में अवेद्यसंबेद्यपद कहा हैं । अगली चार दृष्टिओं में अविद्या का अंश विल्कुल नहीं रहता। इस भाव को आचार्य ने वेद्यसंवेद्यपद शब्द से बताया है। इसके सिवाय प्रस्तुत ग्रंथ में पिछली चार दृष्टिओं के सयय पाये जानेवालें विश्वष्ट

- १ "यरसम्यग्दर्शनं बोधिस्तत्मधानो महोदयः । सत्त्वोऽस्तु बोधिसत्त्वस्तद्वन्तैषोऽन्वर्थतोऽपि हि ॥ १७३ ॥ वरबोधिसमेतो वा तीर्थकृद्यो मविष्यति । तथामव्यत्वतोऽसौ वा बोधिसत्त्वः सतां मतः" ॥ २७४ ॥—योगिनिन्दु ।
- २ देखो योगबिंदु ४२८, ४२०।
- ३ देखो-योगदृष्टिसमुचय १४।
- પ્ર,, ,, હપ્ર!
- ६ ,, ,, ७३।

श्चाध्यात्मिक विकास को इच्छायोग, शास्त्रयोग श्रीर सामर्थ्योग ऐसी तीन योगभूमिकाश्रों में विभाजित करके उक्त तीनों योगभूमिकाश्रों का बहुत रोचक वर्ष्युन किया है ।

स्राचार्य ने स्रन्त में चार प्रकार के योगियों का वर्णन करके योगशास्त्र के स्रविकारी कौन हो सकते हैं, यह भी बतला दिया है। यही योगदृष्टिसमुख्य की बहत संज्ञिस वस्तु है।

योगविभिका में ब्राध्यात्मिक विकास की प्रारम्भिक ब्रावस्था का वर्णन नहीं है. किन्तु उसका पृष्ट अवस्थाओं का ही वर्णन है। इसी से उसमें मुख्यतया योग के ऋषिकारी त्यागी ही माने गए हैं। प्रस्तत प्रनथ में त्यागी एहस्थ ऋौर साधकी आवश्यक किया को ही योगरूप बतला कर उसके द्वारा आध्यात्मिक विकास की क्रिमिक वृद्धिका वर्णन किया है। श्रीर उस श्रावश्यक क्रिया के द्वारा योग को पाँच भूभिकाओं में विभाजित किया गया है। ये पाँच भूमिकाएँ उसमें स्थान, शब्द, ऋर्थ, सालंबन ऋरेर निरालंबन नाम से प्रसिद्ध हैं। इन पाँच भूमिकात्रों में कर्मयोग और ज्ञानयोग की घटना करते हुए आचार्य ने पहलो दो भूमिका श्रों को कर्पशेग कहा है। इसके सिवाय प्रत्येक भूमिका श्रों में इच्छा. प्रवृति, स्थैयं श्रीर शिद्धिरूप से श्राध्यात्मिक विकास के तरतमभाव का प्रदर्शन कराया है। श्रीर उस प्रत्येक भूभिका तथा इच्छा, प्रदृति श्रादि श्रवान्तर स्थिति का लच्चण वहत स्पष्ट रूप से वर्णन किया है र । इस प्रकार उक्त पाँच भूमिकाओं की अन्तर्गत निम्न निम्न स्थितिओं का वर्णन करके योग के ग्रासी भेद किए हैं। ग्रीर उन सबके खदाण बतलाए हैं. जिनको ध्यान-पूर्वक देखनेवाला यह जान सकता है कि मैं विकास की किस सीड़ी पर खडा हैं। यही योगविंशिका की संजित वस्त है।

उपसंहार—

विषय की गहराई और अपनी अपूर्णता का खयाल होते हुए भी यह प्रयास इस लिए किया गया है कि अवतक का अवलोकन और स्मरण संत्रेष में भी लिपिबद हो जाय, जिससे भविष्य में विशेष प्रगति करना हो तो इस विषय का प्रथम सोपान तैयार रहे। इस प्रवृत्ति में कई मित्र मेरे सहायक हुए है जिनके नामोल्लेख मात्र से कृतज्ञता प्रकाशित करना नहीं चाहता। उनकी आदरणीय स्मृति मेरे हृदय में अल्पड रहेगी।

१ देखो योगदृष्टिसमुचय २-१२।

२ योगविशिका गा० ५,६।

पाठकों के प्रति एक मेरी स्चना है। वह यह कि इस निबन्ध में अपनेक सास्त्रीय पारिभाषिक शब्द आप हैं। खास कर अपनिम भाग में जैन पारिभाषिक शब्द आप हैं। खास कर अपनिम भाग में जैन पारिभाषिक शब्द आधिक हैं, जो बहुतों को कम विदित होंगे। उनका मैंने विशेष खुलासा नहीं किया है। पर खुलासा वाले उन प्रंथों के उपयोगी स्थल का निर्देश कर दिया है। जिससे विशेष जिज्ञासु मृलग्रंथ द्वारा ही ऐसे कठिन शब्दों का खुलासा कर सकेंगे। अपनर यह सैंजिस निबन्ध न होकर खास पुस्तक होती तो इसमें विशेष खुलासों का भी अवकाश रहता।

इस प्रवृत्ति के लिए मुक्त को उत्साहित करने वाले गुजरात पुरातत्व संशो-घन मन्दिर के मंत्री परीख रसिकलाल छोटाक्वाल हैं जिनके विद्याप्रेम को मैं भूल नहीं सकता।

🕏० १६२२ 🕽

[ योगदर्शन-योगबिंदु भूमिका



# प्रतिभामूर्ति सिद्धसेन दिवाकर

भारतीय दर्शन ऋध्यात्मलच्य हैं। पश्चिमीय दर्शनों की तरह वे मात्र बुद्धि प्रधान नहीं हैं। उनका उद्गम ही ब्रात्मशुद्धि की दृष्टि से हुत्र्या है। वे ब्रात्मतत्त्व को ब्रौर उसकी शुद्धि को लच्य में रख कर ही बाह्य जगत का भी विचार करते हैं। इसलिए सभी ब्राप्तिक भारतीय दर्शनों के मौलिक तत्त्व एक से ही हैं।

जैन दर्शन का स्रोत भगवान् महावीर और पार्श्वनाय के पहले से ही किसी न किसी रूप में चला आ रहा है यह वस्तु इतिहाससिद्ध है। जैन दर्शन की दिशा चारित्र-प्रधान है जो कि मृल आधार आत्म शुद्धि की दृष्टि से विशेष संगत है। उसमें ज्ञान, भिक्त आदि तत्वों का स्थान अवश्य है पर वे!सभी तत्व चारित्र-पर्यवसायी हों तभी जैनत्व के साथ संगत हैं। केवल जैन परंपरा में ही नहीं बल्कि वैदिक, बौद्ध आदि सभी परंपराओं में जब तक आध्यात्मिकता का प्रधान्य रहा या वस्तुतः उनमें आध्यात्मिकता जीवित रही तब तक उन दर्शनों में तर्क और वाद का स्थान होते हुए भी उसका प्रधान्य न रहा। इसीलिए हम सभी परम्पराओं के प्राचीन ग्रन्थों में उतना तर्क और वादतास्डव नहीं पाते हैं जितना उत्तरकालीन ग्रन्थों में।

श्राध्यास्मिकता श्रीर त्याग की सर्वसाधारण में निःसीम प्रतिष्ठा जम चुकी थी। श्रतण्व उस उस आध्यास्मिक पुरुष के श्रासपास सम्प्रदाय भी श्रपने आप जमने लगते थे। जहाँ सम्प्रदाय बने कि फिर उनमें मूल तत्त्व में भेद न होने पर भी लोटी लोटी बातों में श्रीर श्रवान्तर प्रश्नों में मतभेद श्रीर तज्जन्य विवादों का होता रहना स्वाभाविक है। जैसे जैसे सम्प्रदायों की नींव गहरी होती गई श्रीर वे फैलने लगे वैसे नैसे उनमें परस्पर विचार-संवर्ष भी बढ़ता चला। जैसे श्रमेक लोटे बहे राज्यों के बीच चढ़ा-ऊतरी का संवर्ष होता रहता है। राजकीय संवर्षों ने यदि लोकजीवन में लोभ किया है तो उतना ही लोभ बल्कि उससे भी श्रिषक लोभ साम्प्रदायिक संवर्ष ने किया है। इस संवर्ष में पड़ने के कारण सभी श्राध्यात्मिक दर्शन तर्कप्रधान बनने लगे। कोई श्रागे तो कोई पंछे पर सभी दर्शनों में तर्क श्रीर न्याय का बोलबाला शुद हुश्रा। प्राचीन समय में जो श्रान्वीत्विकी एक सर्वसाधाग्य खास विद्या यी उसका श्राधार लेकर वीरे चीरे सभी सम्प्रदायों ने श्रपने दर्शन के श्रनुकुल श्रान्वीत्विकी की रचना की। मूल श्रान्वीत्विकी विद्या वैशेषक दशन के साथ धुल मिल गई पर उसके आधार से कभी बौद-परम्परा ने तो कभी मीमांसकों ने, कभी सांख्य ने तो कभी

जैनों ने, कभी ऋदेत वेदाःत ने तो कभी ऋन्य वेदान्त परम्परास्रों ने स्रपनी स्वतन्त्र ऋान्वीक्षिकी की रचना शुरू कर दी। इस तरह इस देश में प्रत्येक प्रधान दर्शन के साथ एक या दूसरे रूप में तर्कविद्या का सम्बन्ध स्त्रनिवार्य हो गया।

जब प्राचीन ऋान्वीविकी का विशेष बल देखा तब बौदों ने संभवतः सर्व प्रथम ऋलग स्वानुकूल आ्रान्वीविकी का खाका तैथार करना शुरू किया। संभवतः फिर मीमांसक ऐसा करने लगे। जैन सम्प्रदाय अपनी मूल प्रकृति के अनुसार अधिकतर संयम, त्याग, तपस्या आदि पर तिशेष भार देता आ रहा था; पर आसपास के बातावरण ने उसे भी तर्कविद्या की और मुकाय। जहाँ तक इम जान पाये हैं, उससे मालूम पड़ता है कि विक्रम की ५ वीं शताब्दी तक जैन दर्शन का खास मुकाव स्वतंत्र तर्क विद्या की अशेर न था। उसमें जैसे लैसे संस्कृत भाषा का अध्ययन प्रवल होता गया वैसे वैसे तर्क विद्या का आकर्षण भी बढ़ता गया। पांचवीं शताब्दी के पहले के जैन वाङ्मय और इसके बाद के जैन वाङ्मय में हम स्पष्ट भेद देखते हैं। अब देखना यह है कि जैन वाङ्मय के इस परिवर्तन का आदि स्वधार कीन है १ श्रार उसका स्थान भारतीय विद्वानों में कैसा है १

#### आदि जैन तार्किक-

जहाँ तक में जानता हूँ, जैन परम्परा में तर्क विद्या का श्रीर तर्क प्रधान संस्कृत बार्मय का श्रादि प्रश्तेता है सिढसेन दिवाकर । मैंने दिवाकर के जीवन श्रीर कायों के सम्बन्ध में श्रन्थत्र विश्तृत ऊहापोह किया है; यहाँ तो यथा मंभव संचेप में उनके व्यक्तित्व का सोदाहरण परिचय कराना है।

सिद्धसेन का सम्बन्ध उनके जीवनकथानको के अनुसार उज्जैनी और उसके अधिप विक्रम के साथ अवश्य रहा है, पर वह विक्रम कीन सा यह एक विचारणीय प्रश्न है। अभी तक के निश्चित प्रमाणों से जो सिद्धसेन का समय विक्रम की पाँचवीं और छुट्टी शतान्दी का मध्य जान पड़ता है, उसे देखते हुए अधिक संभव यह है कि उज्जैनी का वह राजा चन्द्रगुप्त द्वितीय या उसका पौत्र स्कन्द्रगुप्त हितीय या उसका पौत्र स्कन्द्रगुप्त होगा। जो कि विक्रमादित्य कर से प्रांमद रहे।

सभी नये पुराने उल्लेख यही कहते हैं कि सिद्धसन जन्म से ब्राह्मण ये। यह कथन बिल्कुल सत्य जान पड़ता है, क्योंकि उन्होंने प्राकृत जैन वाङ्मयको

१ देखिए गुजरात विद्यापोठ द्वारा प्रकाशत सम्बाहतर्ग का गुजराती माषान्तर, भाग ६, तथा उर्सका इंग्लिश भाषान्तः श्वेतान्वर जैन कोन्फ्रन्स, पारवर्षनी बोग्वे, द्वारा प्रकाशित।

संस्कृत में रूपान्तरित करने का जो विचार निर्मयता से सर्व प्रथम प्रकट किया वह बाह्यण-सुलम शक्ति और रुचि का ही चोतक है। उन्होंने उस युग में जैन दर्शन तथा दूसरे दर्शनों को लच्य करके जो अत्यन्त चमत्कार धूर्ण संस्कृत प्रचबद कृतियों को देन दी है वह भी जन्मसिद बाह्य यावव की ही चोतक है। उनकी जो कुछ थोड़ी बहुत कृतियों प्राप्य हैं उनका एक एक पद और वाक्य उनकी कवित्व विषयक, तर्क विषयक, और समग्र भारतीय दर्शन विषयक तलस्वर्शी प्रतिभा को व्यक्त करता है।

श्रादि जैन कवि एवं श्रादि जैन स्त्रुतिकार-

इम जब उनका कवित्व देखते हैं तत्र अश्वयोष, कािबदास आदि याद आते हैं। ब्राह्मण् धर्म में प्रतिष्टित आश्रम व्यवस्था के अनुगामी कािबदास ने लग्नमावना का श्रीचित्य बतलाने के लिए लग्नकालीन नगर प्रवेश का प्रसंग लेकर उस प्रसंग से ह्यांस्मुक स्त्रियों के अवलोकन कींत्रक का जो मार्मिक शब्द-चित्र खींचा है वैसा चित्र अश्वयोष के काव्य में आर सिद्धसेन की स्तुति में भी है। अग्तर केवल इतना ही है कि अश्वयोग और सिद्धसेन दोनों अमण्डममें में प्रतिश्चित एकमात्र त्यागाश्रम के अनुगामी हैं इसिलए उनका वह चित्र वैराग्य और एहत्याग के साथ मेल खाए ऐसा है। अतः उसमें बुद्ध और महाबीर के एहत्याग से खिन और उदास स्त्रियों की शोकजनित चेष्टाओं का वर्णन है नही कि ह्यांस्मुक स्त्रियों की चेष्टाओं का। तुलना के लिए नीचे के पर्यों को देखिए—

श्चर्वशोकोपतनक्लमानि नेत्रोदकिक्लबिशेषकािषा । विविक्तशोभान्यवलाननािन विलापदाित्वस्यपरायखािन ॥ मुग्योन्मुखात्तारशुपदिष्टवाक्यसंदिग्धजल्मािन पुरःसरािषा । बालािन मार्गावरणिक्रयािण प्रलंबवस्नान्तविकर्षणािन ॥ श्चकृतिमस्नेहमयप्रदीचदोनेत्त्वणाः साश्चुमुखाक्ष पौराः । संसारसात्म्यज्ञजनैकवन्धो न भावशुद्धं जयदुर्मनस्ते ॥

—सिद्ध० ५-१०, ११, १२।

श्रातप्रहर्गादय शोकम्हिताः कुमारसंदर्शनलोललोचनाः । गृहाद्विनिश्रकमुराशया स्त्रियः शरत्ययोदाद्व विद्युतश्रलाः ॥ विलम्बकेश्यो मिलनांशुकाम्बरा निरक्षनैर्वाध्यहतेत्वर्णेर्मुलैः । स्त्रियो न रेजुर्मुजया विनाङ्गता दिवीय तारा रजनीत्वयाचर्णाः ॥ श्रयक्ततामेश्वरर्णेरन् पुरैरकुरहलैराज्वकन्थरैर्मुलैः । स्वभावर्णानैर्जयनैरमेखलैरहारयोक्त्रेर्मुपितैरिव स्तनैः ॥

-- त्रश्व० बुद्ध० सर्ग ८-२०, २१, २२

तिस्मन् मुहूर्ते पुरसुन्दरीयामीशानसंदर्शनसाससमाम् ।
प्रासादमासासु बभूदुरित्थं त्यक्तान्यकार्याणि विचेष्टितानि ॥ ५६ ॥
विस्तीचनं दिव्यमञ्जनेन संभाव्य तह्निद्धत्तवामनेत्रा ।
तथैव वातायनसंनिकर्षं ययो शस्ताकामपरा वहन्ती ॥ ५६ ॥
तासां मुखैरासवगन्धगर्मै-र्यासान्तराः सान्द्रकृतृह्सानाम् ।
विस्तीस्तनेत्रभ्रमरैर्गवाद्याः सहस्रपात्रामरणा इवासन् ॥ ६२ ॥
(कालि॰ क्रमार॰ सर्ग ७.)

सिद्धसेन ने गद्य में कुछ लिखा हो तो पता नहीं है। उन्होंने संस्कृत में बत्तीस बत्तीसियों रची थीं, जिनमें से इक्कीस ग्रमी लम्य हैं। उनका प्राकृत में रचा 'सम्मति प्रकरण' जैनहिष्ट श्रीर जैन मन्तव्यों को तर्क शैली से स्पष्ट करने तथा स्थापित करनेवाला जैन वाङ्भय में सर्व प्रथम ग्रन्थ है। जिसका ग्राश्रय जनव्यतीं सभी श्रवेताम्बर विग्रम्य विद्वानों ने लिया है।

संस्कृत बत्तीसियों में ग्रुरू की पांच स्रोर ग्यारह्वीं स्तुतिरूत हैं। प्रथम की पांच में महावीर की स्तुति है जब कि ग्याहर्त्वीं में किसी पराक्रमी स्रोर विजेता राजा की स्तुति है। ये स्तुतियाँ अश्वयोग समकाजीन बोद स्तुतिकार मातृचेट के 'अध्यप्रशातक,' 'चतुःशतक' तथा पश्चाद्धतीं स्त्रार्थदेव के चतुःशतक की शैली की थाद दिलाती हैं। शिद्धसेन ही जैन परम्परा का स्राय संस्कृत स्तुतिकार है। स्राचार्थ हेमचन्द्र ने जो कहा है 'क सिद्धसेनस्तुतयो महार्था स्त्रशिद्धाता-लापकला क चैपा' वह विलक्कल सही है। स्वामी समन्तमन्न का 'स्वयंभूस्तोत्र' जो एक हृदयहारिणी स्तुति है स्त्रोर 'युक्त्यनुशासन' नामक दो दार्शनिक स्तुतियाँ ये सिद्धसेन की कृतियों का स्नुतुकरण जान पड़ती हैं। हेमचन्द्र ने भी उन दोनों का स्त्रान्ती हो बत्तीसियों के द्वारा स्वतकरण किया है।

का त्रापनी दो बत्तीिसयों के द्वारा अनुकरण किया है।
बारहवीं सटी के आचार्य हेमचन्द्र ने अपने व्याकरण में उदाहरणुरूप में
जिला है कि 'अनुसिद्धसेनं कवयः'। इसका माव यदि यह हो कि जैन परम्परा के संस्कृत किवयों में सिद्धसेन का स्थान सर्व प्रथम है (समय को दृष्टि से
और गुण्वत्ता की दृष्टि से अन्य सभी जैन किवयों का स्थान सिद्धसेन के बाद
आता है) तो वह कथन आज तक के जैनवाङ्मय की दृष्टि से अन्तरशः सत्य
है। उनकी स्तृति और किवता के कुछ नमूने देखिये—

स्वयंभुवं भूतसहस्रनेत्रमनेकमेकाचरमावलिङ्गम् । त्रप्रत्यक्तमञ्याहतविश्वलोकमनादिमध्यान्तमपुरवयापम् ॥ समन्तमर्वादगुर्णं निरद्धं श्वयंप्रमं सर्वगतावमासम् । त्रप्रतिसंख्यानमनंतकत्यमचिन्त्यमाहात्म्यमलोकलोकम् ॥ कुहेतुतकोपरतप्रपञ्चसद्भावशुद्धाप्रतिवादवादम् । प्रयम्य सन्द्धासनवर्धमानं स्तोध्ये यतीन्द्रं जिनवर्धमानम् ॥

स्तुति का यह शारम्भ उपनिषद् की भाषा श्रौर परिभाषा में विरोधासङ्कार-गर्भित है।

एकान्तिनिर्गुणभवान्तमुपैत्य सन्तो थत्नाजितानिष गुणान् जहित स्र्येन । क्लीब्गदरस्विय पुनर्व्यस्तोल्वणानि भुक्ते चिरं गुणपस्त्रानि हिवापनष्टः ॥ इसमें सांख्य परिभाषा के द्वारा विरोधाभास गभित स्त्रुति है । किचित्रयतिपद्मपातगुरु गम्यते ते वचः, क्ष्यमावित्यताः प्रजाः समयतंत्रवृत्ताः क्षचित् । स्वयं कृतसुजः क्षचित् परकृतोपभोगाः पुन-वृत्ता विषदवाददोषमितनिऽस्यहो विस्मयः ॥

इसमें श्वेताश्वर उपनिषद् के भिन्न भिन्न कारणवाद के समन्वय द्वारा बीर के लोकोत्तरत्वका सचन है।

> कुलिशेन सहस्रकोचनः सविता चांशुसहस्रकोचनः । न विदारियतं यदीश्वरो जगतस्तद्भवता इतं तमः ॥

इसमें इन्द्र श्रौर सूर्य से उत्क्रष्टत्व दिखाकर वीर के लोकोत्तरत्व का व्यंजन किया है।

> न सदःसु वदन्नशिद्धितो लभते वक्तृविशेषगौरवम् । श्रनुपास्य गुरुं त्वया पुनर्जगदाचार्यक्रमेव निर्जितम् ॥

इसमें व्यतिरेक के द्वारा स्तुति की है कि हे भगवन् ! श्रापने गुरुसेवा के विना किये भी जगत का श्राचार्य पद पाया है जो दूसरों के लिए संभव नहीं।

उद्धाविव सर्वेसिन्धव: समुदीर्गास्त्विय सर्वेद्दृष्टय: । न च तासु भवानुदीच्यते प्रविभक्तासु सरिस्विवोदिध: ॥ इसमें सरिता और समुद्र की उपमा के द्वारा भगवान् में सब दृष्टियों के अस्तित्व का कथन है जो अनेकान्तवाद की जड़ है।

गतिमानय चाक्रियः पुमान् कुरुते कर्म फलैर्न युज्यते । फलग्रुक् च न चार्जनचमो विदितो यैविंदितोऽसि तैर्मुने ॥ इसमें विभावना, विशेषोक्ति के द्वारा श्रात्म-विषयक जैन मन्तन्य प्रकट किया है ।

किसी पराक्रमी श्रौर विजेता तृपति के गुणों की समग्र न्तुति लोकोत्तर कविल्पूर्ण है। एक ही उदाहरण देखिए— एकां दिशं व्रजति यद्गतिमद्गतं च तत्रस्थमेव च विभाति दिगन्तरेषु । यातं कथं दशदिगन्तविभक्तमूर्ति युज्येत वक्तुमुत वा न गतं यशस्ते ॥ त्र्यादा जैन वाडी---

दिवाकर स्त्राय जैन वादी हैं। वे वादिविद्या के संपूर्ण विशारद जान पड़ते हैं, क्यां कि एक तरफ से उन्होंने सातवीं वादोपनिषद् बत्तीसी में वादकालीन सब नियमोपनियमों का वर्णन करके कैसे विजय पाना यह बतलाया है तो दूसरी तरफ से स्त्राठवीं बत्तीसी में वाद का परा परिहाम भी किया है।

दिवाकर क्राध्यात्मिक पथ के त्यांगी पथिक थे क्रीर वाद कथा के भी रिसक थे। इसिलए उन्हें क्रपने क्रानुभव से जो क्राध्यात्मिकता क्रीर वाद-विवाद में क्रासंगति दिख पड़ी उसका मार्मिक चित्रण खींचा है। वे एक मांस-पिराड में लुक्य क्रीर लड़नेवाले दो कुतों में तो कभी मैत्री की संभावना कहते हैं; पर दो सहोदर भी वादियों में कभी सख्य का संभव नहीं देखते। इस भाव का उनका चमत्कारी उदगार देखिए —

श्रामान्तरोपगतयोरेकामिषसंगजातमत्मरयोः । स्यात् सख्यमपि शुनोर्भ्रात्रोरपि वादिनोर्न स्यात् ॥ ८, १.

वे स्रष्ट कहते हैं कि कल्याया का मार्ग अन्य है और वादीका मार्ग अन्य ; क्यों कि किसी मुनि ने वाय्युद्ध को शिव का उपाय नहीं कहा है ---

> श्चन्यत एव श्रेयांस्यन्यत एव विचरन्ति वादिवृषाः । वाक्संरंभं कचिद्षि न जगाद मुनिः शिवोपायम् ॥

श्राद्य जैन दार्शनिक व श्राद्य सर्वदर्शनसंग्राहक-

दिवाकर श्राय जैन टार्शनिक तो है ही, पर साथ ही वे आय सर्व भारतीय दर्शनों के संग्राटक भी हैं। सिढसेन के पहले किसी भी अन्य भारतीय दर्शनों के संग्राटक भी हैं। सिढसेन के पहले किसी भी अन्य भारतीय विद्वान् ने संत्रेप में सभी भारतीय दर्शनों का वास्त्रविक निरूपण यदि किया हो तो उसका पता श्रभीतक इतिहास को नहीं है। एक बार सिद्धसेन के द्वारा सव दर्शनों के वर्णन की प्रथा प्रारम्भ हुई कि फिर आगे उसका अनुकरण किया जाने लगा। आठवीं सदी के हिरमद्र ने 'षड्दर्शनसमुच्चय' लिखा, चौदहवीं सदी के माघवाचार्य ने 'सर्वदर्शनसंग्रह' लिखा; जो सिद्धसेन के द्वारा प्रारम्भ की हुई प्रथा का विकास है। जान पड़ता है सिद्धसेन ने चार्वाक, मीमांसक आदि प्रत्येक दर्शन का वर्णन किया होगा, परन्तु अभी जो बत्तीसियां लभ्य हैं उनमें न्याय, वैशिषक, सांख्य, बौद्ध, आजीवक और जैन दर्शन की निरूपक बत्तीसियां ही हैं। जैन दर्शन का निरूपण तो एकाधिक बजीसियों में हुआ है। पर किसी

भी जैन जैनेतर विद्वान को श्राक्षर्य चिकत करने वाली सिद्धमेन की प्रतिभा कर-स्पष्ट दर्शन तब होता है जब हम उनकी पुरातनत्व समालोचना विषयक श्रीर वेदान्त विषयक दो बत्तीसियों को पढते हैं। यदि स्थान होता तो उन दोनों ही बत्तीसियों को में यहाँ पूर्ण रूपेण देता । में नहीं जानता कि भारत में प्रेसा कोई विद्वान हम्रा हो जिसने परातनत्व श्रीर नवीनत्व की इतनी क्रान्तिकारिगी तथा इदयहारिणी एवं तलस्पर्शिनी निर्भय समालोचना की हो। मैं ऐसे विदान को भी नहीं जानता कि जिस ऋकेले ने एक बत्तीसी में प्राचीन सब उपनिषदों तथा गीता का सार वैटिक और श्रीपनिषट भाषा में ही शाब्दिक श्रीर श्रार्थिक श्रवङ्कार युक्त चमत्कारकारिगी सरगी से वर्णित किया हो। जैन परम्परा में तो सिद्धसेन के पहले श्रीर पीछे श्राज तक ऐसा कोई विद्वान हुआ ही नहीं है जो इतना गहरा उपनिषदों का अभ्यासी रहा हो श्रीर श्रीपनिषद भाषा में ही श्रीपनिषद तत्त्व का वर्णन भी कर सके। पर जिस परम्परा में सदा एक मात्र उपनिषदों की तथा गीता की प्रतिष्ठा है उस वेदान्त परम्परा के विद्वान भी यदि सिद्धसेन की उक्त बत्तीसी को देखेंगे तब उनकी प्रतिभा के कायल होकर यही कह उठेंगे कि आज तक यह अन्यरत्न दृष्टिपथ में आने से क्यों रह गया। मेरा विश्वास है कि प्रस्तुत बत्तीसी की स्त्रोर किसी भी तीच्या-प्रज्ञ वैदिक विद्वान का ध्यान जाता तो वह उस पर कुछ न कुछ बिना लिखे न रहता। मेरा यह भी विश्वास है कि यदि कोई मूल उपनिषदों का साम्नाय क्राध्येता जैन विद्वान होता तो भी उस पर कुछ न कुछ लिखता। जो कुछ हो. मैं तो यहाँ सिद्धसेन की प्रतिभा के निदर्शक रूप से प्रथम के कुछ पद्य भाव सहित देता हैं।

कभी कभी सम्प्रदायाभिनिनेश वश श्रपद व्यक्ति भी, श्राजही की तरह उस समय भी विद्वानों के सम्मुख नर्चा करने की भृष्टता करते होंगे। इस स्थिति का मजाक करते हुए सिद्धसेन कहते हैं कि निना ही पढ़े प्रिटतंमन्य व्यक्ति विद्वानों के सामने बोलने की इच्छा करता है फिर भी उसी ख्रण वह नहीं फट पख़ता तो प्रश्न होता है कि क्या कोई देवताएँ दुनियाँ पर शासन करने वाली हैं भी सही ! श्रर्थात् यदि कोई न्यायकारी देव होता तो ऐसे व्यक्तिको तत्त्व्या ही सीधा क्यों नहीं करता—

यदशि बितपि एडती जनी विदुष्पि मिन्छिति वक्तुमग्रतः।
न च तत्त्वणमेव शीर्यते जगतः किं प्रभवन्ति देवताः॥ (६.१)
विरोधी बद जाने के भय से सच्ची बात भी कहने में बहुत समाक्षोचकः
हिचकिचाते हैं। इस भीर मनोदशा का जनाव देते हुए दिवाकर कहते हैं कि

पुराने पुरुषों ने जो व्यवस्था स्थिर की है क्या वह सोचने पर वैसी ही सिद्ध होगी ? क्रार्थात् सोचने पर उसमें भी त्रृटि दिखेगी तब केवल उन मृत पुरुखों की कमी प्रतिष्ठा के कारण हों में हाँ मिखाने के लिए मेरा जन्म नहीं हुन्ना है। यदि बिद्येषी बढ़ते हों तो बढ़ें —

पुरातनैयां नियता व्यवस्थितिस्तत्रैव सा कि परिचिन्त्य सेत्यित ।
तथित वक्तुं मृतरूदगौरवाददृन्न जातः प्रययन्तु विद्विषः ॥ (६.३)
हमेशा पुरातन प्रमी, परस्पर विरुद्ध अनेक व्यवहारों को देखते हुए भी
अपने इष्ट किसी एक को यथार्थ और वाकी को अयथार्थ करार देते हैं। इस
दशा से ऊन कर दिवाकर कहते हैं कि—सिद्धान्त और व्यवहार अनेक प्रकार
के हैं, वे परस्पर विरुद्ध भी देखें जाते हैं। फिर उनमें से किसी एक की सिद्धि
का निर्णय फल्टी कैसे हो सकता है? तथापि यही मर्यादा है दूसरी नहीं—ऐसा
एक तरफ निर्णय कर खेना यह तो पुरातन प्रेम से जड़ बने हुए व्यक्ति को ही
शोभा देता है, मुक्त जैसे को नहीं—

बहुपकारा: स्थितयः परस्परं विरोषयुक्ताः कथमाशु निश्चयः ।
विशेषसिद्धावियमेव नेति वा पुरातनप्रेमजलस्य युज्यते ॥ (६.४)
जब कोई नई चीज ब्राई तो चट से सनातन संस्कारी कह देते हैं कि, यह
तो पुराना नहीं है। इसी तरह किसी पुरातन बात की कोई योग्य समीला करें
तब भी वे कह देते हैं कि यह तो बहुत पुराना है, इसकी टीका न कीजिए।
इस अविवेकी मानस को देख कर मालविकाग्निमत्र में कालिदास को कहना
पडता है कि-

पुरार्गामत्येव न साधु सर्वं न चापि कान्यं नविमत्यवद्यम् । सन्तः परीच्यान्यतरद् भजन्ते मृदः परप्रत्यदनेयबुद्धिः ॥

ठीक इसी तरह दिवाकर ने भी भाष्यकर से कहा है कि—यह जीवित वर्तमान व्यक्ति भी भरने पर श्रागे की पिढ़ो की दृष्टि से पुराना होगा; तब वह भी पुरातनों की ही गिनती में श्रा जायगा। जब इस तरह पुरातनता श्रनवस्थित है श्रायंत् नवीन भी कभी पुरातन है श्रीर पुराने भी कभी नवीन रहे; तब फिर अधुक वचन पुरातन कथित है ऐसा मान कर परीचा बिना किए उस पर कौन विश्वास करेगा ?

जनोऽयमन्यस्य मृतः पुरातनः पुरातनैरेव समो भविष्यति । पुरातनेष्वत्यनवस्थितेषु कः पुरातनोक्तान्यपरीक्च रोचयेत् ॥ (६. ५) पुरातन प्रेम के कारण परीज्ञा करने में श्रालसी वन कर कई लोग ज्यों ज्यों सम्यग् निश्चय कर नहीं पाते हैं त्यों त्यों वे उल्लटे मानों सम्यग् निश्चय कर लिया हो इतने प्रसन्न होते हैं श्रीर कहते हैं कि पुराने गुरु जन मिष्याभाषी योडे हो सकते हैं! मैं खुद मन्दमित हूँ उनका आशय नहीं समकता तो स्था हुआ! ऐसा सोचने वालों को लच्य में रल कर दिनाकर कहते हैं कि वैसे लोग आस्मनाश की श्रोर ही दौड़ते हैं—

विनिश्चयं नैति यथा यथात्तसस्तथा तथा निश्चितवस्प्रसीदति । श्चवन्थ्यवाक्या गुरवोऽइमल्पधीरिति व्यवस्थन् स्ववधाय धावति ॥

शास और पुरायों में देवी चनत्कारों श्रीर श्रसम्बद घटनाश्रों को देव कर जब कोई उनकी समीद्या करता है तब श्रन्थश्रद्धालु कह देते हैं, कि भाई ! इस टहरे मनुष्य, श्रीर शास्त्र तो देव रचित हैं; किर उनमें हमारी गित ही क्या ! इस सर्व सम्प्रदाय-साधारण श्रनुमत्र को लच्च में रख कर दिवाकर कहते हैं, कि इम जैसे मनुष्यरूपवारियों ने ही मनुष्यों के ही चरित, मनुष्य श्रविकारी के ही निमित्त प्रथित किये हैं। वे परीद्या में श्रसमर्थ पुरुषों के लिए श्रपार और गहन भले ही हो पर कोई हृदयधान विद्यान उन्हें श्रमाध मान कर कैसे मान लेगा ! वह तो परीद्यार्थक ही उनका स्वीकार-श्रस्वीकार करेगा—

मनुष्यञ्चत्ति मनुष्यलद्वर्णैर्मनुष्यहेतोर्नियतानि तैः स्वयम् । श्रलञ्चपाराययलसेषु कर्ण्यानगाथपाराणि कथं ग्रहीष्यति ॥ (६. ७)

हम सभी का यह अनुभव है कि कोई सुसंगत अग्रवत मानवकृति हुई तो उसे पुराणप्रेमी नहीं छुते जब कि वे किसी अन्नस्त-व्यस्त और अन्नसंबद तथा समभ में न आ सके ऐसे विचारवाले शास्त्र के प्राचीनों के द्वारा कहे जाने के कारण प्रशांसा करते नहीं अपाते। इस अनुभव के लिए दिवाकर इतना ही कहते हैं कि वह मात्र स्मृतिमोह है, उसमें कोई विवेकपदुता नहीं—

> यदेव किंचिद्विषमप्रकल्पितं पुरातर्नैं इक्तमिति प्रशस्यते । विनिश्चिताऽप्ययमनुष्यवाककृतिर्ने पठ्यते यत्स्मृतिमोह एव सः ॥(६-)

हम ऋंत में इस परीचा प्रधान बत्तीसीका एक ही पद्य भावसहित देते हैं-न गौरवाकान्तमतिर्विगाहते किमत्र युक्तं किमयुक्तमर्थतः।

गुणावनोधप्रभवं हि गौरवं कुलांगनावृत्तनतोऽन्यया मनेत्।। (६-२८)
भाव यह है कि लोग किसी न किसी प्रकार के बड़प्पन के श्रावेश से, प्रस्तुत
में क्या युक्त है श्रीर क्या श्रयुक्त है, इसे तस्तवः नहीं देखते। परन्तु सत्य बात
सो यह है कि बड़प्पन गुण्डिं में ही है। इसके सिवाय का बड़प्पन निरा कुलांगना का चरित है। कोई श्रञ्जना मात्र श्राने खानदान के नाम पर सद्इत्त सिद्ध
नहीं हो सक्ती।

श्रन्त में यहां में सारी उस वेदान्त विषयक द्वात्रिशिका को मूल मात्र दिए देता हूँ। यद्यपि इसका श्रर्थ द्वैतसांख्य श्रीर वेदान्त उमय दृष्टि से होता है त्यापि इसकी खूवी मुक्ते यह भी जान पड़ती है कि उसमें श्रीपनित्र भाषा जैन तत्त्वज्ञान भी श्रावधित रूप से कहा गया है। शब्दों का सेतु पार करके यदि कोई सुस्तमत्र श्रर्थ गाम्भीर्य का स्पर्श करेगा तो इसमें से बौद दर्शन का भाव भी पकड़ सकेगा। श्रातण्य इसके श्रर्थ का विचार में स्थान संकोच के कारण पाठकों के ऊपर ही छोड़ देता हूँ। धाच्य उपनित्र ते के तथा गीता के विचारों श्रार वाक्यों के साथ इसकी तुलना करने की मेरी इच्छा है, पर इसके किए श्रन्य स्थान उपयुक्त होगा।

क्राजः पतंगः शवजो विश्वमयो धत्ते गर्भमचरं चरं च । क्षोऽस्याध्यत्ममकलं सर्वधान्यं वेदातीतं वेद वेद्यं स वेद ॥ १ ॥ स एवैत्राद्वश्वमधितिष्ठत्येकस्तमचैनं विश्वमधितिष्ठत्येकम् । स एवैतद्वेद यदिहास्ति वेद्यं तमेवैतद्वेद यदिहास्त वेद्यम ॥ २ ॥ स प्रवेतरभवनं सुजित विश्वरूपस्तमेवैतत्सुजित भवनं विश्वरूपम् । न चैवैनं सजति कश्चिनित्यजातं न चासौ स्वति भवनं नित्यजातम ॥ एकायनशतात्मानमेकं विश्वात्मानममुतं जायमानम् । यस्तं न वेद किम वा करिष्यति यस्तं च वेद किम वा करिष्यति ॥४॥ सर्वद्वारा निभृत(ता) मृत्यपाशैः स्वयप्रभानेकसहस्रपर्वा । यस्यां वेदाः शरते यज्ञगर्भाः सैवा गृहा गृहते सवमेतत् ।।५॥ भावोभावो निःसतत्त्वो [ सतत्त्वो ] नारंजना [ रंजनो ] यः प्रकारः । गुणात्मको निर्मुणां निष्प्रभावा विश्वेश्वरः सर्वभयो न सर्वः ॥ ६ ॥ खट्टा खट्टा स्वयमेवीयभंक्ते सर्वश्चायं भूतसर्गी यतश्च । न चास्या यत्कारण सर्गक्षिद्धी न चात्पान सुजते नापि चान्यान् ॥ ७ ॥ निरिन्द्रियचत्तुपा वेत्ति शब्दान् श्रोत्रेण रूपं जिव्रति जिह्नया च । पादैर्बवीति शिरसा याति तिष्ठन् सर्वेण सर्व कुरुते मन्यते च ॥ ८ ॥ शब्दातीतः कथ्यते वात्रद्कैर्ज्ञानातीतो ज्ञायते ज्ञानवद्भिः । बन्धातीतो बध्यते क्लेशपाशैमीं द्वातीतो मुच्यते निर्विकल्पः ॥ ६ ॥ नायं ब्रह्मा न कपदीं न विष्णुार्ब्रह्मा चायं शंकरश्राच्युतश्र । श्रिस्निन् मृदाः प्रतिमाः कल्पयन्तो(न्ते) ज्ञानश्चायं न च भूयो नमोऽस्ति II श्रापो वहिर्मातरिश्वा हुताशः सत्यं मिथ्या वसुधा मेवयानम् । यसा कीटः शंकरस्तार्च(दर्य)केतः सर्व। सर्वतोऽयम ॥११॥

स एवायं निभृता येन सत्त्वाः शश्वदःखा दुःखमेवापियन्ति । स एवायमुषयो यं विदित्वा व्यतीत्य नाकममृतं स्वादयन्ति ॥१२॥ विद्याविद्ये यत्र नो संभवेते यन्नासन्नं नो दवीयो न गम्यम्। यस्मिन्मृत्युर्नेहते नो तु कामा(कामः) स सोऽच्दरः परमं ब्रह्म वेद्यम् ॥१३॥ श्रोतप्रोताः पश्वो येन सर्वे श्रोतप्रोतः पश्चभिश्चेष सर्वैः । सर्वे चेमे पशवस्तस्य होम्यं तेषां चायमीश्वरः संवरेशयः ।।१४॥ तस्यैवैता रश्मयः कामधेनोर्याः पाप्मानमदुद्दानाः जरन्ति । येनाध्याताः पंच जनाः स्वपन्ति [प्रोद्वद्धास्ते] स्वं परिवर्तमानाः ॥ १५ ॥ तमेवाश्वत्थमृषयो वामनन्ति हिरएमयं व्यस्तसहस्रशोर्षम् । मनःशयं शतशाखप्रशाखं यस्मिन बीजं विश्वमीतं प्रजानाम ।।१६॥ स गीयते बीयते चाध्वरेषु मन्त्रान्तरात्मा ऋग्यजुःसामशाखः । श्रधःशयो विततांगो गृहाध्यद्धः स विश्वयोनिः पुरुषो नैकवर्णः ॥१७ ॥ तेनैवैतद्विततं ब्रह्मजालं दुराचरं दृष्ट्यपसर्गपाशम् । श्रास्मिन्मग्ना मानवा मानशल्यैर्विवेष्यन्ते पश्चो जायमानाः ॥१८॥ श्रयमेवान्तश्चरति देवतानामस्मिन देवा श्रघिविश्वे निषेदुः। श्रयमुद्दराङः प्राराभुक् प्रेतयानैरेष त्रिषा बद्धो वृषभो रोरवीति ॥१६॥ श्रवां गर्भः सविता विह्नरेष हिरग्मयश्चान्तरात्मा देवयानः । एतेन स्तंभिता सुमगा चौर्नभक्ष गुर्वी चोर्वी सप्त च भीमयादसः ॥२०॥ मनः सोमः सविता चत्तरस्य व्राणं प्राणो मुखमस्याज्यपिवः । दिशः श्रोत्रं नाभिरंध्रमब्दयानं पादाविलाः सरसाः सर्वमापः ॥२१॥ विष्याबीजमंभोजगर्भः शंभुश्चायं कारणं लोकसृष्टौ । नैनं देवा विद्रते नो मनुष्या देवाश्चैनं विदुरितरेतराश्च ॥ २२ ॥ श्रस्मिन्नुदेति सविता लोकचत्त्रस्मिन्नस्तं गच्छति चांशुगर्भः एषोऽजसं वर्तते कालचक्रमेतेनायं जीवते जीवलोकः ॥२३॥ श्चरिमन प्राचाः प्रतिबद्धाः प्रजानामस्मिन्नस्ता रथनामाविवाराः । श्रास्मिन प्रीते शीर्णमुलाः पतन्ति प्राणाशंसाः फलमिन मुक्तवृन्तम् ॥२४॥ श्रारिमन्नेकशतं निहतं मस्तकानामिसम् सर्वा भूतयश्चेतयश्च । महान्तमेनं पुरुषं वेद वेद्यं ब्राह्मत्यवर्णं तमसः पुरस्तात ।।२५।। विद्वानमधेतनोऽचेतनो वा सृष्टा निरीहः स ह पुमानात्मतन्त्रः । चराकारः सततं चाचरात्मा विशीर्यन्ते वाचो युक्तयोऽस्मिन् ॥२६॥ बुद्धिबोद्धा बोधनीयोऽस्तरात्मा बाह्यश्चायं स परात्मा दुरात्मा । नासादेकं नाष्ट्रयक् नामि नोमी सर्वे चैतत्त्रश्चवो य द्विवन्ति ॥२७॥

सर्वातमक्तं पर्यगतम्बादिमध्यान्तमपुरयपापम् ।
वालं कुमारमजरं च वृद्धं य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥२८॥
नारिमन् ज्ञाते ब्रह्माण्य ब्रह्मचर्यं नेज्या जापः स्वस्तयो नो पवित्रम् ।
नाहं नान्यो नो महान्नो कनीयाजिःसामान्यो जायते निर्विशेषः ॥२६॥
नैनं मत्वा शोचते नाम्युपैति नाप्याशास्ते क्रियते जायते वा ।
नारिमल्लोके ग्रह्मते नो परस्मिल्लोकातीतो वर्तते लोक एव ॥३०॥
बस्मात्परं नापरमस्ति किचिद् यस्माजाणीयो न ज्यायोऽस्ति कश्चित् ।
वृद्ध इस स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्णं पुरुषेण सर्वम् ॥३१॥
नानाकरूपं पश्यतो जीवलोकं नित्यासका व्याध्यश्चाध्यश्च ।
वरिस्त्रचेवं सर्वतः सर्वतस्व दृष्टे देवे नो पुनस्तापमेति ॥३२॥ १

चपसंहार--

उपसंहार में सिब्सेन का एक पद्य उद्भृत करता हूँ जिसमें उन्होंने घाष्ठर्य-पूर्ण वक्तृत्व या पारिष्ठत्य का उपहास किया है—

> दैवलातं च वदनं ग्रात्मायत्तं च बाङ्मयम् । श्रोतार: सन्ति चोक्तस्य निर्त्तजः को न परिडतः ॥

सारांश यह है, कि मुख का गड़ा तो दैवने ही खोद रखा है, प्रयत्न यह अपने हाथ की बात है और मुननेवाले सर्वत्र मुखभ हैं; इसलिए वक्ता या पिछत बनने के निभित्त यदि जरूरत है तो केवल निर्लाजताकी है। एक बार भृष्ट बन कर बोलिए फिर सब कुछ सरल है।

है० १६४५ ]

िभारतीय विद्या

१ इस बत्तीसी का विवेचन श्री पंडित सुखलाल जी ने ही किया है, जो भारतीय विद्याभवन बंबई के द्वारा ई० १६४५ में प्रकाशित है। — सं०

## सूची

**अकबरभाई** श्रकलंक ८१, ८६, ११६, १३२, १४४, १४५, १४६, १५०, १५३, १५४, १५६,, १६२, १६३, १६६, १७१, १७३, १७७, १८६, १८८, १म्ह, १६म,२०६, २२५-२२९ श्रकिञ्चित्कर श्रकियावादी १०१ ९५, १०६, ११७, १२०, १६१, १६८, १६७, २१३, २१९, २२५, २२६ श्रज्ञातस्व १८५ श्रज्ञाननिषृत्ति १५४ श्रज्ञानवादी श्रज्ञानविनाश স্বস্থ श्रतथ्यता श्रदोपोद्भावन २२८ ऋधर्म अध्यात्म श्रध्यात्मसार श्रध्यात्मोपनिषद् २४८, २६२, २६३ श्चनधिगत **ग्रनधिगतार्थक** म्रनध्यवसित १९७, १६८,२०३, २०४ म्प, १८१, १८६ धनाकार उपयोग

श्रनित्यवाद 181 श्चनिन्द्रिय श्रनिन्द्रियाधिपस्य १०१ श्रनुपलब्धि श्रनुपलम्भ 355 श्चनुभव श्रनुभृति 190, 158 श्रनुमान १७४, १८१, १८४, १८०, २०७, २१८ दार्शनिकों के मत १७४-१७६ श्रनुमिति श्रनुयो[गद्वारसूत्र] १७६ १०७, १३२ श्रनेकान्तजयपताका २६३ श्रनेकान्तदृष्टि श्रातेकान्तिक १६१, १९७, २०२, २०६ श्चन्यथानुपपन्नत्व कारिका 3=4 श्रन्यथासिद्ध भ्रन्वय भ्रपरोक्ष श्रप्रदर्शितब्यतिरेक

श्रप्रदर्शितान्वय 211 श्चप्रयोजक च्यवाधितविषयस्य श्रभयचन्द्र श्रभयदेव श्रभिधर्मकोष १८,१३७,१३१,१७१, श्रभ्यंकरशास्त्री द्यभारत धमरत्ववृत्ति श्रमृतचन्द्र 984 श्रयोग[ब्यवच्छेरद्वात्रिशिका] श्चर्यट EO, 984, 9EO, 9E9. 158, 154 श्रर्जन २४२ श्चर्यक्रियाकारी चर्धक्रियाकारित्व १४२ प्रार्थशास्त्र **ग्र**र्थसारूप्य श्चर्थापत्ति श्चर्पणकृत्ति श्वलीकिकप्रत्यक्ष १५६ सवग्रह ७७ ब्यावहारिक-नैश्चयिक ७७ श्चवधिदर्शन १५७ **घ**वधत धवभास ग्रवयव धावयची चवस्था श्रविसंवादि

श्रविसंवादित्व ११८ श्चर्या घोषकृती बुद्ध चिरिती २७१ 54, 64, 998, 949, श्रष्टसहस्री १५३, २२६, २२६ श्रसङ्ग श्चसत्प्रतिपक्षत्व श्रसदत्तर श्रमांप्रदायिक २०२, २०३, २०५ श्रसिद्ध 386-036 श्चम्पष्टता श्रागमाधिपस्य श्राचार श्राचा[रांग] १२६, १७२, २२५ ग्राचार्य 85 श्राजीवक ४१, ४१, २७५ श्रात्मज्ञाम श्चारमतस्व ग्राह्मवादी १०७, ११३, ११५, १२५, १४७, २३७ का स्वपरप्रकाश ११२-११६ श्राध्यात्मत्मिकता ४४ Apte's Sanskrit Diction

944 उत्तरमीमांसा ३ श्चीप्त द्माप्तमी[मांसा] ११६, १२६, १३३, **उत्तराध्यय**न १४५,१५१,२४५,२४६ १५३, २१३ ११७, १६४, १६= उदयनाचार्य श्चार्यजाति उदारता कालक्षण २३४ उदासीन श्चार्यदेव २७२ 353 उदाहरग श्रार्यरक्षित १७६ उदाहरणाभास २०८-२१० **ग्रार्थसंस्कृ**ति उद्योतकर १६, १६०, १६२, १६३, २३५ की जड़ १७७, १८४, २२६ 900 श्चालम्बन उपनिषद् ५२, २३७, २७५ স্মান্ত্ৰীক 301, 308 श्रालोचन ७२ उपलब्धि ११७, १८८ श्राव[श्यक]नि[र्युक्ति] १२६, २५०, उपायहृद्य १७६,२१३,२१६, २१६, २५१, २६० श्राश्रयासिद्ध २००, २०८ उपालम्भ उभयासिद्ध २०७ इच्छायोग २६३ उमास्वाति ७६, १४४, १४५, १७३, इन्द्रिय 942 २४६ विषयक दार्शनिक मत १३४-१३८ उववाई**सू**त्त २४५ इन्द्रियाधिपत्य १०१ १७२, १७३ इष्टविघातकृत् २०१ ऋग [वेद] १४१, १७२, २३८, २४० 94 इस्लाम ऋजसूत्र Indian Psychology: Per-१३२, २१२ ऋषभ ception va, 140 एवम्भूत ईश्वर १२८,१५५,१५८,२५४, २५८ कठो[पनिषद्] ११३, १७२, २४० ई[श्वर]कृ[ब्याकृत] कारिका १०६, क्रणाद् ११७, १८४, १६७, २०२, 188 १६३, २५४ कणादस्त्र १५७, २०४, २०७ ईश्वरदर्शन २५ २१३, २२१ कथा ई्रवरवादी १२२, १२३, १२६ वाद, जल्प, वितण्डा ६२ ईसाईधर्म १५ कथापद्धति २१३ ईसु २३२ 'कथापद्धतिनुं स्वरूप' ६२ 9 93 ईहा कन्दली ७५,१२३,१२६,१५१,१६०, उजीनी 200 १६१, १६४, १६८, १८४, १६० 518 उत्तर

कन्याशिचा ३४ कपिल १३०, २१२ कवीर 284 कमलशील 189, 147, 180 कर्तब्यकर्म कैवल्य कम काण्ड 285 कर्म फल 980 क्राइस्ट कर्मयोग क्रिया कर्मसिद्धान्त १४८ क्रिया मार्ग कला करुपना 909 अग्रभङ्ग कल्पनापोद्ध २३४ कामशास्त्र कारया 155 श्रीर कार्यलिङ १६० कारिकावली कार्य 9 == खानपान कार्य लिक 990 कालातीत १६८, २६३ कालापहाड 20 गण कालिदास २३३, २५६ गर्खी कालिदासकृत कुमार[संभव] गढाधर २७२ गमक काव्यनुशासनी ११ गस्य काष्यालंकार कुण्डलग्राम कुन्दकुन्द कुमारिज 54, 55, १०७, ११३, ११८, १२३, १२६, १२८-१३१, १४४, १४६, १५३, 141, 142, 148, 144 कसान कच्या 285

कृष्णमूर्ति ४७ केटेलॉगस केटेलोगोरम् २५० केवलदर्शन १५७ केशव [ मिश्रकृत ] तर्कभाषा 909 कौषीतकी २४० 3 984 क्लेशावरण १३२ १४८, १४९ क्षत्रियकुण्ड ५१ क्षेत्रसमास टीका २६३ खण्डन[खण्डखाद्य] ६७, ६८, १०१, खण्डनमण्डन २२१ 38 गंगेश ७५, ६६, १७३, १७८, १८०, १८१, १९४, १६५ 950 950 गमकभाव १८० गादाधरप्रामाण्यवाद १२४ गांधीजी २४,५० **८३, २३३, २३५, २४२,** २४४. २७५ गीतारहस्य २३० 183, 184, 186

|                             | _                                         |
|-----------------------------|-------------------------------------------|
| समुदाय १४४                  | छान्दोग्य २४०                             |
| गृहस्थाश्रम ३८              | जगन्नाथ २७, ६६                            |
| गृहीतप्राहि १६८             | जयंत १३७, १४६, १६०, १६२,                  |
| गोपेन्द्र २६३               | १६४, १६८, १७१, १७२, १८५,                  |
| गोभिलगृह्यसूत्र ३६          | १९८, २०१, २०६, २१६, २२९                   |
| गोरक्षपद्धति २४४            | जय २२७, २२६<br>जयराशिभट्ट ७६, ८१, ८५, १०३ |
| गोरक्षशतक २४४               | जरथोस्त २३२                               |
| गोशालक ४०                   | जस्यास्त २३२<br>जल्प ६२-६७                |
| गौतम २०२, २४१               | जल्पकल्पलता ६८                            |
| गौतमसूत्र २०१               | जवाबदेही                                  |
| ग्रीस ६८                    | के श्रनेक प्रकार १६                       |
| घेरण्डसंहिता २४४            | जाति १०७, २१४-२१६, २१६,                   |
| चतुराश्रम ३८                | २२१, २२७                                  |
| चतुर्ब्युह २५२, २५३         | तुलनात्मक कोष्ठक २१६                      |
| चतुःशतक २७२                 | जिजीविषा ३, ४                             |
| चन्द्रगुप्त ६५,२७०          | मूलक श्रमरत्ववृत्ति ६                     |
| चरकसं[हिता] १५५, १७६, २१    | ३, जिन १३०                                |
| २१५, २२१, २२२, २२४, २३      | <sup>१५</sup> जिनभद्ग १४४, २४६            |
| चाणस्य १०१                  | जिनविजयजी ८०                              |
| चारविट्स्की १८४             | जीवनदृष्टि २६                             |
| चारित्र २४१                 | में मीलिक परिवर्तन २६                     |
| चारिसंजीवनीचार २५७          | जीवनशक्ति २०                              |
| चार्वाक ७१, ८२, ८३, १००, १९ | <sup>९९</sup> , कास्वरूप २ <b>२</b>       |
| १२५, १५६, २७४               | केतीन अंश २३                              |
| दर्शनका इतिहास १००          | जैन ३,१५,३८, ४१, ४२,४५,                   |
| चित्तवृत्तिनिरोध २३१        | ४६, ५८, ७४, ७५, ८१, ५८,                   |
| चित्सुखी ६७                 | १०७, ११६, १२२, १२३, १२५,                  |
| चिन्तामणि १८०, १९४          | १२६, १२६, १३२, १३४, १३५,                  |
| चिन्ता[मणि] गादा[धरी] १८०,  | ा=।      १३९, १४१, १४३, १४५, <b>१४८</b> - |
| चेतन २५४                    | १५१, १५३, १५५, १५६, १५८,                  |
| चेतना                       | १६०, १६२, १६५, १६७, १६६-                  |
| कास्वरूप २२                 | १७३, १७५-१७६, १८२, १८४-                   |
| ख्या २१५-२१७                | १८६, १८८-१६०, १६६-१९५,                    |

तस्ववैशारदी १६७ १६७, १९८, २०२, २०६, २०८, २०६, २१२-२१४, २१६, २१७, तस्वसं∫ग्रह¦े⊏६, ११६, १२३, १२४, २२१-२२३, २२५, २२६, २३३, १२६, १२८-१३३, १३६, १४२, २३८, २४५ २४८, २५२, २५३, १४८, १४६, १५३, १५४, १६०, २७०, २७४ १६१, १६५, १६६, १७७, १८४, जैनप्रन्थावित २४६, २४९ जैनतर्कवार्तिक ५५ तस्वार्थभाष्यि १३४, १३५, १३७, जैनदर्शन १४३, १७३ जैनपरंपरा तस्वार्थभाष्य ] टी कि । ७२, ७६ जैनेतर १६७ तत्त्वार्थरलो किवार्तिक । १२०, १५४, **जै**मिनी **385** १६१, १६२, १६५, १७७, २१३, २१५, २२३, २२६, २२८, २२६, जैमिनीय १५०, १५५, १७२ २३१ जैमिनीयन्या[यमाला] १७२ तस्वार्थस् त्री ७३, ७४, ६८, १२०, जैमि[नीय] सृ[त्र] १२२, १६२ १४५, १५६, २३३, २४६, ३५३, ज्ञान ११०, १५१,१३५, २३६,२४२ २५8-२६१ की स्वप्रव्रवकाशकता ११० तस्वो[पप्लवसिंह] ७६, ८२, ८३, श्रीरयोग २३५ ज्ञानदेव २४४,२४५ परिचय ७१, ८१ ज्ञानबन्धु २३६ विषय परिचय १०४ ज्ञानबिन्दु ७६,७७ ६०. ५३ ज्ञानमार्ग २७, २८ तथागत ३८, २०६ ज्ञानयोग २६६ तथागत बुद्ध तध्यता 800 ज्ञानविसल २५७ ज्ञानार्णव तन्त्र २४३ २४७ तन्त्रवा[तिंक] १३०, १५६, १६७ ज्ञानी २३६ ज्ञानेश्वरी २४४, २४५ तप के विविध प्रकार ४३ ज्ञेयावरण १३२ 83 टैगोर बाह्य ३१, २३४ तपोवन 39 3 तस्व तरवचिन्तन तर्क १७१, १७२, १८० का विकासक्रम ६ तर्कभाषा ७७, १५६, १७८, १७६ तस्वचि[न्तामिय] १२३, १२४, १७८ तर्कवाट १४८ तस्वनिर्वाय तर्कशास्त्र २१३,२१४,२१६,२२५ 223

| _                                |                                   |
|----------------------------------|-----------------------------------|
| तहत्ति ६०                        | रष्टान्त १८१, १८२, १६५            |
| तात्पर्य[टीका] ११७, १२२, १३६,    | रष्ट्रान्ताभास २०७, २०८,२१०, २११  |
| ૧૬૧-૧૬૪, ૧૬≓, ૧७૧ં, ૧૭૬ં,        | दृष्टि २४७                        |
| १७७, १८५, १८६, १६०, २१३,         | देवसूरि ७७, ६८, १२०, १४५,         |
| 228                              | 143, 148, 105, 151, 156,          |
| तीर्थंकर १२६, २०६                | ्१८८, १६३-१६५,२०६,२२३             |
| तुकाराम २७                       | <b>धुसेन</b>                      |
| तेरापंथ ४८                       | फिलॉसॉफी श्रॉफ उपनिषद् २४०        |
| तैत्तिरीय २४०, २४८               | द्रब्य-गुगा-पर्याय १४३-१४६        |
| त्रिपिटक ५५                      | द्रव्यपर्यायात्मक १४२             |
| दर्शन ६३,६७,७२,१०१,२३१           | द्रस्यपर्थायवाद १५०               |
| भौर संप्रदाय ६७                  | द्रव्यपर्यायात्मकवाद् १४८         |
| शब्द का विशेषार्थं ७२-७७         | द्रव्यार्थिक १४५                  |
| के चार पक्ष १०१                  | द्विरूपता १५०                     |
| काम्रर्थ २३१                     | धर्म ९१, १४४                      |
| दशवैकालिक २४५, २४१, २६०          | की ब्याख्याश्चें ३                |
| नि[र्युक्ति] १८२,१८३             | का बीज श्रीर विस्तार ३            |
| दार्शनिक                         | का बीज जिजोविषामें ४              |
| साहित्य शैली के ५ प्रकार १७      | की श्रात्मा श्रीर देह १           |
|                                  | श्रीर संस्कृति 🧸 🤻                |
| दिगम्बर-स्वेताम्बर ८८, १८२, १८६, | श्रीर बुद्धि १३                   |
| १९२, १६८, २२६, २२७, २२६          | केदोरूप १३                        |
| दिगम्बरीय १८७                    | ईसाई १५                           |
| दिङ्नाग ९६, १०५, १०६, ११८,       | इस्लाम १५                         |
| वेपर, १६०, १६२, १६३, १७६,        | हिन्दू १५                         |
| 100, 180, 204, 200, 212,         | तास्विक-स्या <b>वहारिक</b> १६     |
| २१४, २१८, २२५<br>दिनकरी १२६      | सत्यादि १६                        |
| •                                | श्रीर विद्या का तीर्थ 'वैशाली' ४६ |
| दीक्षा                           | श्रीर धन ६२                       |
| बालदीक्षा ३.६,४१                 |                                   |
| उद्देश्य ४१                      | धर्मकीर्ति मप, मर, ९६, १०५,       |
| दीघनिकाय १००,१०१,२४६             | १०६, ११८, ११९, १२८, १५२,          |
| द्व्यद्वयाभास २१३, २१४, २१८,     | 150, 153, 100, 155, 180,          |
| 718                              | 199, 193-184, 190, 199-           |

| २०१, २०४, २१३, २१४, २२५-      | निग्रह २२७                                          |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------|
| <b>ર</b> ર૬                   | निग्रहस्थान २२५-२२७                                 |
| धर्मज्ञवाद १२६                | नित्यवाद १४१                                        |
| धर्मविन्दु २९३                | निदर्शन २०८                                         |
| धर्में बीज                    | निदर्शनाभास २०७, २०६                                |
| कास्वरूप ५                    | नियतसाहचर्य १८१                                     |
| धर्मव्यापार २३ १              | निरीश्वरवाद ३                                       |
| धर्मसंग्रहणी २६३              | निर्ग्रन्थनाथ महावीर ३८                             |
| धर्माधर्म १२६                 | निर्णय १२०                                          |
| धर्मानन्द कीशाम्बी २४६        | निर्णीति १२०                                        |
| धर्मोत्तर १५२, १५४, १६५, १८६, | निर्बाधत्व ११८                                      |
| 3 & 8                         | निर्युक्ति १८२, १८३                                 |
| धर्मोत्तरीय १६०               | निर्विकल्पक ७४, ७५, १५७, २३१                        |
| धवता ७२                       | निहें तुकविनाश १०७                                  |
| धारावाहिकज्ञान १६३-१६६        | निपेधसाधक १८८                                       |
| धार्मिक ३५,४६                 | नेत्रजन्यज्ञान २३१                                  |
| धोत्तका ८०                    | नैयायिक १०७, १२२, १३६, १५५,                         |
| ध्यान ४३, २३१, २४६,२४७,२४६,   | १६३ १७१-१७३ १७७, १८२,                               |
| ध्यानशतक २४६                  | १६३, १७१-१७३, १७७, १८२,<br>१८४, १९०, १९५, २२२, २२३, |
| ध्यानसार २४८                  | २२५, २५२, २५६, २५८                                  |
| नन्दी ७६, १७४                 | नैरास्म्यदर्शन १३२                                  |
| नय                            | न्याय ७२, १०५,१०६, १७०,१७५ <b>,</b>                 |
| नैगमादि ५६                    | १६७, २१२, २२१, २२५, २२७,                            |
| नयवाद ५८                      | २७४                                                 |
| नरपाल ८०                      | न्यायकलिका २ <u>१</u> ३,२१९,२२८                     |
| नध्यन्याय १७५                 | न्यायकुमु दचन्द्र] (६७, ७०, ११७,                    |
| नब्यन्याययुग १७८              | १६४, १६८                                            |
| नागार्जुन ६५, ६७, १७६, २५७    | न्यायकु[सुमाञ्जर्जा] १२३                            |
| नागोजी ६६                     | न्यायदर्शन १७६, १७६, २३३,२४१                        |
| नाथसंप्रदाय २४५               | न्यायदर्शनभा[च्य] २४१                               |
| नानक ४७                       | न्यायप्र[वेश] ६८, १६०, १७७,१८४,                     |
| नास्तिक १०१                   | १६२-१६५, १९६, १६७, १९६,                             |
| निचेप १४३                     | २०१, २०५, २०७, २०८, २११,                            |
| निगम ५९                       | २१४, २१८, २१६, २२४                                  |

न्यायवि[न्दु] ८६, ६८, ११८, १५१, ૧૫૪, ૧૫૬, ૧૬૦, ૧૬૫, ૧૭૭, १८४, १८६, १८५-१६३, १९९-२०१, २०४-२०६, २१०, २१२, 913 े टी का 141 न्यायभाष्यि ३१, ११६,११७, १२२ १४७, १५१, १८३, १६४, २१३, न्यायम[अरी] १२३, १२७, १३६, १४६, १६०-१६४, १६८, १७०-१७३, १८५, १६०, १६८, २००, २०१, २०५, २१३, २२६ म्यायमुख २१३, २१४, २१८, २१६ न्यायवाक्य २०५ न्यायवा तिंक ११६, १६०-१६३, १७७, १८४, २१३, २२१ न्यायवि[निश्चय] १२०, १६३,१७७, १७८, १८६, १६८, २०६, २१३, २१५ टी[का] ११६, २२६ म्यायवृ[त्ति] न्यायवैशेषिक ७४, ७५, १०२,११६, ११७, १२२, १२५, १२६, १३७, 189, 188, 188, 141-142, १५६-१५८, १६४, १६७ न्यायसार १२०, १५७, १५८ १७८, १६७, २००, २०१, २०५, २०६, २०८ न्यायसूत्र १०, १६, १०६, १२०, 120, 128, 141, 144, 181, १७२, १७४, १७६, १६५-१६७, २००, २०२, २०७, २०८, २१३, २१४, २१६, ११८, २२१

न्याया[बतार] ११४, ११६, १५३, 140, 141, 100, 105, 154, १६५-१९७, २०६, २०६, २१३, 215 १६२-१६५ पक्ष पच्चधर्मता १८५ १८४ पत्तसस्व ११६, २०७ प्रशासास 539 पञ्चवस्त १४३ पञ्जाशक पतअनि १३४, १४४, २३१, २४८ की इष्टि विशासता २५५ पतअन्ती 263 . पत्रपरीचा २२६ पद् १०७ पदमावती १८७ परप्रकाश ११७ ११० परप्रत्यक्ष परप्रत्यक्षवादी ११६ १३९ परमाणु परमारमतस्व २३५ २२७, २२६ पराजय परार्थीनुमान १९५, २०७, २१३ के भ्रवयव १८१ परियाम 888 परियामवाद परिगामनित्यवाद १४१ परिवर्तनीय बातें ३६ परी[क्षामुख] ७७, १३५, १२४,१५३, १७८, १८१, १८२, १८८, १८६, १६३, १९५, १९६, १६८-२०१ 308 परीख-रसिकखाका ७९, ६१

परोक्ष ७४, १५६, १५८ सांख्य का ब्रह्मचा 883 परोक्षजानवादी ११३ प्रसाधिका १७० पर्याय 288-288 प्रभाकर ८५, १०६, १०७, ११६, पर्यायाधिक १४५ ११७, १५८, १६२, १६४ पहनावा 38 प्रभाचन्द्र ६१, १४६, १५४, १६६, पाणिनिसित्री १००, १३३, १४३ १८२, १८६, १९८, २००, २०६, पार्त[अल]महा[भाष्य] ८९, १४४, 224. 220. 228 888 प्रभावकचरित ९१ पातञ्जलयोगसञ्ज २४७ प्रसावा १५२, १६४, १६७ पातअलयोगसूत्रवृत्ति २५० लक्षणों की ताकिक परंपरा ११७ पात्रकेसरी १८७, २२५ का विषय 888 पात्रस्वामी 264, 254 प्रमागाचैतन्य १५७ पारलीकिक प्रमाणन[यतस्वात्तोक] ७२, ७७, १२०, पार्थसारथि १५२, १६४, १८१ १२४, १४५, १५३, १८९, १६५-पाइवंनाथ 289 १९७, २००, २०१, २११, २१३, प्रनर्जन्म 5, **§**9 पुरातस्व १२, ९७, २१६, २७५ प्रमाग्परिशा १२०, १५४, १७८, પ્રસ્પાર્થ 3 9 १८६, १८६ पुत्रयपाद १३७, १४५ प्रमागक्त १५१-१५४ पर्योश्रज 243 प्रमार्गोमीमिसा ७८,१४४,१५८, पूर्वमीमांसा ३, १०३, १३७, २४२ १६१, १७१, १८०, १६०, १९९, पर्वमीमांसक ७४, ७५, १२५, १३६ 222, 222, 220 प्रमाणवार्तिको ६८, ११८, १२८, पुर्वसेवाद्वात्रिशिका २५७ १३२, १४२, १६६, १८२, १६४, पौराणिक १०५, १०६ १६५ प्रकरराप[ब्राका] १११, १३९, १५१, प्रमाणसं प्रह १८८, २२३ १५८, १६०, १६४, १६८, १८१ प्रजापति 230 प्रमाणस[मुखय] ११८, १५१,१६०-प्रतिज्ञा १८१, १८२ १६३, १७६, १७७, १८४, २१३, प्रतिवेध 385 288 प्रमाखस[मुख्वय]टी का । ११८ प्रतीति 385 प्रमागोपप्तव १०३ १५५, १७४, १८४ प्रमेयक[मलमार्तण्ड] ७७, १६१,१६५, सांब्यवहारिक 98 बौद्धों का सक्षया १७७, १८४, १८६, १६८, २०६, 860 मीमांसक बश्चय 883 २१३, २२६, २२७, २२९

प्रमेयर[स्नमाला] का महत्त्व 44 प्रसर्वेकजान 230 बीजक રમુષ प्रशस्तिपादी १६८, १८४, १९३, बुद्ध २४, १३०, १३५, १७२, २४६ १९७, १६८, २०१-२०५, २०७, बुद्धलीलासारसंग्रह २४९, २५३ २०८, २१२ बुद्धि प्रश[स्तपादभाष्य] ६८, १२६, १५७, बुद्धिस्ट लॉ जिक ११९, १७६, १८४ १७५, १८४, १९२, १६३, १६७-बहती **११७, १**२२, **१**६२ १६६, २०१-२०५, २०७, २०५, बृहतीप[अका] 888 २११, २१२ बृहदार [ण्यक] १००, १३३ प्रश्नोत्तर २२१ बृहदुद्वयसंग्रहटीका प्रागादिमस्य १९० बृहस्पति द<sup>२</sup>, द**३**, ६६, १०१ प्रामाण्य बृ[हत् ]स्वयं[भूस्तोत्र ] ११९ स्वतः या परतः १२२-१२४ बेचरदास 98 प्री दीक्षनाग बुद्धिस्ट लॉजिक २२५ बोध २३१ चेम ų बौद्ध ३, १५, २२, ४०-४२, ४७, बक्तियार[खिलजी] २७ ४६, ५६, ७४, ७७, ७८, ५१, बत्तीसी २४८, २७२, २७४ ह्म, १०५-१०७,११८, १२१-१२३, बदलना 30 १२५-१२८, १३१, १३४, १३५, बन्ध-मोस्र 883 130, 138, 281, 182, 180, ₹ \$ बस १४८, १५०-१५५, १५७, १६०. बाइबल 3 १६२, १६३, १६५-१७१, १७३-बाउल ₹ 19 १७८, १८२, १८४, १८६, १८६, 285 बादरायग १६०, १६२, १६५, १६७, १६८, बाधविवर्जित ११९ २०२, २०४, २०५, २०७, २०८, बाधित २१३, २१४, २१७, २१७, २२१, Biographies of the words २२३, २२५-२२७, २३३, २३८, and the home of the २४६, २५३, २६६, २७४ Aryans ? 34 वश बालवीचा ३८ ब्रह्मचर्ये 3 \$ 5 के उद्देश्यों का विचार ४२ **१३, १७२, २४**१ वस स्त्र की असामविकता 88 **ब्रह्मसूत्रमा**ष्य 241 बाद्यार्थंविस्रोप ब्रह्मवादी 188 बिन्दुयोग ब्र शस्त्र शास्करमा प्यो विहार ब्रह्मसाक्षात्कार २५

१२८, १३० महायान नहा ब्राह्मया ४२, ६१,१३०,१३१,२१३, महावीर २४, ४०, ४३, ४३, ५२. २१४, २१४, २१६, २२५, २२७ ११३, १२५, १३०, १४७, १७२, भक्ति २४२ २४५, २६६ भग वतीसूत्री ११३, १२६, १४२, महेन्द्रकुमार ६७,७०,६७ १४५, २४६ माठर कृत सांक्यकारिका बृत्ति १३५. भगवदुगीता 285 १३६, १७६, १८४, १६३, १६७, भदन्तभास्करबन्धु २६३ 188, 201, 205 भद्रवाह १८२, २६० माशिक्यनंदी ७७,११९,१२०,१५३, भर्नृहरि ह्म १०६ 144, 151-154, 155, 156, भवदेव 588 १६३-१९५, १९८, २००, २०६. भागवत २४३ 208 भागवताचा उपसंहार २३८ माण्डुक्यकारिका ६८ भामह 980 माधवाचार्य १०३, १२३, २७४ भारतीय विद्या 50, 109 माध्यमिककारिका ९५, ९९ भासर्वज्ञ १५७,१५८ १७७,१६७, मानवजीवन १९८, २०५ के चार संबन्ध ४६ भीष्म २३६, २४३ मानसज्ञान १७१ भूतवादी 909 मालविषया दलसुखभाई ८० भुदान 80 मज्ज्ञिम[निकाय] १२८, १७२, २४६ मालविकारिनमित्र २७६ मतिज्ञान १७३ मिलि[न्दपण्हो] 3 7 8 मीमांसक १०२, ११७, १२२, १२३, मध्व **E3** मन २३१, २४७ १२८, १२९, १३१, १५१-१५३. विशेष विचारगा १३६ १५५-१५७, १६२, १६४, १६५ मन:पर्यय 940 १६८, १७०, १७१, १७३, १७५, मनुस्मृति २३३ 104, 151, 152, 154, 198, मनोरथ 388 २६६, २७४ ममख मीमांसा १०५, १०६, १६७ ч मिल्लिषेया मीमांसादर्शन १७५ 8 0 महर्पिरमण ४७ मीमांसारतो[कवार्तिक] ८५, ९८, महानिर्वागतम्त्र २४३ 125, 151 **३९, २३३, २३**८, २४३ महाभारत मीरांबाई ४७ महाभाष्य 358 मुक्ता[वर्ता] १३७, १५८, १८५

मुक्ति मुक्त्यद्वेषद्वात्रिंशिका २६४ मुण्डको[पनिषद्] ३, २२३ मुहस्मद 284 मुलाचार मेक्समूलर २३४. २३५ २२३, २३७, २४१, २४२ मोच मोह 4. 29 यजर 139 यशोविजय ७७, ९६, १५९, १७८, १७६, २४७, २४८, २५०, २५७, २५६, २६२ यशो विजयकृत वादद्वा सिशिका 295 याज्ञवल्यस्मृति २३३ युक्त्य[नुशासन] 382 युधिष्ठिर २३३, २४३ योग 88, 120, 140, 231, २४६, २५२ योगकल्पद्रम २४४ योगतारावली २४४ योगदर्शन २३१, २४२ योगद्दष्टिसमुच्चय २४६, २४७, २६२-२६४ योगनिर्णय 2 6 3 योगनिबन्ध २४४ योगप्रदीप 388 योगबिन्द् २३१, २४६, २४७, २५७, 263-264 योगबीज २४४ योगभाष्यो १२७, १५५ योगवासिष्ठ २३३, २३६,२३७,२४३, 286 योगविद्या २३०

योगशहरार्थ २६० योग के साविष्कार का श्रेय २३२ व्यावहारिक चौर पारमार्थिक २३६ दो धाराएँ २३ ७ का साहित्य २३८ ज्ञान एवं योग का संबंध २३५ आ० हरिभद्र की देन 283 योगविंशिका २३१, २४६, २४८, 263. 264 योगशतक २४६ योगशास्त्र २४५. २४७ विशेष परिचय 240 की टीकाएँ २५२ जैन से तुलना 348 योगसार 582 योगसृ [त्र े १२७, १४४, १५६,२३१ २३८, २४१, २५६-२६१ योगसेन १४६ योगांग २४१, २४४, २४७ योगाचार ११३, १५२, १५४ योगावतारद्वात्रिशिका २६२ योगिप्रत्यक्ष १५६ योगी 3 8 9 रघुवंश रःनमण्डन रत्नाकरावतारिका २०० रविशंकर महाराज ३१ रसगंगाधर ६६ राकफेसर 95 राजकीय ३५, ४६ श्रीर धर्मसंघ ५२ रामकृष्य रामचन्द्रजी २३३ रामतीर्थ

| रामदास ४४                       | वादन्याय १४८, ११३, २१५, २२५-                              |  |  |
|---------------------------------|-----------------------------------------------------------|--|--|
| रामानुज =३, १५७                 | <b>२२</b> 8                                               |  |  |
| रामायण १७२, २३३                 | वादविधि २१६<br>वादाष्टक २१५                               |  |  |
| लक्षयसार ८७                     |                                                           |  |  |
| लघीय[स्त्रय] ७२, ७७, १४६, १५३,  | वादिदेव ८५, १८२, १८३, १६७,<br>१९८, २००, २०६, देखो देवसूरि |  |  |
| 148, 968                        | वादिराज २२६                                               |  |  |
| बिच्छ्वी ५६                     | वादोपनिषद्द्वात्रिंशिका २२२                               |  |  |
| लिच्छ्याड ५१                    | वार्षगण्य १०६, १६३                                        |  |  |
| लिङ्ग १८४, १८५, १८८             | वासुदेव शास्त्री अभ्यंकर २५१                              |  |  |
| लोकमान्य तिलक २३०               | विकल्प १६५                                                |  |  |
| स्रोकायतिक १०१                  | विकल्पज्ञान १६१, १७३                                      |  |  |
| लोर्ड प्वेवरी २३१               | विकल्पसिद्ध १६४                                           |  |  |
| लोर्ड मोर्ले ३                  | विकास                                                     |  |  |
| लौकिक प्रस्यक्ष १५६             | का मुख्य साधन १८                                          |  |  |
| वर्धमान १३२,२१२                 | विक्रमादित्य २७०                                          |  |  |
| वर्ण १०७                        | विगृह्यकथन २२१                                            |  |  |
| बह्नभ ६३                        | विगृह्यसंभाषा २२१                                         |  |  |
| वसिष्ठ २३३                      | विग्रहब्यावर्तिनी ६५                                      |  |  |
| वसुबन्धु ११६, १७७<br>वस्तु १४२  | विजिगीपुकथा २२१-२२३                                       |  |  |
|                                 | विज्ञानवाद १०२, ११६, १२१                                  |  |  |
| वस्तुत्व                        | विज्ञानवादी म३                                            |  |  |
| की कसौटी १४७, १५०               | वितण्डा                                                   |  |  |
| वस्तुपाल ८०                     | विदेह ४९                                                  |  |  |
| बाक्यपदीय ८९, १०६               | विद्याभूमि ५५                                             |  |  |
| वाचस्पति १३७, १४९, १५२,१६०,     | विद्या ४६, ५०                                             |  |  |
| १६२, १६३, १६४, १६८, १७०,        | विद्याकेन्द्र ५६                                          |  |  |
| १७१, १७३, १७७, १८४, १८६,<br>२२६ | विद्यानंद मप, मध, १२०, १४५,                               |  |  |
| वास्यायन १६,११७,१८३,११४,२२६     | 148, 188, 100, 158, 155,                                  |  |  |
| वास्यायन माध्य ९८, १७७          | १८६, २२६, २२७, २२६                                        |  |  |
| बाद ६२-९५, २१६, २२१-            | विधवा विवाह ३४                                            |  |  |
| २२३, २४७                        | विधिसाधक १८८                                              |  |  |
| बादकथा १६                       | विनिश्रयमहामात्य ५६                                       |  |  |
| वादद्वात्रिंशिका १६, २१५, २१७   | विन्ध्यवासी १६३                                           |  |  |

**बैराख** विवक्षस्याष्ट्रसस्य १८४ विभृतियाँ वैशाली 260 मानवमात्र का तीर्थ ४६ विरुद्ध १६७, २००, २०३ विरुद्धाव्यभिचारी २०२-२०५ वैशेषिक १०७, ११६, १३६, १५५, १५६, १६८, १७४-१७६, १८४, विरोधी 955 १६०, १६७, २०४, २०५, २३२, विवाद 221 २५२, २५६, २५८, २६६, २७४ विशद 945 वैशेषिक दर्शन २४१ विश्वद्धिमार्ग १३४, १५७, १५१ वैशिषिक]स् [त्र] १२६, १३३, १३३, विशेषा[वश्यकभाष्य] १४४, १७४ १५१, १८८, १८६ १६७, २४१ विश्वनाथ वैध्याव विश्वास ध्यक्ति 30 विषयचैतन्य १५७ ध्यतिरेक १९०, १९१ विषयद्वेविध्व ब्यभिचार २०४ विषयाधिगम १५२ ध्यवसाय १२० व्यवसायासम्ब १२० विष्णु 930 डयवसिति 948 विष्णुपुराग 303 ब्यवहार 48 वीतराग २२३ ब्यापकधर्म 350 चीर्यं 23 ब्यासि १७३, १७६, १८०, १८५ २४५ वड ब्याप्यधर्म १८० बेद ३, २६, ३६, १२२,१२३,१२५, ध्यावहारिक ५६ 930, 944 व्यासभाष्य १४४ वेदप्रामाण्य १२२ शंकर ७४, ८३ ७५, १०३, १२५, १२७, शंकर दिग्विजय ३९ १३६, १४१, १४६, १५६, २३३, शंकर स्वामी 818 २५२, २७०, २७५, २७८ शंकराचार्य न्द, ९६, २५१ वेदान्तपरिभाषा १५७ शतपथ ब्राह्मण ३९ वेदाप्रामायय 922 ५६, १८२ वैदिक १५, ४७, १४६, १५१, १५३, शब्दशास्त्र २३४ १६७,१७०, १७५, १७७-१७६, शब्देन्द्शेखर २०२, २०५-२०६, २१२, २१३ शंकरभाष्य वैषक २१३, २१४, २२१, १२५ शंकरवेदान्त १०२, १५७ वैधर्म्य १६६, २०७, २०८ शाकद्वीपी २८ वैयाकरण 904, 908

शाकुम्तव २६३ २१८ देखो दिगम्बर-स्वेताम्बर श्वेताश्वतर २४०, २७३ शान्तरक्षित मर, ११८, १२३, १२४, १२८, १२६, १३१, १३२, १५२-षटचक निरूपण 148, 140-142 षट्द[दर्शनसमुखय] ८४, १०, १०३. शास्तिस्रि ८५, ९१ २३२, २७४ वादि वेताल ९१ गुणरब्रटीका १० शाबर भाष्य ६८, १२२, २२५, १३०, षोडशक २४६, २४८, २६३ 182, 102, 104 संकलनात्मक 9 19 9 998 হাতিক संकल्पशक्ति 53 शाखिकनाथ १५८, १६०, १६४,१८१ संग्रह शास्त्रदी[पिका] ११⊏, १६४ संघराज्य ५३ शास्त्रयोग २६६ संघसंस्था ४० शास्त्रवा[तीसमुखय] २४८, २६३ संन्यास 3 = संप्रदाय **§**5 शास्त्राभ्यास ४२ संबंध शास्त्रीय परिभाषा श्रीर लोकजीवन ५८ संयोग 350 शिवसंहिता 288 संयोगी १८८ शक्रध्यान संस्कृति ३९ श्चभचन्द्र 280 श्रीर धर्म ६ ज्ञुन्यवाद 903 सन्त संस्कृति ३१ शुन्यवादी =3 सत्ता ७४ शैव सत्तायोग १४२ २३१, २३६ श्रदा सस्व १४२ श्रद्धान ७२ सद्धर्मवाद २२१ श्रमण २१३ सन्तबात १६०, १६४, १६८, १८४ श्रीधर सन्तान 900 श्रीहर्प ९७ सन्दिग्ध २०२, २०६ भ्रति 980 सन्धायसंभाषा २२१, २२२ क्कोक [वार्तिक] न्याय [रक्नाकर टीका] सम्रिकर्ष १०७, ३५२ ११६, ११८, १२२, १२३, १२६, 178, 130, 188, 184, 141-सम्मति ७९, ८५, १२०, १४८, २१३ १५३, १६२, १६८, १७१ सन्मति टोका ७६, ७७, १२०, १४६. रवेतास्वर दिगम्बर ७२, ७६, ७७, १६२, १७८, १८७ ११६, १२०, १६५, १७८, १७६, सपक्षसंख १८४

समन्तभद्र ६६, ११६-१२१, १६२, सांख्यस न्त्री १५५, १६३, २४१ 184, 143, 148, 212, 202 सांप्रदायिकता समभिरूढ ५९ खने तेना पुरावाओ**नुं दिग्दर्शन** ९७ समराइच कहा २६६ सांव्यवहारिक १५६ समवाय साक्षास्कार **६७**, ૭૨, समवायांत 588 २३४ साधना समवायी 955 साधनाभास समाज ३०, ३३ साधर्म्य १६६, २०७, २०८ 'समाज को बदलो' ३० साध समाधि 230 श्रीर सेवा ४६ समाधिराज साध्य 940 388 साध्यसम 338 समालोचक 8 9 सामर 939 समालोचना **F3** सामर्थंयोग २६६ 223 सम्भाषा सामाजिक सर्वज्ञवाद 124-132 सामान्यावबोध सर्वेदर्शनसंग्रह ८४. १०१. १०३. १२३, १४०, २५४, २७४ विशेष विचार ७२ सर्वपार्षद २१२ सामुदायिक बृत्ति ६ सर्वार्थ[सिद्धि] १३५, १३७, १५८ सारनाथ 25 सविकल्पक ७४, १५७ सि[द्धान्त]चन्द्रो[दय] ११८ महत्रभिचारी २०२ सिद्धसेन १६, ११४, ११६-१२१, १३२, १४५, १४६, १५३, १५४, ४१,७२,७४, ७५, १०५. मांच्य 945-980, 900, 954, 984-१०७, १२३, १२७, १३२, १३७, १९७, २०६, २०८, २८९, २१३, 988, 988, 988, 986, 964, २१५, २१७, २२२, २६६ १८१, १८४, १८७, २१३, २५२, श्रीर जैन दार्शनिक २७४ २५५, २६९, २७४ श्रीर सर्वेदर्शनसंग्रह २७४ सांख्यकारिका ६८, १३३, १५१, १५५ चादि जैन तार्किक २७० 944, 942, 964, 982 श्राति जैन कवि सांख्यत[स्वकीमुदी] १५१ श्रादि जैन स्तृतिकार २७० मांक्यदर्शन २३३, २४१ ष्याय जैन वादी २७४ त्यांख्यपरिवाजक ४० सिद्धसेनगन्धहस्ति ७६ सांड्यप्रकिया २४८ सिद्धान्त संहिता २४५ सांस्ययोग ७४,७५,१०२,१२५,१३६, । सिद्धि विनिश्चय ५५ 289,948,940

सिद्धिवि निश्चयो ही का २१३, २२१ सि. वि. राजवाडे २४६ सीमन्धर १८७ सधारक ३३ सुरग्र १०१ सहीरोबा श्रंबिये २४५ सत्रकृतांग १००, १४१, २४५ सुत्रधार ५९ सेकेड बुक्स ऑफ धी इष्ट २३५ सेरवरवादी सोक्रेटीस २४ संग्रान्तिक ८३, १५४ स्कन्दगप्त २७० स्थानांग २४६ इएक स्पष्टता र्फुटा थाँभिधमकोषव्याख्या । 138, 980 इफोट 900 स्मृति १६३, १६५, १६९ स्मृतिश्रमोष ८५, १०७ स्मृतिप्रामाण्य १६६, १६७ स्याद्वादम[अरी] स्याद्वादर्रारनाकर | 54, 86, 945, १५९, १६२, १६६, १७८, १८१ 953, 954, 984, 995 स्वपरप्रकाशकता ११०-११२ स्वपरावभासक 998 स्वप्रकाश ११०, ११५ स्वप्रस्यक्ष 280 स्वयंभूस्तोत्र २७२ स्वर्ग २४२

स्वसंवित्ति ११८, १५३ ११६. १५३ स्वाभार्या 120 स्वार्थस्यवसायात्मक हठयोग २४४, २५० हुठयोग प्रदीपिका २३७, २४४ हरिभद्र म्ब, १०३, १४'s, २३१, २४६-२४८, २५७, २६३, २७४ की योगमार्गमें नयी दिशा २६३ हिन्दुधर्म 94 होतु १७४, १८०-१८५, १८८, १६६ १८४ हेतुबिन्दु ८०, १६५; १८४ विवरण हेतुबि[न्दु |टी किरो १६५,१७३,१७५ **हे**त्रविडम्बनोपाय हेलाभास १६०, १६७ २०६ ७७, ११३-११५,१२०. १२३, १३२, १३७, १३८, १४२-१४६, १५०, १४४, १६१-१६३. १६५, १६९, १७३, १७८ १८२. 164-188, 184-194, 186-२००, २०१, २०६, २१०, २११, २१८, २२७, २२९, २४७, २५०, हेमचन्द्र-धातुपाठ २३० हैमश् ब्दानुशासनम्

द्वितीय खग्ड

जैन धर्म ग्रौर दर्शन

# भगवान पार्श्वनाथ की विरासत ।

[ एक ऐतिहासिक श्रध्ययन ]

वर्तमान जैन परंपरा भगवान महावीर की विरासत है। उनके स्राचार-विचार की छाप इसमें अनेक रूप से प्रकट होती है, इस बारे में तो किसी ऐतिहासिक को सन्देह था ही नहीं। पर महावीर की ऋाचार-विचार की परंपरा उनकी निजी निर्मित है-जैसे कि बौद्ध परंपरा तथागत बद्ध की निजी निर्मित है-या वह पूर्ववर्ती किसी तपस्वी की परंपरागत विरासत है ? इस विषय में पाश्चात्य ऐति-हासिक बृद्धि चप न थी। जैन परंपरा के लिये श्रद्धा के कारण जो बात श्रासन्दिग्ध थी उसी के विषय में वैज्ञानिक हार्रि से एवं ऐतिहासिक हार्रि से विचार करनेवाले तटस्थ पाश्चात्य विद्वानों ने सन्देह प्रकट किया कि, पार्श्वनाथ ऋादि पूर्ववर्ती तीर्थंकरों के श्रस्तित्व में क्या कोई ऐतिहासिक प्रमाण है ? इस प्रश्न का माकल जवाब तो देना चाहिए था जैन विद्वानों को. पर वे वैसा कर न सके। श्राखिर को डॉ॰ याकोबी जैसे पाञ्चात्य ऐतिहासिक ही आगे आए. और उन्होंने ऐति-हासिक दृष्टि से छानबीन करके श्रकाट्य प्रमाणों के श्राधार पर बतलाया कि. कम से कम पार्श्वनाथ तो ऐतिहासिक हैं ही । इस विषय में याकोबी महाशय ने जो प्रमाण बतलाए उनमें जैन श्रागमां के श्रतिरक्त बौद्ध पिटक का भी समावेश होता है। बौद्ध पिटकगत उल्लेखों से जैन श्रागमगत वर्णनों का मेल बिठाया गया तब ऐतिहासिकों की प्रतीति हदतर हुई कि, महावीर के पूर्व पार्श्वनाथ श्रवश्य हुए हैं। जैन स्त्रागमों में पार्श्वनाथ के पूर्ववर्ती बाईस तीर्थंकरों का वर्णन स्त्राता है। पर उसका बहुत बड़ा हिस्सा मात्र पौराणिक है। उसमें ऐतिहासिक प्रमाणों की कोई गति श्रमी तो नहीं दिखती।

बॉ॰ याकोबी: "That Parsva was a historical person, is now admitted by all as very probable."

<sup>-</sup>Sacred Books of the East, Vol. XLV, Introduction, pp. XXI-XXXIII

याकोबी द्वारा पार्श्वनाथ की ऐतिहासिकता स्थापित होते ही विचारक श्रीर गवेषक को उपलब्ध जैन श्रागम श्रमेक बातों के लिए ऐतिहासिक दृष्टि से विशेष महस्व के जान पहे श्रीर वैसे लोग इस दृष्टि से भी श्रागमों का श्रध्ययन-विवेचन करने लगे। फलतः कतिपय भारतीय विचारकों ने श्रीर विशेषतः पाश्चात्य विद्वानों ने उपलब्ध जैन श्रागम के श्राधार पर श्रमेकविध ऐतिहासिक सामग्री इकड़ी की श्रीर उसका यत्रतत्र प्रकारान भी होने लगा। श्रव तो धीरे-धीरे रूढ़ श्रीर श्रद्धालु जैन वर्ग का भी ध्यान ऐतिहासिक दृष्टि से श्रुत का श्रध्ययन करने की श्रोर जाने लगा है। यह एक सन्तोप की बात है।

प्रस्तुत लेख में उसी ऐतिहासिक दृष्टि का आश्रय लेकर विचार करना है कि, भगवान् महावीर को जो आचार-विचार की आध्यात्मिक विरासत मिली वह किस-किस रूप में मिली और किस परंपरा से मिली ? इस प्रश्न का संचेप में निश्चित उत्तर देने के बाद उसका स्पष्टीकरण क्रमशः किया जाएगा। उत्तर यह है कि, महावीर को जो आध्यात्मिक विरासत मिली है, वह पार्श्वनाथ की परंपरागत देन है। वह विरासत मुख्यतया तीन प्रकार की है—(१) संघ (२) आचार और (३) शृत।

ययि उपलब्ध द्यागमां मं कई त्रागम ऐसे हैं कि जिनमें किसी न किसी हर में पार्श्वनाथ या उनकी परंपरा का सूचन हुन्ना है। परन्तु इस लेख में सुख्यतया पाँच श्रागम, जो कि इस विषय में ऋषिक महत्त्व रखते हैं, ऋौर जिनमें ऋनेक पुरानी वातें किसी न किसी प्रकार से यथार्थ रूप में सुरिच्चित रह गई हैं, उनका उपयांग किया जाएगा। साथ ही बौद्ध पिटक में पाए जानेवाले संवादी उल्लेखों का तथा नई खोज करनेवालों के द्वारा उपस्थित की गई सामग्री में से उपयोगी ऋंश का भी उपयोग किया जाएगा।

दिगंबर-श्वेतांतर दोनों के ग्रंथों में वरिंगत है कि, पार्श्वनाथ का जन्म काशी—जनारस में हुआ श्रोर उनका निर्वाण सम्मेतशिखर वर्तमान पार्श्वनाथ पहाड़—पर हुआ। दोनों के चिरित्र-विषयक साहित्य से इतना तो निर्विवाद मालूम होता है कि पार्श्वनाथ का धर्म-प्रचार-चेत्र पूर्व भारत—खास कर गंगा के उत्तर श्रोर दिख्ण भाग—में रहा। खुद पार्श्वनाथ की विहार भूमि को सोमा का निश्चित निर्देश करना श्रभी संभव नहीं, परन्तु उनकी शिष्य परंपरा, जो पार्श्वापत्यिक कहलाती है, उसके विहार चेत्र की सीमा जैन श्रोर बौद्ध ग्रंथों के श्राधार पर, श्रस्पष्ट रूप में भी निर्देष्ट की जा सकती है। श्रंगुत्तरनिकाय नामक

२. आचारांग, सूत्रकृतांग, स्थानांग, भगवती श्रौर उत्तराध्ययन ।

चौद्ध ग्रन्थ में बतलाया है कि, वप्प नाम का शाक्य निर्प्रन्थश्रावक था। 3 इसी मल सत्त की श्रष्टकथा में वप्प को गौतम बुद्ध का चाचा कहा है। वप्प बुद्ध का समकालीन कपिलवस्त का निवासी शाक्य था। कपिलवस्त नेपाल की तगई में है। नीचे की श्रोर रावती नदी-जो बौद्ध ग्रन्थों में श्रचिरावती नाम से प्रसिद्ध है, जो इरावती भी कहलाती है - उसके तट पर श्रावस्ती नामक प्रसिद्ध शहर था. जो आजकल सहटमहट अकहलाता है। आवस्ती में पार्श्वनाथ की परंपरा का एक निर्प्रन्थ केशी था, जो महावीर के मुख्य शिष्य गौतम से मिला था<sup>४</sup>। उसी केशी ने पएसी नामक राजा को श्रौर उसके सारिथ को धर्म प्राप्त कराया था । जैन आगमगत सेयविया ही बौद पिटकों की सेतव्या जान पड़ती है. जो श्रावस्ती से दर नहीं । वैशाली, जो मुजफ्फरपुर जिले का श्राजकल का बसाद है, और चत्रियक्रएड जो वासुक्रएड कहलाता है तथा वाणिज्य-ग्राम. १° जो बनिया कहलाता है, उसमें भी पार्श्वापत्यिक मौजूद थे, जब कि महावीर का जीवनकाल ह्याता है। महावीर के माता-पिता भी पार्श्वापत्थिक कहे गए हैं <sup>9 9</sup>। उनके नाना चेटक तथा बढ़े भाई नन्दीवर्धन श्रादि पार्श्वापत्यिक रहे हों तो ब्राक्षर्य नहीं। गंगा के दक्षिण राजगृही था, जो ब्राजकल का राजगिर है। उसमें जब महाबीर धर्मोपदेश करते हुए ब्राते हैं तब तंगियानिवासी पार्श्वापत्यिक श्रावकों श्रीर पार्श्वापत्यिक थेरों के बीच हुई धर्म चर्चा की बात गौतम के द्वारा

- ३. एकं समयं भगवा सक्केसुं विहरित किपिलवन्थुस्मिं श्रथ खो वण्यो सक्को निगर्यठसावगो इ०॥—श्रंगुत्तरनिकाय, चतुक्कनिपात, वगग ५।
  - The Dictionary of Pali Proper Names, Vol II, P. 832.
  - ४. श्री नन्दलाल दे : The Geographical Dictionary of Ancient and Mediaeval India, P. 189.
  - ५. उत्तराध्ययनसूत्र, ऋ० २३।
  - ६. रायपसेणइय ( पं० वेचरदासजी संपादित-), पृ० ३३० श्रादि ।
  - ७. देखो उपर्युक्त ग्रन्थ, पृ० २७४।
  - ८, १० देखो—वैशाली अभिनन्दन प्रन्थ, पृ० ६२; आ० विजय-कृत्यासासूरि इ.त अमसामगवानमहावीर में विद्वारस्थलनाम-कोष; The Geographical Dictionary of Ancient and Mediaeval India.
  - ११. समण्रस्त णं भगवत्रो महावीरस्त श्रम्मापियरो पासाविश्वसमणोवासगा यावि होत्था ।—श्राचारांग, २, भावचृतिका ३, सृत्र ४०१ ।

सुनते हैं १२ । तुंगिया राजग्रह के नजदीक में ही कोई नगर होना चाहिये, जिसकी पहचान ऋाचार्य विजयकल्यागासुरि ऋाधुनिक तुंगी गाम से कराते हैं १३ ।

बचे-खुचे ऊपर के स्रित स्रल्य वर्णनों से भी इतना तो निष्कर्ष हम निर्विवाद रूप से निकाल सकते हैं कि, महावीर के भ्रमण श्रीर धर्मोपदेश के वर्णन में पाए जाने वाले गंगा के उत्तर दिख्य के कई गाँव-नगर पार्श्वनाथ की परम्परा के निर्मेंथों के भी विहार-दोत्र एवं धर्मप्रचार-चेत्र रहे। इसी से हम जैन स्रागमों में यत्र-तत्र यह भी पाते हैं कि, राजग्रही स्रादि में महावीर की पार्श्वापियकों से भेंट हुई।

खुद बुद श्रपनी बुद्धत्व के पहले की तपश्चयां ग्रीर चर्या का जो वर्णन करते हैं, किपलके साथ तत्कालीन निर्मंथ ग्राचार १४ का हम जब मिलान करते हैं, किपलवस्तु के निर्मंथ श्रावक वण्य शाक्य का निर्देश सामने रखते हैं तथा बौद्ध पिटकों में पाए जाने वाले खास ग्राचार ग्रीर तत्त्वज्ञान संबन्धी कुछ पारिभाषिक शब्द १५, जो केवल निर्मंथ प्रवचन में ही पाए जाते हैं — इन सब पर विचार करते हैं तो ऐसा मानने में कोई खास सन्देह नहीं रहता कि, बुद्ध ने भले थोड़

'पुग्गल' शब्द बौद्ध पिटक में पहले ही से जीव-ब्यक्ति का बोधक रहा है । (मिक्सिमिनकाय ११४)। जैन परम्परा में वह शब्द सामान्य रूप से जड़ परमासुख्रों के द्वर्थ में रूढ हो गया है। तो भी भगवती, दशवैकालिक के प्राचीन स्तरों में उसका बौद्ध पिटक स्वीकृत ऋर्य भी सुरित्तित रहा है। भगवती के द-१०-३६१ में गौतम के प्रश्न के उत्तर में महावीर के मुख से कहलाया है कि, जीव 'पोग्गली' भी है और 'पोग्गल' भी। इसी तरह भगवती के २०-२ में जीवतत्त्व के ऋभिवचन—पर्यायरूप से 'पुग्गल' पद ऋाया है। दशवैकालिक ५-१-७३ में 'पोग्गल' राब्द 'मांस' ऋर्य में प्रयुक्त है, जो जीवनधारी के शरीर से संबंध रखता है। ध्यान देने योग्य बात यह है कि वह शब्द जैन-बौद्ध भूत से भिन्न किसी भी प्राचीन उपलब्ध श्रुत में देखा नहीं जाता ▶

'श्रासव' श्रीर 'संवर' ये दोनों शब्द परस्पर विरुद्धार्थक हैं। श्रासव चित्त या श्रात्मा के क्लेश का बोधक हैं, जब कि संवर उसके निवारण एवं निवारणोपायका। ये दोनों शब्द पहले से जैन-श्रागम श्रीर बौद्ध पिटक में समान

१२. भगवती, २, ५ ।

१३. श्रमणभगवानुमहावीर, पृ० ३७१।

१४. तुलना—दशवैकालिक, ऋ० ३, ५-१ ऋौर मिक्सिमनिकाय, महासिंहनादमुत्त ।

१५. पुरगल, त्रासव, संवर, उपोसथ, सावक, उपासग इत्यादि ।

ही समय के लिये हो, पार्श्वनाथ की परंपरा को स्वीकार किया था। अध्यापक धर्मा-नन्द कौशाम्बी ने भी अपनी अप्रतिम पुस्तक 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म' (पृ० २४, २६) में ऐसी ही मान्यता सचित की है।

बुद्ध महावीर से प्रथम पैदा हुए श्रीर प्रथम ही निर्वाण प्राप्त किया। बुद्ध ने निर्प्रथों के तपःप्रधान श्राचारों की श्रवहेलना भ की है, श्रीर पूर्व-पूर्व गुरुशों की ज्यां तथा तत्वज्ञान का मार्ग छोड़ कर श्रपने श्रनुभव से एक नए विशिष्ट मार्ग की स्थापना की है, गृहस्थ श्रीर त्यागी संघ का नया निर्माण किया है; जब कि महावीर ने ऐसा कुछ नहीं किया। महावीर का पितृधर्म पार्श्वापत्यिक निर्प्यं का है। उन्होंने कहीं भी उन निर्माथों के मौलिक श्राचार एवं तत्वज्ञान की जरा भी श्रवहेलना नहीं की है; प्रत्युत निर्प्यं के परम्परागत उन्हीं श्राचार-विचारों को श्रयनाकर श्रपने जीवन के द्वारा उनका संशोधन, परिवर्धन एवं प्रचार किया है। इससे हमें मानने के लिए बाध्य होना पड़ता है कि, महावीर पार्श्वनाय की

त्र्र्थ में ही प्रयुक्त देखे जाते हैं ( तत्त्वार्थाधिगम सूत्र ६−१, २,; ८−१ ; ६−१ ; स्थानांगसूत्र १ स्थान : समवायांगसूत्र ५ समवाय : मिक्फिमनिकाय २ ।

'उपोसथ' शब्द गृहस्थां के उपव्रत-विशेष का बोधक है, जो पिटकों में ब्राता है (दीघनिकाय २६)। उसी का एक रूप पोसह या पोसध भी है, जो ब्रागमों में पहले ही से प्रयुक्त देखा जाता है ( उवासगदसाब्रो)।

'सावग' तथा 'उवासग' ये दोनों शब्द किसी-निकसी रूप में पिटक (दीघनिकाय ४) तथा त्रागमों में पहले ही से प्रचलित रहे हैं। यद्यपि बौद्ध परम्परा में 'सावग' का त्र्यं है 'बुद्ध के साद्यात् भिद्ध-शिष्य' (मिंक्सिमिनिकाय ३), जब कि जैन परम्परा में वह 'उपासक' की तरह ग्रहस्थ श्रुनुयायी श्रर्थ में ही प्रचलित रहा है।

कोई व्यक्ति ग्रहस्थाश्रम का त्याग कर भिन्तु बनता है तब उस स्रार्थ में एक वाक्य रूढ है, जो पिटक तथा स्रागम दोनों में पाया जाता है। वह वाक्य है "स्रागरसा श्रनगारियं पव्यजन्ति" ( महावग्ग ), तथा "स्रागरास्रो स्रागारियं पव्यक्तप्त" ( भगवती ११-१२-४३१ )।

यहाँ केवल नमूने के तौर पर थोड़ से राज्दों की तुलना की है, पर इसके विस्तार के लिए श्रौर भी पर्याप्त गुजाइश है। ऊपर सूचित शब्द श्रौर श्रर्थ का साहस्य खासा पुराना है। वह श्रकस्मात् हो ही नहीं सकता। श्रतएव इसके मूल में कहीं-न-कहीं जाकर एकता खोजनी होगी, जो संभवतः पाश्वनाथ की परम्परा का ही संकेत करती है।

१६. मज्भिमनिकाय, महासिंहनादसुत्त ।

परम्परा में ही दीवित हुए.—फिर भले ही वे एक विशिष्ट नेता बने । महावीर तत्कालीन पार्श्वपत्यिक परंपरा में ही हुए, इसी कारण से उनको पार्श्वनाथ के परंपरागत संघ, पार्श्वनाथ के परंपरागत ब्राचार-विचार तथा पार्श्वनाथ का परम्परागत श्रुत विरासत में मिले, जिसका समर्थन नीचे लिखे प्रमाणों से होता है। संघ—

मगवती १-६-७६ में कालासवेसी नामक पार्श्वापित्यक का वर्णन है, जिसमें कहा गया है कि, वह किन्हीं स्थिवरों से मिला श्रीर उसने सामायिक, संयम, प्रत्याख्यान, कायोत्सर्ग, विवेक श्रादि चिरित्र संवन्धी मुद्दों पर प्रश्न किए । स्थिविरों ने उन प्रश्नों का जो जवाब दिया, जिस परिभाषा में दिया, श्रीर कालासवेसी ने जो प्रश्न जिस परिभाषा में किए हैं, इस पर विचार करें तो हम निश्चित रूप से कह सकते हैं कि, वे प्रश्न श्रीर परिभाषाएँ सब जैन परिभाषा से ही सम्बद्ध हैं । थेरों के उत्तर से कालासवेसी का समाधान होता है तब वह महावीर के द्वारा नवसरोधित पंचमहात्रत श्रीर प्रतिक्रमण्धर्म को स्वीकार करता है । श्रथांत् वह महावीर के संघ का एक सभ्य वनता है ।

भगवती ५-६-२२६ में कतिपय थेरां का वर्णन है। वे राजग्रही में महावीर के पास मर्यादा के साथ जाते हैं, उनसे इस परिमित लोक में अनन्त रात-दिन श्रीर परिमित सत-दिन के बारे में प्रश्न पूछते हैं। महावीर पार्श्वनाथ का हवाला देते हुए जवाब देते हैं कि, पुरिसादाणीय पार्श्व ने लोक का स्वरूप परिमित ही कहा है। फिर वे अपेन्नामेद से रात-दिन की अनन्त और परिमित संख्या का खुलासा करते हैं। खुलासा मुनकर थेरां को महावीर की सर्वक्रता के विपय में प्रतीति होती है, तब वे वन्दन-नमस्कारपूर्वक उनका शिष्यत्व स्वीकार करते हैं, अर्थात् पंच महावतीं और सप्रतिक्रमण्यर्थम के अंगोकार द्वारा महावीर के संघ के अंग बनते हैं।

भगवती ६-३२-३७८, ३०६ में गांगेय नामक पाश्वांपित्यक का वर्णन है। वह वारिण्यप्राम में महाबोर के पास जाकर उनसे जीवों की उत्पत्ति-च्युति श्रादि के बारे में प्रश्न करता है। महाबीर जवाब देते हुए प्रथम ही कहते हैं कि, पुरिसादायीय पाश्वं ने लोक का स्वरूप शाश्वत कहा है। इसी से मैं उत्पत्ति-च्युति श्रादि का खुलासा श्रमुक प्रकार से करता हूँ। गांगेय पुनः प्रश्न करता है कि, श्राप जो कहते हैं वह किसी से सुनकर या स्वयं जानकर ? महाबीर के मुख से यहाँ कहलाया गया है कि, मैं केवली हूँ, स्वयं ही जानता हूँ। गांगेय को सर्वज्ञता की प्रतीति हुई, फिर वह चातुर्यामिक धर्म से पंचमहावत स्वीकारने की श्रपनी

इच्छा प्रकट करता है स्त्रौर वह स्त्रन्त में सप्रतिक्रमण पंच महाव्रत स्वीकार करके महावीर के संघ का स्त्रंग बनता है।

स्त्रकृतांग के नालंदीया अप्ययन ( २-७-७१, ७२, ८२) में पार्श्वारित्यक उदक पेढाल का वर्णन है, जिसमें कहा गया है कि, नालंदा के एक श्रावक लेप की उदकरााला में जब गीतम थे तब उनके पास वह पार्श्वापित्यक आया और उसने गीतम से कई प्रश्न पृष्ठे। एक प्रश्न यह था कि, तुम्हारे कुमार-पृत्र आदि निर्म्य जब गृहस्थों को स्थूल वत स्वीकार कराते हैं तो यह क्या सिद्ध नहीं होता कि निषद्ध हिंसा के सिवाय अन्य हिंसक प्रृहतियों में स्थूल वत देनेवाले निर्म्य की अनुमति है श्र अमुक हिंसा न करो, ऐसी प्रतिज्ञा कराने से यह अपने आप फलित होता है कि, वाकी की हिंसा में हम अनुमत हैं—इत्यादि प्रश्नों का जवाब गीतम ने विस्तार से दिया है। जब उदक पढ़ाल को प्रतीति हुई कि गीतम का उत्तर स्युक्तिक है तब उसने चतुर्यामधर्म से पंचमहावत स्वीकारने की इच्छा प्रकट की। फिर गीतम उसको अपने नायक ज्ञातपुत्र महावीर के पास ले जाते हैं। वहीं उदक पढ़ाल पंचमहावत सप्रतिक्रमण्धर्म को अंगीकार करके महावीर के संघ में सम्मिलित होता है। गीतम और उदक पढ़ाल के बीच हुई विस्तृत चर्चा मनीरंजक है।

उत्तराध्ययन के २३ वें अध्ययन में पाश्वीपित्यक निर्मंथ केशी श्रीर महावीर के मुख्य शिष्य इन्द्रभृति—दोनों के श्रावस्ती में मिलने को श्रीर श्राचार-विचार के कुछ मुद्दों पर संवाद होने की वात कही गई है। केशी पाश्वीपित्यक प्रभाव-यााली निर्मंथ रूप से निर्दिष्ट हैं; इन्द्रभृति तो महावीर के प्रधान श्रीर सालात् शिष्य ही हैं। उनके बीच की चर्चा के विषय कई हैं, पर यहाँ प्रस्तुत दो हैं। केशी गौतम से पूछते हैं कि, पाश्वेनाथ ने चार याम का उपदेश दिया, जब कि वर्धमान—महावीर ने पाँच याम—महावत का, सो क्यों? इसी तरह पाश्वेनाथ ने सचेल—सबस्त धर्म वतलाया, जब कि महावीर ने श्रचेल—श्रवसन धर्म, सो क्यों? इसके जवाब में इन्द्रभृति ने कहा कि, "जत्वहिष्ट से चार याम श्रीर पाँच महावत में कोई श्रन्तर नहीं है, केवल वर्तमान युग की कम श्रीर उलटी समक देखकर ही महावीर ने विशेष शुद्धि की दृष्टि से चार के स्थान में पाँच महावत का उपदेश किया है। श्रीर मोल्ल का वास्तविक कारण तो श्रान्तर ज्ञान, दर्शन श्रीर शुद्ध वारित्र ही है, वस्त्र का होना, न होना, यह तो लोकहिष्ट है। इन्द्रभृति के मूलगामी जवाब की यथार्यता देखकर केशी पंचमहावत स्वीकार करते हैं; श्रीर इस तरह महावीर के संघ के एक श्रंग बनते हैं।

१७. उत्तराध्ययन. ग्रा० २३, श्लोक २३-३२।

ऊपर के थोहें से उद्धरण इतना समभने के लिए पर्याप्त हैं कि महावीर श्रीर उनके शिष्य इन्द्रभृति का कई स्थानों में पार्श्वापत्यिकों से मिलन होता है। इन्द्रभृति के श्रलावा श्रन्य भी महावीर-शिष्य पार्श्वापत्यिकों से मिलते हैं। मिलाप के समय श्रापस में चर्चा होती है। चर्चा मुख्य रूप से संयम के जुदै-जुदै श्रंग के श्रर्थ के बारे में एवं तत्वज्ञान के कुछ मन्तव्यों के बारे में होती है। महावीर ज्वाब देते समय पार्श्वनाथ के मन्तव्य का श्राधार भी लेते हैं श्रीर पार्श्वनाथ को 'पुरिसादाणीय' श्रर्थात 'पुक्यों में श्रादेय' जैसा सम्मानसूचक विशेषण देकर उनके प्रति हार्दिक सम्मान सूचित करते हैं। श्रीर पार्श्व के प्रति निष्ठा रखनेवाले उनकी परंपरा के निर्मर्थों को श्रपनी श्रोर श्राकृष्ट करते हैं। पार्श्वापत्यक भी महावीर को श्रयनी परीज्ञा में खरे उतरे देखकर उनके संघ में दाखिल होने हैं श्रर्थात् वे पार्श्वनाथ के परंपरागत संघ श्रीर महावीर के नवस्थापित संघ—दोनों के संधान में एक कड़ी बनते है। इससे यह मानना पड़ता है कि, महावीर ने जो संघ रचा उसकी भित्ति पार्श्वनाथ की संघ-परंपरा है।

यद्यपि कई पार्श्वापत्यिक महावीर के संघ में प्रविष्ट हुए, तो भी कुछ पारवांपत्यिक ऐसे भी देखे जाते हैं, जिनका महावीर के संघ में सम्मिलित होना निर्दिष्ट नहीं है। इसका एक उदाहरण भगवती २-५ में यां है-तुंगीया नामक नगर में ५०० पार्श्वापत्यिक श्रमण पधारते हैं। वहाँ के तत्त्वज्ञ श्रमणोपासक उनसे उपदेश सनते हैं। पार्श्वापत्यिक स्थविर उनको चार याम ग्रादिका उपदेश करते हैं। आवक उपदेश से प्रसन्न होते हैं और धर्म में स्थिर होते हैं। बे स्थिविरों से संयम, तप ऋादि के विषय में तथा उसके फल के विषय में प्रश्न करते हैं। पार्श्वापत्यिक स्थविरों में से कालियपुत्त, मेहिल, त्र्यानन्दरिक्खय श्रीर कासव ये चार स्थविर ऋपनी-ऋपनी दृष्टि से जवाब देते हैं। पार्श्वापत्यिक स्थविर त्रौर पार्श्वापत्यिक श्रमणोपासक के बीच तुंगीया में हुए इस प्रश्नोत्तर का हाल इन्द्रभृति राजग्रही में सुनते हैं और फिर महावीर से पूछते हैं कि "क्या ये पार्श्वापत्यिक स्थविर प्रश्नों का उत्तर देने में समर्थ हैं ?" महावीर स्पष्टतया कहते हैं कि - "वे समर्थ हैं। उन्होंने जो जवाब दिया वह सच है; मैं भी वही जवाब देता।" इस संवादकथा में ऐसा कोई निर्देश नहीं कि तंगीयावाले पार्श्वापत्यिक निर्प्रथ या श्रमणोपासक महावीर के संघ में प्रविष्ट हुए । यदि वे प्रविष्ट होते तो इतने बढ़े पार्श्वापत्यिक संघ के महावीर के संघ में सम्मिलित होने की बात समकालीन या उत्तरकालीन श्राचार्य शायद ही भलते।

यहाँ एक बात खास ध्यान देने योग्य है कि, पार्श्वापत्यिक श्रमण न तो

महावीर के पास ऋाए हैं, न उनके संघ में प्रविष्ट हुए हैं, फिर भी महावीर उनके उत्तर की सचाई ऋौर चमता को स्पष्ट स्वीकार ही करते हैं।

दूसरी बात ध्यान देने योग्य यह है कि, जो पार्श्वापत्यिक महावीर के संघ में श्राप, वे भी महावीर की सर्वज्ञता के बारे में पूरी प्रतीति कर लेने के पश्चात ही उनको विधिवत् वन्दन-नमस्कार 'तिक्खुनो श्रायाहिणं पयाहिणं वन्दामि'— करते हैं; उसके पहले तो वे केवल उनके पास शिष्टता के साथ श्राते हैं— 'श्रदूर-सामंते टिचा'।

पार्श्वनाथ की परंपरा के त्यागी श्रीर ग्रहस्थ व्यक्तियों से संबन्ध रखने वाली, उपलब्ध श्रागमों में जो कुछ सामग्री है, उसको थोग्य रूप में सकलित एवं व्यवस्थित करके पार्श्वनाथ के महावीर-कालीन संघ का सारा चित्र पं० दलसुख मालविएाया ने श्रपने एक श्रम्यासपूर्ण लेख में, बीस वर्ष पहले खींचा है जो इस प्रसंग में खास द्रष्टव्य है। यह लेख 'जैन प्रकाश' के 'उत्थान-महावीरांक' में छुपा है।

### श्राचार---

श्रव हम श्राचार की विरासत के प्रश्न पर श्राते हैं। पार्श्वापित्यक निर्प्रयां का श्राचार वाह्य-श्राभ्यन्तर दो रूप में देखने में श्राता है। श्रानगारत्व, निर्प्रयत्व, सचेलत्व, शीत, श्रातप श्रादि परिपह सहन, नाना प्रकार के उपवास व्रत श्रीर भिच्चाविधि के कठोर नियम इत्यादि वाह्य श्राचार हैं। सामायिक समत्व या समभाव, पचक्त्वाण—त्याग, संयम—इन्द्रियनियमन, संवर—कपायनिरोध, विवेक - श्रुलिसता या सदसिंद्रवंक, व्युत्सर्ग—ममत्वत्याग, हिंसा श्रासत्य श्रदत्तादान श्रीर विहिद्यादाण से विरित इत्यादि श्राभ्यन्तर श्राचार में सम्मिलित हैं।

पहले कहा जा चुका है कि, बुद्ध ने यहत्याग के बाद निर्प्रथ श्राचारों का भी पालन किया था। बुद्ध ने अपने द्वारा आचरण किए गए निर्प्रथ श्राचारों का जो संचेप में संकेत किया है उसका पाश्चीपत्यिक निर्प्रथों की चर्या के उपलब्ध वर्णन के साथ मिलान करते हैं <sup>१ द</sup> एवं महावीर के द्वारा आचिरित बाह्य चर्या के साथ मिलान करते हैं <sup>१ द</sup> तो सन्देह नहीं रहता कि, महावीर को निर्प्रथ या अनगार धर्म की बाह्य चर्या पाश्चीपत्यिक परंपरा से मिली हैं भिले ही उन्होंने उसमें देशकालानुसारी थोड़ा-बहुत परिवर्तन किया हो। आस्यन्तर आचार भी भगवान महावीर का वही है जो पाश्चीपत्यिकों में प्रचलित था। कालासवेसीपुत्त

१८ देखो – नोट नं० १४।

१६. श्राचारांग, श्र० ६।

जैसे पार्श्वापत्यिक श्राभ्यन्तर चरित्र से संबद्ध पारिभाषिक शब्दों का जब ऋर्थ पूछते हैं तब महावीर के श्रमुयायी स्थविर वही जवाब देते हैं, जो पार्श्वापत्यिक परंपरा में भी प्रचलित था।

निर्प्रथों के बाह्य-श्राभ्यंतर श्राचार-चारित्र के पार्श्वपरंपरा से विरासत में मिलने पर भी महावीर ने उसमें जो संघार किया है वह भी श्रागमों के विश्वसनीय प्राचीन स्तर में सरिवत है। पहले संघ को विरासतवाले वर्णन में हमने सचित किया ही है कि. जिन-जिन पार्श्वापत्यिक निर्मुंशों ने महावीर का नेतत्व माना उन्होंने सप्रतिक्रमण पाँच महावत स्वीकार किए । पार्श्वनाथ की परंपरा में चार याम थे, इसलिए पार्श्वनाथ का निर्मेथधर्म चातर्याम कहलाता था। इस बात का समर्थन बौद्ध पिटक दीघनिकाय के सामञ्जफलसत्त में श्राए हए निर्प्रथ के 'चात-याम-संवर-संवतो' इस विशेषण से होता है। यदाण उस सत्र में ज्ञातपत्र महावीर के मख से चातर्याम धर्म का वर्णन बौद्ध पिटक-संग्राहकों ने कराया है, पर इस ग्रंश में वे भ्रान्त जान पड़ते हैं। पार्श्वापत्यिक परंपरा बद्ध के समय में विद्यमान भी थी त्रौर उससे बुद्ध का तथा उनके कुछ त्र्यनुयायियों का परिचय भी था, इसलिये वे चातुर्याम के बारे में ही जानते थे। चातुर्याम के स्थान में पाँच यम या पाँच महाव्रत का परिवर्तन महावीर ने किया, जो पार्श्वापित्यकों में से ही एक थे। यह परिवर्तन पार्श्वापत्यिक परंपरा की दृष्टि से भले ही विशोष महत्त्व रखता हो. पर निर्ग्रन्थ भिन्न इतर समकालीन बौद्ध जैसी श्रमण परंपराश्चों के लिए कोई खास ध्यान देने योग्य बात न थी। जो परिवर्तन किसी एक फिरके की त्र्यान्तरिक वस्तु होती है उसकी जानकारी इतर परम्परात्र्यों में बहुधा तुरन्त नहीं होती । बुद्ध के सामने समर्थ पार्श्वापत्यिक निर्मेथ ज्ञातपुत्र महावीर ही रहे, इसलिए बौद्ध ग्रंथ में पार्श्वापत्यिक परंपरा का चातर्याम धर्म महावीर के मुख से कहलाया जाए तो यह स्वाभाविक है। परन्त इस वर्णन के ऊपर से इतनी बात निर्विवाद साबित होती है कि. पाश्चीपत्यिक निर्मन्थ पहले चातुर्याम धर्म के ऋतु-यायी थे. त्रीर महावीर के संबन्ध से उस परंपरा में पंच यम दाखिल हुए । दूसरा सुधार महावीर ने सप्रतिक्रमण धर्म दाखिल करके किया है, जो एक निर्प्रन्थ परम्परा का त्र्यान्तरिक सधार है। सम्भवतः इसीलिए बौद्ध प्रन्थों में इसका कोई निर्देश नहीं।

त्रौद्ध ग्रन्थों में ° पूरणकाश्यप के द्वारा कराए गए निर्ग्रन्थ के वर्णन में 'एकशाटक' विशेषण त्राता है; 'स्रचेल' विशेषण स्राजीवक के साथ स्राता है। निर्ग्रन्थ का 'एकशाटक' विशेषण मुख्यतया पाश्वीपत्थिक निर्ग्रन्थ की स्रोर

२०. ऋंगुत्तरनिकाय, छक्कनिपात, २-१।

ही संकेत करता है। हम आचारांग में वर्णित और सबसे अधिक विश्वसनीय महाबीर के जीवन-श्रंश से यह तो जानते ही हैं कि महावीर ने गृहत्याग किया तब एक वस्त्र—चेल धारण किया था। क्रमशः उन्होंने उसका हमेशा के वास्ते त्याग किया. और पूर्णतया अचेलत्व स्वीकार किया १ । उनकी यह अचेलत्व भावना मुलगत रूप से हो या पारिपार्शिवक परिस्थित में से ग्रहण कर स्नात्मसात् की हो. यह प्रश्न यहाँ प्रस्तत नहीं : प्रस्तत इतना ही है कि. महावीर ने सचेलत्व में से ऋचेलत्व की ऋोर कदम बढाया । इस प्रकाश में इस बौदग्रन्थों में ऋाए हए निर्यन्थ के विशेषण 'एकशाटक' का तालर्य सरलता से निकाल सकते हैं। वह यह कि. पार्श्वापत्यिक परंपरा में निर्प्रत्यों के लिये मर्यादित वस्त्रधारण वर्जित न था, जब कि महावीर ने वस्त्रधारल के बारे में ऋनेकान्तदृष्टि से काम लिया। उन्होंने सचेलत्व और अचेलत्व दोनों को निर्मन्थ संघ के लिए यथाशक्ति और यथाठचि स्थान दिया । ऋध्यापक धर्मानन्द कौशाम्बी ने भी ऋपने 'पार्श्वनाथाचा चातर्याम धर्म' (पु० २०) में ऐसा ही मत दरसाया है । इसी से हम उत्तराध्ययन के केशी-गौतम-संवाद में अचेल और सचेल धर्म के बीच समन्वय पाते हैं। उसमें खास तौर से कहा गया है कि, मोच के लिये तो मुख्य और पारमार्थिक तिंग-साधन ज्ञान-दर्शन-चारित्ररूप श्राध्यात्मिक सम्पत्ति ही है। श्रचेलत्व या सचेलत्व यह तो ब्रोकिक-नाह्य लिंगमात्र है, पारमार्थिक नहीं।

इस तात्पर्य का समर्थन भगवती श्रादि में वर्णित पारवांपत्पिकों के परिवर्तन से स्पष्ट होता है। महावीर के संघ में दाखिल होनेवाले किसी भी पारवांपत्थिक निग्रंभ के परिवर्तन के बारे में यह उल्लेख नहीं है कि, उसने सचेलत्व के स्थान में श्राचेलत्व स्वीकार किया; जब कि उन सभी परिवर्तन करनेवाले निग्रंभों के लिए निश्चित रूप से कहा गया है कि उन्होंने चार याम के स्थान में पाँच महाब्रत श्रीर प्रतिक्रमण धर्म स्वीकार किया।

महावीर के व्यक्तित्व, उनकी श्राध्यात्मिक दृष्टि श्रीर श्रमेकान्त वृत्ति को देखते हुए ऊपर वर्णन की हुई सारी घटना का मेल सुसंगत वैट जाता है। महाब्रत श्रीर प्रतिक्रमण का सुधार, यह श्रन्ताशुद्धि का सुधार है इसलिए महावीर ने उस पर पूरा भार दिया, जब कि स्वयं स्वीकार किए हुए श्रचेलत्व पर एकान्त भार

२१. गो चेविमेग वत्थेग पिहिस्सामि तंसि हेमंते।

से पारए श्रावकहाए एयं खु श्रागुधिमयं तस्त ॥२॥ संवच्छरं साहियं मासं जं न रिकासि वत्थगं भगवं । श्रचेलए तश्रो चाह तं वोसिज वत्थमशागारे ॥४॥ —श्राचारांग, १-६-१।

नहीं दिया । उन्होंने सोचा होगा कि, त्राखिर क्रचेलत्व या सचेलत्व, यह कोई जीवन-शुद्धि की ब्रान्तिम कसीटी नहीं है । इसीलिए उनके निर्मंथ संघ में सचेल क्रीर अचेल दोनों निर्मंथ अपनी-अपनी किच एवं शक्ति का विचार करके ईमानदारी के साथ परस्पर उदार भाव से रहे होंगे । उत्तराध्ययन का वह संवाद उस समय की स्चना देता है, जब कि कभी निर्मंथों के बीच सचेलत्व के बारे में सारासार के तारतम्य की विचारणा चली होगी । पर उस समन्वय के मूल में अनेकान्त दृष्टि का जो यथार्थ प्राण् स्पन्दित होता है वह महावीर के विचार की देन हैं।

पार्श्वापित्यक परंपरा में जो चार याम थे उनके नाम स्थानांगस्त्र में यों आते हैं; (१) सर्वप्राणातिपात—(२) सर्वप्राणात—(२) सर्वप्राणात—(२) सर्वप्राणात—(२) सर्वप्राणात—(३) सर्वप्रदत्तादान—श्रीर (४) सर्वप्रहिद्धादाण्—से विरमण् २१। इनमें से 'बहिद्धादाण्' शब्द आत्र जानना यहाँ प्राप्त है। नवांगीटीकाकार अपयदेव ने 'बहिद्धादाण्' शब्द का अर्थ 'परिप्रह' स्चित किया है। 'परिप्रह से विरति' यह पार्श्वापत्यक्षें का चौथा याम था, जिसमें अब्रह्म का वर्जन अवश्य अप्रिप्नेत था १३। पर जब मनुष्यसुलम दुवंतता के कारण अब्रह्मविरमण् में शिथिलता आई और परिप्रहविरति के अर्थ में स्पष्टता करने की जरूरत मालूम हुई तब महावीर ने अब्रह्मविरमण् को परिप्रहविरमण् से अलग स्वतंत्र यम रूप में स्वीकार करके पाँच महावर्ता की भीष्मप्रतिज्ञा निर्प्रयों के लिए रखी और स्वयं उस प्रतिज्ञा-पालन के पुरस्कर्ता हुए। इतना ही नहीं बल्कि चृण-चृण् के जीवनकम में बदलनेवाली मनोष्टित्यां के कारण् होनेवाले मानसिक, वाचिक, कायिक दोष भी महावीर को निर्मय-जीवन के लिए अत्यन्त अखरने लगे, इससे उन्होंने निर्मय-जीवन में सतत जागृति रखने की दृष्टि में प्रतिक्रमण्य धर्म को नियत स्थान दिया, जिससे कि प्रत्येक निर्मय सायं-प्रातः अपने जीवन की बृटियों का निरीच्ण करे और लगे

२२. मिष्भिममा बावीसं ऋरहंता भगवंता चाउजामं धम्मं पर्यावेति, तं०— सञ्वातो पायातिवायाश्चो वेरमयां, एवं मुसावायाश्चो वेरमयां, सञ्चातो ऋदिन्नादायाश्चो वेरमयां, सञ्चात्चो बहिद्धादायाश्चो वेरमयां १।—स्थानांग, सुत्र २६६, पत्र २०१ ऋ।

२३. "बहिद्धादाणान्त्रो" ति बहिद्धा—मैथुनं पहिन्रहिवशेषः स्त्रादानं च परिग्रहस्तयोर्द्वन्द्वैकत्वमथवा स्त्रादीयत इत्यादानं परिग्राह्यं वस्तु तच्च धर्मोपकरग्यमि भवतीत्यत स्त्राह—बहिस्तात्-धर्मोपकरग्याद् बहिर्यदिति । इह च मैथुनं
परिग्रहेऽन्तर्भवति, न ह्यपरिग्रहीता योषिद् भुज्यत इति ।—स्थानांग, २६६ सूत्रवृति, पत्र २०१ व ।

दोषों की श्रालोचनापूर्वक श्रायंदा दोषों से बचने के लिए शुद्ध संकल्प को हक् करे। महावीर की जीवनचर्या श्रीर उनके उपदेशों से यह मली-माँति जान पड़ता है कि, उन्होंने स्वीकृत प्रतिशा की शुद्धि श्रीर श्रन्तर्जागृति पर जितना भार दिया है उतना श्रन्य चीजों पर नहीं। यही कारण है कि तत्कालीन श्रनेक पार्श्वापत्यकों के रहते हुए भी उन्हों में से एक शातपुत्र महावीर ही निर्मेथ संघ के श्रगुवा रूप से या तीर्थंकर रूप से माने जाने लगे। महावीर के उपदेशों में जितना भार कप्रायविजय पर है—जो कि निर्मन्थ-जीवन का मुख्य साध्य है—उतना भार श्रन्य किसी विषय पर नहीं है। उनके इस कठोर प्रयत्न के कारण ही चार याम का नाम स्मृतिशेष बन गया व पाँच महावत संयमधर्म के जीवित श्रंग बने।

महाबीर के द्वारा एंच महावत-धर्म के नए सुधार के बारे में तो श्वेताम्बर-दिगानर एकमत हैं. पर पाँच महाबत से क्या ऋभियत है, इस बारे में विचारमेद श्रवश्य है। दिगंबराचार्य वटकेर का एक 'मूलाचार' नामक ग्रन्थ है-जो संप्रहात्मक है - उसमें उन्होंने पाँच महात्रत का ऋर्थ पाँच यम न बतलाकर केवल जैन-परंपरा परिचित पाँच चारित्र बतलाया है। उनका कहना है कि, महाबीर के पहले मात्र सामायिक चारित्र था, पर महावीर ने छेदोपस्थापन दाखिल करके सामायिक के ही विस्तार रूप से अन्य चार चारित्र बतलाए, जिससे महावीर पंच महावत-धर्म के उपदेशक माने जाते हैं। स्त्राचार्य वटकेर की तरह पूज्यपाद, त्राकलंक, त्राशाधर त्रादि लगभग सभी दिगंबराचार्य श्रीर दिगंबर विद्वानों का वह एक ही ग्राभिप्राय है रह । निःसन्देह श्वेतांबर-परंपरा के पंच महाव्रतधर्म के खलासे से दिगंबर परंपरा का तत्संबन्धी खुलासा जुदा पडता है। भद्रवाहकर्तक मानी जानेवाली निर्वृक्ति में भी छेदोपस्थापना चारित्र को दालिल करके पाँच चारित्र महावीरशासन में प्रचलित किए जाने की कथा निर्दिष्ट है. पर यह कथा केवल चारित्रपरिणाम की तीवता, तीवतरता और तीनतमता के तारतम्य पर एवं भिन्न-भिन्न दीवित व्यक्ति के ऋधिकार पर प्रकाश डालती है, न कि समग्र निर्पर्थों के लिए श्रवश्य स्वीकार्य पंच महावतों के ऊपर। जब कि महावीर का पंच महाव्रत-धर्म-विषयक सुधार निर्प्रय दीचा लेनेवाले सभी के लिए एक-सा रहा, ऐसा भगवती आदि प्रंथों से तथा बौद्ध पिटक निर्दिष्ट 'चात-याम-संवर-संवुतो' र ४ इस विशेषण से फलित होता है। इसके समर्थन में प्रति-क्रमण धर्म का उदाहरण पर्यात है। महावीर ने प्रतिक्रमण धर्म भी सभी निर्ग्रन्थों

२४. देखो-पं० जुगल किशोर जी मुख्तार कृत-जैनाचार्यों का शासनमेद, परिशिष्ट 'क'।

२५. ''चातु-याम-संवर-संवुतो'' इस विशेषण के बाद 'सव्व-वारि-वारितो' इत्यादि

के लिए समान रूप से अनुशासित किया । इस प्रकाश में पंच महाबत घर्म का अनुशासन भी सभी निर्मन्यों के लिये रहा हो, यही मानना पड़ता है । मूलाचार आदि दिगंबर परंपरा में जो विचारभेद सुरित्तत है वह साधार अवश्य है, क्योंकि, श्वेतांबरीय सभी ग्रन्थ छेदोपस्थान सहित पाँच चारित्र का प्रवेश महावीर के शासन में बतलाते हैं। पाँच महाबत और पाँच चारित्र ये एक नहीं। दोनों में पाँच की संख्या समान होने से मूलाचार आदि ग्रन्थों में एक विचार सुरित्ति रहा तो श्वेताम्बर ग्रन्थों में दूसरा भी विचार सुरित्ति है। कुछ भी हो, दोनों परंपराएँ पंच महाबत धर्म के सुतार के बारे में एक-सी सम्मत हैं।

वस्तुतः पाँच महाव्रत यह पाश्वांपत्यिक चातुर्याम का स्पष्टीकरण ही है। इससे यह कहने में कोई वाधा नहीं कि, महावीर को संयम या चारित्र की विरासत भी पाश्वनाथ की परंपरा से मिली है।

हम योगपरंपरा के ब्राठ योगांग से परिचित हैं। उनमें से प्रथम ब्रंग यम है। पातंजल योगशास्त्र (२-३०, ३१ में ब्राहिंसा, सत्य, ब्रास्तेय ब्रह्मचर्य ब्रीर अपिश्रह ये पाँच यम गिनाए हैं; साथ ही इन्हीं पाँच यमों की महाव्रत भी कहा है—जब िक वे पाँच यम परिपूर्ण या जाति-देश-काल-समयानविष्ठ्यन्न हों। मेरा खयाल है िक, महावीर के द्वारा पाँच यमों पर अत्यन्त भार देने एवं उनको महाव्रत के रूप से मान लेने के कारण ही 'महाव्रत' शब्द पाँच यमों के लिए विशेष प्रसिद्ध में आया। ब्राज तो यम या याम शब्द पुराने जैनश्रुत में, बौद पिटकों में ब्रीर उपलब्ध योगसूत्र में मुख्यतया सुरिच्चत है। 'यम' शब्द का उतना प्रचार श्रव नहीं है, जितना प्रचार 'महाव्रत' शब्द का।

विशेषण ज्ञातपुत्र महावीर के लिए आते हैं। इनमें से 'सब्ब-वारि-वारितो' का अर्थ अडकथा के अनुसार श्री राहुल जी आदि ने किया है कि—'निगण्ठ (निर्मन्थ) जल के व्यवहार का वारण करता है (जिससे जल के जीव न मारे जाएँ)।" (दीघनिकाय, हिन्दी अनुवाद, पृ० २१ ेपर यह अर्थ अमपूर्ण है। जलबोधक 'वारि'' शब्द होने से तथा निर्मन्थ सचित्त जल का उपयोग नहीं करते, इस वस्तुस्थिति के दर्शन से भ्रम हुआ जान पड़ता है। वस्तुतः ''सब्ब-वारि-वारितों' का अर्थ यही है कि—सब अर्थात् हिंसा आदि चारों पापकर्म के बारि अर्थात् वारख्याने निषेध के कारण वारिन अर्थात् विरतः, याने हिंसा आदि सब पापकर्मों के निवारण के कारण उन दोषों से विरतः। यही अर्थ अगले 'सब्ब-वारि-युतो', 'सब्ब-वारि-युतो' इस्यादि विशेषण में स्पष्ट किया गया है। वस्तुतः सभी विशेषण एक ही अर्थ को मिक्न-भिन्न भंगी से दरसाते हैं।

जब चार याम में से महावीर के पाँच महावत श्रीर बुद्ध के पाँच शील के विकास पर विचार करते हैं तब कहना पड़ता है कि, पार्श्वनाथ के चार याम की परंपरा का ज्ञातपुत्र ने श्रपनी दृष्टि के श्रनुसार श्रीर शाक्यपुत्र ने श्रपनी दृष्टि के श्रनुसार श्रीर बौद्ध परंपरा में विरासतरूप से विद्यमान है।

### श्रुत—

श्रव हम श्रन्तिम विरासत—शृतसम्पत्ति—पर श्राते हैं। श्रेतांबर-दिगंबर दोनों के वाङ्मय में जैन श्रुत का द्वादशांगी रूप से निर्देश है। "श्र श्राचारांग श्रादि ग्यारह श्रंग श्रोर वारहवें दृष्टिवाद श्रंग का एक भाग चौदह पूर्व, ये विशेष प्रसिद्ध हैं। श्रागमों के प्राचीन समके जाने वाले भागों में जहाँ जहाँ किसी के श्रानगार धर्म स्वीकार करने की कथा है यहाँ या तो ऐसा कहा गया है कि वह सामायिक श्रादि ग्यारह श्रंग पढ़ता है या वह चतुर्दश पूर्व पढ़ता है। " हमें इन उल्लेखों के ऊपर से विचार यह करना है कि, महावीर के पूर्व पाश्वनाथ या उनकी परंपरा की श्रुत-सम्पत्ति क्या थी १ श्रीर इसमें से महावीर को विरासत मिली या नहीं १ एवं मिली तो किस रूप में १

शास्त्रों में यह तो स्पष्ट ही कहा गया है कि, ब्राचारांग ब्रादि ग्यारह अंगों

२६. अध्यापक धर्मानन्द कौशाम्बी ने अप्तत में जो "पार्श्वनाथ चा चातुर्याम धर्म" नामक पुस्तक लिखी है उसका मुख्य उद्देश ही यह है कि, शाक्य-पुत्र ने पार्श्वनाथ के चातुर्यामधर्म की परंपरा का विकास किस-किस तरह से किया, यह बतलाना।

२७. षट्खरडागम ( घवला टीका ), खरड १, पृष्ठ ६ : बारह श्रंगगिज्मा । समवायांग, पत्र १०६, सूत्र १३६ : तुवालसंगे गणिपिडगे । नन्दीसूत्र ( विजयदानसूरि संशोधित ) पत्र ६४ : श्रंगपविष्ठं दुवालसविहं परणतं ।

२८ ग्यारह ग्रंग पढ़ने का उल्लेख भगवती २ १; ११-६ ज्ञाता धर्मकथा, ग्रं १२ । चीदह पूर्व पढ़ने का उल्लेख-भगवती ११-११-४३२, १७-२-६१७; ज्ञाताधर्म-कथा, ग्रं ५। ज्ञाता० ग्रं ०१६ में पारडवॉ के चीदह पूर्व पढ़ने का व द्रीपदी के ग्यारह ग्रंग पढ़ने का उल्लेख है। इसी तरह ज्ञाता० २-१ में काली साध्वी बन कर ग्यारह ग्रंग पढ़ती है, ऐसा वर्णन है।

की रचना महावीर के अनुगामी गण्धरों ने की। <sup>२६</sup> यद्यपि नन्दीसूत्र की परानी व्याख्या—चूर्णि—जो विक्रम की ब्राठवीं सदी से ब्रर्वाचीन नहीं—उसमें 'पर्व' शब्द का श्रर्थ वतलाते हुए कहा गया है कि. महावीर ने प्रथम उपदेश दिया इसलिए 'पूर्व' कहलाएँ 3°, इसी तरह विक्रम की नवीं शताब्दी के प्रसिद्ध त्र्याचार्य वीरसेन ने धवला में 'पूर्वगत' का त्र्यर्थ बतलाते हुए कहा कि जो पर्वों की प्राप्त हो या जो पूर्व स्वरूप प्राप्त हो वह 'पूर्वगत'39; परन्तु चुर्गिकार एवं उत्तरकालीन वीरसेन, हरिभद्र, मलयिगरि स्त्रादि व्याख्याकारी का वह कथन केवल 'पूर्व' ऋौर 'पूर्वगत' शब्द का ऋर्थ घटन करने के अभिप्राय से हन्त्रा जान पडता है। जब भगवती में कई जगह महावीर के मुख से यह कहलाया गया है कि, अमुक वस्तु पुरुपादानीय पार्श्वनाथ ने वही कही है जिसको में भी कहता हूँ, और जब हम सारे श्वेतांबर-दिगंबर श्रत के द्वारा यह भी देखते हैं कि, महावीर का तत्त्वज्ञान वही है जो पार्श्वापित्यक परम्परा से चला श्राता है. तब हमें 'पूर्व' शब्द का अर्थ समभ्तने में कोई दिक्कत नहीं होती। पूर्व अत का ऋर्थ स्पष्टतः यही है कि, जो श्रुत महावीर के पूर्व से पाइवीपत्यिक परम्परा द्वारा चला त्राता था, त्रीर जो किसी न किसी रूप में महावीर को भी प्राप्त हुआ। प्रो॰ याकोबी ऋगदि का भी ऐसा ही मत है। ३२ जैन श्रुत के मुख्य विषय नवतत्त्व. पंच ग्रस्तिकाय. ग्रात्मा ग्रीर कर्म का संबन्ध. उसके कारण, उनकी निवृत्ति के उपाय, कर्म का स्वरूप इत्यादि हैं। इन्हीं विषयों को महावीर श्रीर उनके शिष्यों ने संत्रेप से विस्तार श्रीर विस्तार से संत्रेप कर भले ही कहा हो. पर वे सब विषय पार्श्वापत्यिक परम्परा के पूर्ववर्ती श्रत में किसी-न-किसी रूप

२६-३०. जम्हा तित्थकरो तित्थपवत्तग्यकाले गण्धराग् सब्बसुत्ताधारत्तग्रतो पुर्वं पुव्यगतसुत्तत्थं भासित तम्हा पुट्यं ति भणिता, गण्धरा पुण् सुत्तरयणं करेन्ता ऋायाराङ्कमेण रएंति ठवंति य ।

<sup>—</sup> नन्दीसूत्र ( विजयदानसूरिसंशोधित ) चृर्गि, पृ० १११ श्र ।

३१. पुक्वाणं गयं पत्त पुक्वसरूवं वा पुक्वगयमिदि गण्णामं।

<sup>-</sup> पट्लंडागम ( धवला टीका ), पुस्तक १, पृ० ११४।

<sup>2.</sup> The name (पूर्व) itself testifies to the fact that the Purvas weee superseded by a new canon, for Purva meass former, earlier.....

<sup>-</sup>Sacred Books of the East, Vol XXII
Introduction, P. XLIV

में निरूपित ये, इस विषय में कोई सन्देह नहीं। एक भी स्थान में महावीर या उनके शिष्यों में से किसी ने ऐसा नहीं कहा कि, जो महावीर का श्रुत है वह अपूर्व अर्थात् सर्वथा नवोत्पन्न है। चौदह पूर्व के विषयों की एवं उनके भेद प्रभेदों की जो टूटी-फूटी यादी नन्दी सूत्र अं में तथा धवला अक्षेत्र में मिलती है उसका आचारांग आदि ग्यारह आंगों में तथा अन्य उपांग आदि शास्त्रों में प्रिक्त पादित विषयों के साथ मिलान करते हैं तो, इसमें सन्देह ही नहीं रहता कि, जैन परंपरा के आचार-विचार विषयक मुख्य मुद्दों की चर्चा, पाश्वींपत्यिक परंपरा के पूर्वभृत और महावीर की परंपरा के अंगोगंग श्रुत में समान ही है। इससे में अप्री तक निम्नलिखित निष्कर्ष पर आया हूँ—

- (१) पार्श्वनाथीय परंपरा का पूर्वश्रुत महावीर को किसी-न-किसो रूप में प्राप्त हुआ । उसी में प्रतिपादित विषयों पर ही अपनी अपनी प्रकृति के अनुसार आचारांग आदि अंथों की जुदे जुदे हाथों से रचना हुई है।
- (२) महावीरशासित संघ में पूर्वश्रुत और आचारांग आदि श्रुत—दोनों की वड़ी प्रतिष्ठा रही। फिर भी पूर्वश्रुत की महिमा अधिक ही की जाती रही है। इसी से हम दिगम्बर-श्वेतांबर दोनों परम्परा के साहित्य में आचायों का ऐसा प्रयन्न पाते हैं, जिसमें वे अपने-अपने कर्म विषयक तथा ज्ञान आदि विषयक इतर पुरातन अन्यों का संबन्ध उस विषय के पूर्वनामक अन्य से जोड़ते हैं, इतना ही नहीं पर दोनों परम्परा में पूर्वश्रुत का क्रमिक हास लगभग एक-सा वर्णित होने पर भी कमीवेश प्रमाण में पूर्वज्ञान को धारण करनेवाले आचायों के प्रति विशेष बहुमान दरसाया गया है। दोनों परंपरा के वर्णन से इतना निश्चित मालूम पड़ता है कि, सारी निर्धन्य परम्परा अपने वर्तमान श्रुत का मूल पूर्व में मानती, आई है।
- (२) पूर्वश्रुत में जिस-जिस देश-काल का एव जिन-जिन व्यक्तियों के जीवन का प्रतिविंव था उससे आचारांग आदि अंगों में भिन्न देशकाल एवं भिन्न व्यक्तियों के जीवन का प्रतिविंव पड़ा यह स्वामाविक है; फिर भी आचार एवं तत्वज्ञान के मुख्य मुद्दों के स्वरूप में दोनों में कोई खास अन्तर नहीं पड़ा। उपसंहार—

महावीर के जीवन तथा धर्मशासन से सम्बद्ध श्रनेक प्रश्न ऐसे हैं, जिनकी गवेषणा श्राबश्यक हैं; जैसे कि श्राजीयक परंपरा से महावीर का संबन्घ तथा

३३. नन्दीसूत्र, पत्र १०६ ऋ से । ३४ षट्लंडागम (धवलाटीका), पुस्तक १, पृ० ११४ से ।

इतर समकालीन तापस, परिज्ञाजक श्रौर बौद्ध श्रादि परंपराश्रों से उनका संबन्ध— ऐसे संबन्ध जिन्होंने महावीर के प्रवृत्ति चेत्र पर कुछ श्रसर डाला हो या महावीर की धर्म प्रवृत्ति ने उन परम्पराश्रों पर कुछ-न-कुछ श्रसर डाला हो।

इसी तरह पार्श्वनाथ की जो परम्परा महावीर के संघ में सम्मिलित होने से तटस्थ रही उसका ऋसित्व कव तक, किस-किस रूप में ऋौर कहाँ कहाँ रहा ऋषीत् उसका भावी क्या हुआ—यह प्रश्न भी विचारणीय है। खारवेल, जो ऋषतन संशोधन के ऋनुसार जैन परम्परा का ऋनुगामी समभा जाता है, उसका दिगम्बर या श्वेताम्बर श्रुत में कहीं भी निर्देश नहीं इसका क्या कारण ? वया महावीर की परम्परा में सम्मिलित नहीं हुए ऐसे पार्श्वापत्थिकों की परम्परा के साथ तो उसका सम्बन्ध रहा न हो ? इत्यादि प्रश्न भी विचारणीय हैं।

प्रो॰ याकोबी ने कल्पसूत्र की प्रस्तावना में गौतम और बौधायन धर्मसूत्र के साथ निर्प्रन्थों के व्रत-उपव्रत की जुलना करते हुए सुन्तित किया है कि, निर्प्रन्थों के सामने वैदिक संन्यासी धर्म का आदर्श रहा है इत्यादि । परन्तु इस प्रश्न को भी अब नए दृष्टिकोण से विचारना होगा कि, वैदिक परम्परा, जो मूल में एकमात्र गृहस्थाश्रम प्रधान रही जान पड़ती है, उसमें संन्यास धर्म का प्रवेश कब कैसे और किन बलों से हुआ और अन्त में वह संन्यास धर्म वैदिक परंपरा का एक आवश्यक अंग कैसे वन गया ? इस प्रश्न की मीमांसा से महावीर पूर्ववर्ती निर्प्रन्य परम्परा और परिवाजक परम्परा के संबन्ध पर बहुत कुळ प्रकाश पड़ सकता है।

परन्तु उन सब प्रश्नों को भावी विचारकों पर छोड़कर प्रस्तुत लेख में मात्र पार्श्वनाथ क्रोर महावीर के धार्मिक संबन्ध का ही संद्रोप में विचार किया है।

### परिशिष्ट ।

तेणं काले णं तेणं समए णं पासाविष्ठिजे कालासवेसियपुते णामं अयगारे जेणेव थेरा भगवंती तेणेव उवागच्छति २ ता थेरे भगवंते एवं वयासी—थेरा सामाइयं ण जाणंति थेरा सामाइयस्स अट्ठं ण याणंति थेरा पचक्लाणं ण याणंति थेरा पचक्लाणं स्त्र याणंति थेरा पचक्लाणं स्त्र याणंति थेरा पचक्लाणं स्त्र याणंति थेरा संवरं ण याणंति, थेरा संवरं स्त्र याणंति, थेरा संवरं ण याणंति, थेरा संवरं ण याणंति, थेरा विउत्सर्गं ण याणंति, थेरा विवेगस्स अट्ठं ण याणंति, थेरा विउत्सर्गं ण याणंति थेरा विउत्सर्गं ण याणंति थेरा विउत्सर्गस्स अट्ठं ण याणंति ६। तए णं ते थेरा भगवंतो कालासवेसियपुत्तं अण्यागं एवं वयासी—जाणामी णं अजो! सामाइयं जाणामी णं अजो! सामाइयस्स अट्ठं जाव जाणामी णं अजो! ताए णं से कालासवेसियपुत्तं अण्यारे थेरे भगवंते एवं वयासी—जित णं अजो! तुब्ने जाण्ह सामाइयस्स अट्ठं जाव जाण्ह विउत्सर्गस्स अट्ठं, के भे अजो! सामाइयं जाण्ह सामाइयस्स अट्ठं जाव जाण्ह विउत्सर्गस्स अट्ठं, ते भे अजो! सामाइए के भे अजो सामाइयस्स अट्ठं जाव के भे विउत्सर्गस्स अट्ठं ते ए णं ते थेरा भगवंती कालासवेसियपुत्तं अण्यारं एवं वयासी—आया णे अजो! सामाइए आया णे अजो! सामाइयस्स अटठे जाव विउत्सर्गस्स अटठे।

प्रत्थ ए से कालासवेसियपुत्ते अरुगारे संबुद्धे थेरे भगधंते वंदति समंसति २ ता एवं वयासी — एएसि सां भंते ! पयासां पुव्चि अरुगास्याए असवस्थाए अश्वीहियाए...

गो रोइए इयाणि भंते ! एतेसि पयाणं जाग्याए...

रोएमि एवमेयं से जहेयं तुब्मे वदह,

तए एां से कालासवेसियपुत्ते ऋणागारे थेरे भगवंते वदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता चाउजामान्त्रो धम्मान्त्रो पंचमहव्वइयं सपडिक्कमणं धम्मं उवसंपिष्जित्ता ग्रं विहरइ।

व्याख्याप्रज्ञप्ति शतक १ उद्देश ६ । सू० ७६

तेणं कालेणं २ पासाविष्ठजा थेरा भगवंतो जेणेव समयो भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छंति २ समण्स्स भगवश्रो महावीरस्स श्रदूरसामंते ठिज्वा एवं वदासी से नूणं मंते ! श्रसंखेज्जे लोए श्रयंता रातिंदिया उप्पिजमु वा उप्पष्जंति वा उप्पिजमु वा उप्पष्जंति वा उप्पिजमु वा वापरित्ता

रातिंदिया उप्पिजिसु वा ३ विगिन्छिसु वा ३ १ हंता ऋजो ! ऋसंखेज्जे लोए ऋगांता रातिंदिया तं चेव । से केग्रहे गं जाव विगन्छिस्संति वा १ से नूगं भंते ऋज्जो पासेगां ऋरहया पुरिसादागीएगं सासए लोए बुइए'''

जे लोकह से लोए ? हंता भगवं ! से तेग्रह ग्रं अप्जो ! एवं बुच्ह अप्रसंखेज्जे तं चेव । तप्पिनितं च ग्रं ते पासावच्चेज्जा थेरा भगवंतो समग्रं भगवं महावीरं पचिभिजाग्रंति सव्वन्त् सव्वद्रिसी तए ग्रं ते थेरा भगवंतो समग्रं भगवं महावीरं वंदित नमंसित २, एवं वदासि — इच्छामि ग्रं भते ! तुब्मे अ्रंतिए चाउङ्जामात्रो धम्माञ्चो पंचमहव्वह्यं सप्यडिक्समग्रं धम्मं उवसंपिजत्ता ग्रं विहरित्तए । अहासुहं देवाग्राप्यया ! मा पडिवंधं करेह ।

व्याख्याप्रज्ञप्ति शतक ५ उद्देश ६ । सू० २२७

तेयां कालेयां तेयां समए यां वाखियगामे नगरे होत्था । ...

तेणं कालेणं तेणं समएणं पासाविष्ठज्ञं गंगेए नामं श्राणगारे जेणेव समर्पे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छाइ, तेणेव उवागच्छाइता समण्रस्य भगवन्नो महावीरस्य श्रदूरसामंते ठिचा समर्पा भगवं महावीरं एवं वयासी—संतरं मंते ! नेरह्या उववज्जति निरंतरं नेरह्या उववज्जति । (स० ३७१)

से केणडेंगां भंते ! एवं बुच्चइ सतो नेरइया उववज्जित नो श्रमतो नेरइया उववज्जित जाव सन्नो वेमाणिया चयंति नो श्रमन्नो वेमाणिया चयंति ? से नूगां भंते ! गंगेया ! पासेगां श्ररहया पुरिसादाणीएगां सासए लोए बुइए...।

सयं भते ! एवं जाग्रह उदाहु स्रास्यं स्रासीमा एते एवं जाग्रह उदाहु सीचा सतो नेरहया उववन्जंति नो स्रासतो नेरहया उववन्जंति'''।

गंगेया ! सयं एते एवं जगामि नो त्र्रासयं, (सू० ३७८)

तप्पभिइं च र्णा से गंगेये ऋग्णगारे सम्पां भगवं महावीरं पञ्चभिजागुइ सन्वन्त् सन्वदरिसी।

इच्छामि एां भंते ! तुरुभं श्रांतियं चाउजामात्रो धम्मन्त्रो पचमहव्वइयं व्याख्याप्रज्ञति शतक ६ उद्देश ३२ । सू॰ ३७६

तेषां कालेषां २ तुंगिया नामं नगरी होत्था (सू० १०७)

तेयां कालेयां २ पासाविद्यजा थेरा भगवंतो जातिसंपन्ना विहरंति ॥

(सूत्र १०८)

तए एां ते येरा भगवतो तेसिं समणोवासयाणं तीसे य महतिमहालियाए चाउजामं धम्मं परिकहेंति .....

तए एं ते समणोवासया थेरे भगवंते एवं वदासी-जित एं भंते ! संजमे

अर्थपहयफले तवे वोदायाफले किं पत्तियं यां भेते! देवा देवलोएसु उववर्जित १ तत्थ यां कालियपुते नामं थेरे ते समयोवासए एवं वदासी—पुव्वतवेयां स्त्रज्ञो! देवा देवलोएसु उववर्जित । तत्थ यां मेहिले नामं थेरे ते समयोवासए एवं वदासी—पुव्वसंजमेयां स्त्रज्ञो! देवा देवलोएसु उववर्जित । तत्थ यां आर्थादरिक्षिए यामं थेरे ते समयोवासए एवं वदासी—किम्मयाए स्रज्जो! देवा देवलोएसु उववर्जित । तत्थ यां कासवे यामं थेरे ते समयोवासए एवं वदासी—सिंगियाए स्त्रज्जो! देवा देवलोएसु उववर्जित । पुव्वतवेयां पुव्वसंजमेयां किम्मयाए सगियाए स्त्रज्जो! देवा देवलोएसु उववर्जित । सच्चे यां एस स्त्रहे नो चेव यां आ्राथभाव-वत्तव्वयाए । तए यां ते समयोवासया थेरेहिं भगनंतिहिं इमाइं एयारूवाइं वागरसाइं वागरिया समाया इहतुद्धा थेरे भगवंते गंदित नमंसितेः……(स्०११०)

तए एां से भगनं गोयमे रायिषेहे नगरे जाव ब्राडमाणे बहुजणसहं निसामेइ— एवं खलु देवाणुण्यिया ! तुंगियाए नगरीए बहिया पुष्पवतीए चेहए पासाविष्ठजा थेरा भगनंतो समणोवासएहिं हमाइ एयारूबाई वागरणाइं पुष्टिब्रया—संजमे खं भंते ! किंफले १ तवे एां भंते १ किंफले १ तए एां ते थेरा भगनंतो ते समणोवासए एवं वदासी—संजमे एां ब्राडजो—ब्राण्एहयफले तवे वोदाएफले तं चेव जाव पुन्यतवेषां पुन्वसंजमेणां किंमियाए संगियाए ब्राडजो ! देवा देवलोएसु उववन्जंति, सचे एां एसमछे एों चेव एां ब्रायभाववत्तव्याए ॥ से कहमेयं मएणे एवं १ तए एां समणे ० गोयमे इमीसे कहाए लढि सार्थो समार्थे .....

समणं भ० महावीरं जाव एवं वयासी—एवं खलु भंते ! ऋहं तुन्भेहिं ऋभ-ग्रुपणाए समाणे रायिगेहे नगरे उच्चनीयमिक्तिमाणि कुलाणि घरसमुदाणस्स भिक्तायिरयाए श्रडमाणे बहुजणसद्दं निसामेमि एवं खलु देवा॰ तुंगियाये नगरीए बहिया पुष्फवईए चेइए पासाविध्वजा थेरा भगवंतो समणोवासपिहं इयाइं एयारू-वाइं वागरणाइं पुच्छिया—संजए एां भंते ! किंफले ! तवे किंफले ! तं चेव जाव सचेणं एसमछे हो। चेव एां श्रायभाववत्तव्वयाए । तं पभू एां भंते !ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाएं इमाइं एयारूनाइं वागरणाइं वागरित्तए उदाहु श्रायम् !

पभू रां गोयमा! ते थेरा भगवंतां तेसिं समयोवासयायां इमाइं एयारूवाई वागरणाइं वागरेत्तए,

त्रहं पि य यां गोयमा ! एवमाइक्लामिःःःः (स्० १११)
व्याख्याप्रज्ञिति स्ततक २ उद्देश ५ ।
रायिगेद्दे नामं नयरे होत्या । (स्० ६८)
तत्थ यां नालंदाए बाहिरियाए लेवे नामं गाहावई होत्था ।
से यां लेवे नामं गाहावई समयोवासए यावि होत्था । (स० ६६)

लेवस्स गाहावह्स्स नालंदाए बाहिरियाए ..... उदगसाला ....

तिसं च ग्रॅं गिइपदेसंमि भगवं गोयमे विहरइ, भगवं च ग्रं ब्रहे श्रारामंति । ब्रहे ग्रं उदए पेदालपुत्ते भगवं पासाविधन्ने नियंठे मेयन्ने गोतेग्रं जेगोव भगवं गोयमे तेगोव उवागच्छइ, उवागच्छइता भगवं गोयमं एवं वयासी—श्राउसंतो ! गोयमा श्रत्य खलु मे केइ पदेसे पुच्छियन्ते, तं च श्राउसो ! श्रहासुयं श्रहादिसुयं मे वियागरेहि सवार्यं, भगवं गोयमे उद्यं पेदालपुत्तं एवं वयासी-श्रवियाइ श्राउसो ! सोधा निसम्म जािणस्सामो सवार्यं, उदए पेदालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी ।। (स० ७१)

त्राउसो ! गोयमा श्रात्थ खलु कुमारपुत्तिया नाम समणा निग्गंथा तुम्हाणं पवयपां पवयमाणा गाहावइं समणोवासगं उवसंपन्नं एवं पश्चक्लावेति - ण्यण्त्य श्रामश्रोएणां गाहावइ, चोरग्गहणविमोक्लण्याए तसेहिं पाणेहिं णिहाय दंडं, एवं एई पश्चक्लावेमाणाणां दुपश्चक्लावेयव्वं भवइ, एवं एई पश्चक्लावेमाणाणां दुपश्चक्लावेयव्वं भवइ, एवं ते परं पश्चक्लावेमाणा श्रातियरित सयं पतिएणां। (स्० ७२)

एतेर्सि यां भंते ! पदायां एखिंह जाणियाए सवणयाए बोहिए जाव उवहारण-याए एयमछं सदद्दामि...

तए गां से उदए पेढालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी—इच्छामि गां भंते ! वुन्मं श्रंतिए चाउज्जामान्त्रो धम्मान्त्रो वंचमह्व्वइयं रापडिवकमगां धम्मं उवसंप-जिजता गां विहरित्तए॥ (सु० ८१)

श्रुत्रस्कंघ २ श्रुस ७ नालंदीयाध्ययन ७ ।

चाउज्जामो श्र जो धम्मो जो इमो पंच सिक्खिश्रो ।
देतिश्रो वद्धमार्थेणं पासेण य महामुर्णी ! ॥ २३ ॥
एगकज्जपवन्नाणं विसेसे कि नु कारणं ।
धम्मे तुविहे मेहावी ! कहं विष्पचन्नो न ते ? ॥ २४ ॥
तन्नो केसि बुवंतं तु गोयमो इर्णमब्बवी ।
पन्ना सिम्क्खए धम्मं तत्तं तत्तविणिच्छ्यं ॥ २५ ॥
पुरिमा उज्जु ज्ह्वा उ वक्कज्ह्वा य पिच्छमा ।
पिनमा उज्जुपन्ना उ तेन धम्मे दुहा कए ॥ २६ ॥
पुरिमाणं दुब्बिमुज्मो उ चरिमाणं दुरगुपालग्रो ।
कप्पो मिक्मिमगाणं तु मुविमुज्मो मुपालग्रो ॥ २७ ॥
साहु गोयम ! पन्ना ते, छिन्नो मे संसन्नो इमो ।
श्रानोऽवि संसन्नो मज्मां, तं मे कहस गोयमा ! ॥ २० ॥

श्चनेल्ल्यो श्र जो धम्मो, जो हमो संतरुत्तरो ।
देसिश्चो वद्धमाणेणं: पासेण य महामुणी ॥ २६ ॥
एगकःजपवन्नाणं, विसेसे कि नु कारणं १ ।
लिंगे दुविहे मेहावी ! कहं विप्पच्चश्चो न ते १ ॥ ३० ॥
केसिं एवं बुवाणं तु, गोयमो हण्मम्बन्दी ।
विन्नाणेण समागम्म, धम्मसाहणमिच्छियं ॥ ३१ ॥
पच्चयत्थं च लोगस्स, नाणाविहविकप्पणं ।
जत्ततथ गहण्तथं च, लोगे लिंगपश्चोत्रगणं । ३२ ॥
उत्तराध्ययन केशीगौतमीयाध्ययन २३ ।

# दीर्घ तपस्वी महावीर

त्र्याज से लगभग दाई हजार वर्ष पहिले जब भगवान महावीर का जन्म नहीं हुआ था, भारत की सामाजिक श्रौर राजनैतिक परिस्थिति ऐसी थी जो एक विशिष्ट त्रादर्श की त्रपेत्ता रखती थी। देश में ऐसे क्रनेक मठ थे. जहाँ त्राजकल के बाबात्रों की तरह भूराड के भूराड रहते थे श्रीर तरह-तरह की तामसिक तपस्याएँ करते थे। श्रनेक ऐसे श्राश्रम थे, जहाँ दुनियादार श्रादमी की तरह ममत्व रखकर श्राजकल के महन्तों के सदृश बढ़े-बढ़े धर्मगुरु रहते थे। कितनीही संस्थाएँ ऐसीथीं जहाँ विद्या की स्रपेत्ता कर्मकाराड की, खास करके यज्ञ की प्रधानता थी स्रोर उन कर्मकाएडों में पराच्यों का बलिदान धर्म माना जाता था। समाज में एक ऐसा बड़ा दल था, जो पूर्वज के परिश्रमपूर्वक उपार्जित गुरुपद को श्रपने जन्मसिद्ध अधिकार के रूप में स्थापित करता था। उस वर्ग में पवित्रता की, उच्चता की श्रीर विद्या की ऐसी कृत्रिम श्रारिमता रूढ़ हो गई थी कि जिसकी बदौलत वह दूसरे कितने ही लोगों को अपवित्र मानकर अपने से नीच समभता और उन्हें घृणायोग्य समभतता. उनकी छाया के स्पर्श तक को पाप मानता तथा ग्रन्थों के श्चर्यहीन पठनमात्र में पारिडत्य मानकर दूसरों पर श्चपनी गुरुसत्ता चलाता। शास्त्र श्रौर उसकी व्याख्याएँ विद्वदगम्य भाषा में होती थीं, इससे जनसाधारण उस समय उन शास्त्रों से यथेष्ट लाभ न उठा पाता था। स्त्रियों, शुद्धों ऋौर खास करके त्रप्रिद्धों को किसी भी बात में **त्रागे बढ़ने का पूरा मौका न**हीं मिलता था। उनकी त्राध्यात्मिक महत्त्वाकां ज्ञां के जायत होने का, त्रथवा जायत होने के बाद उनके पृष्ट रखने का कोई खास ऋगलंबन न था। पहिले से प्रचलित जैन गुरुत्रों की परम्परा में भी बड़ी शिथिलता त्रा गई थी। राजनैतिक स्थिति में किसी प्रकार की एकता नहीं थी। गए। सत्ताक स्रथवा राज-सत्ताक राज्य इधर-उधर विखरे हुए थे। यह सब कलह में जितना **ऋनुराग रखते, उतना मेल** मिलाप में नहीं। हर एक दूसरे को कुचलकर अपने राज्य के विस्तार करने का प्रयत्न करता था।

ऐसी परिस्थिति को देखकर उस काल के कितने ही विचारशील श्रीर दयालु व्यक्तियों का व्याकुल होना स्वाभाविक है। उस दशा को सुधारने की इच्छा कितने ही लोगों को होती है। वह सुधारने का प्रयत्न भी करते हैं श्रीर ऐसे साधारण प्रयत्न कर सकने वाले नेता की श्रपेद्धा रखते हैं। ऐसे समय में बुद्ध श्रीर महावीर जैसों का जन्म होता है।

महावीर के वर्धमान, विदेहदिक और अमण भगवान यह तीन नाम और हैं। विदेहदिक नाम मातृ पद्म का सूचक है, वर्धमान नाम सबसे पहिले पड़ा । त्यागी जीवन में उत्कट तप के कारण महावीर नाम से प्रसिद्ध हुए और उपदेशक जीवन में अमण भगवान कहलाए। इससे हम भी गृह जीवन, साधक जीवन और उपदेशक जीवन इन तीन भागों में क्रमशः वर्धमान, महावीर और अमण भगवान इन तीन नामों का प्रयोग करेंगे।

महावीर की जन्मभूमि गंगा के दिल्लाण विदेह (वर्तमान विहार-प्रान्त ) है, वहाँ ल्रियक्क्ष्यंड नाम का एक करवा था । जैन ल्रेग उसे महावीर के जन्मस्थान के कारण तीर्थभूमि मानते हैं ।

#### जाति श्रीर वंश-

श्री महावीर की जाति चृत्रिय थी श्रीर उनका वंश नाय (ज्ञात) नाम से प्रसिद्ध था। उनके पिता का नाम सिद्धार्थ था, उन्हें श्रेयांस श्रीर यशांस भी कहते थे। चाचा का नाम स्पार्श्व था श्रीर माता के त्रिशला, विदेहिद्घा तथा प्रियकारिणी यह तीन नाम थे। महावीर के एक बड़ा भाई श्रीर एक बड़ी बिहन थी। वहें भाई नन्दीवर्धन का विवाह उनके मामा तथा वैशाली नगरी के श्रिधिपति महाराज चेटक की पुत्री के साथ हुश्रा था। बड़ी बिहन सुनन्दा की शादी चृत्रियकुष्ड में हुई थी श्रीर उसके जमाली नाम का एक पुत्र था। महावीर खामी की प्रियदर्शना नामक पुत्री से उसका विवाह हुश्रा था। श्रागे चलकर जमाली ने श्रपनी स्त्री-सिहत भगवान महावीर से दीचा भो श्रंगीकार कर ली थी। रनेताम्बरों की धारणा के श्रनुसार महावीर ने विवाह किया था, उनके एक ही पत्नी थी श्रीर उनका नाम था यशोदा। इनके सिर्फ एक ही कन्या होने का उल्लेख मिलता है।

ज्ञात चूत्रिय सिद्धार्थ की राजकीय सत्ता साधारण ही होगी, परन्तु वैभव और कुलीनता ऊँचे दर्जे की होनी चाहिए । क्योंकि उसके बिना वैशाली के श्रिधिपति चेटक की बहिन के साथ वैवाहिक संबन्ध होना संभव नहीं था । गृह-जीवन—

वर्धमान का बाल्यकाल बहुतांश में कीड़ाओं में व्यतीत होता है। परन्तु जक वह अपनी उम्र में आते हैं और विवाहकाल प्राप्त होता है तव वह वैवाहिक जीवन की ओर अरुविच प्रकट करते हैं। इससे तथा भावी तीव वैराग्यमय जीवन से यह स्पष्ट दिखलाई देता है कि उनके हृदय में त्याग के बीज जन्मसिद्ध थे। उनके माता-पिता भगवान् पार्श्वनाय की शिष्य परम्परा के अनुयायी थे। यह परम्परा निर्मन्थ के नाम से प्रसिद्ध थी और साधारण तौर पर इस परम्परा में त्याग और

तप की भावना प्रवल थी। भगवान् का श्रपने कुलधर्म के परिचय में श्राना श्रीर उस धर्म के ब्रादशों का उसके ससंस्कृत मन को ब्राकर्षित करना सर्वधा संभव है। एक स्रोर जन्मसिद्ध वैराग्य के बीच स्रौर दसरी स्रोर कुलधर्म के त्याग स्रौर तपस्या के ब्रादशों का प्रभाव, इन दोनों कारणों से योग्य ब्रावस्था को प्राप्त होते ही वर्धमान ने ऋपने जीवन का कुछ तो ध्येय निश्चित किया ही होगा ! ऋौर वह ध्येय भी कौनसा १ 'धार्मिक जीवन' । इस कारण यदि विवाह की स्रोर श्ररुचि हुई हो तो वह साहजिक है। फिर भी जब माता-पिता विवाह के खिए बहुत आग्रह करते हैं, तब वर्धमान अपना निश्चय शिथिल कर देते हैं श्रीर केवल माता-पिता के चित्त को सन्तोष देने के लिए वैवाहिक संबन्ध को स्वीकार कर लेते हैं। इस घटना से तथा बढ़े भाई को प्रसन्न रखने के लिए गृहवास की अवधि बढ़ा देने की घटना से वर्धमान के स्वभाव के दो तत्त्व स्पष्ट रूप से दिखाई देते हैं। एक तो बहे-बूढ़ों के प्रति बहुमान श्रीर दूसरे मौके को देखकर मूल सिद्धान्त में बाधा न पडने देते हए. समभीता कर लेने का श्रीदार्य। यह दसरा तत्त्व साधक श्रीर उपदेशक जीवन में किस प्रकार काम करता है, यह हम आगे चलकर देखेंगे। जब माता-पिता का स्वर्गवास हन्ना, तब वर्धमान की उम्र २८ वर्ष की थी। विवाह के समय की श्रवस्था का उल्लेख नहीं मिलता । माता-पिता के स्वर्गवास के बाद वर्धमान ने गृहत्याग की परी तैयारी कर ली थी. परन्त इससे ज्येष्ठ बन्ध को कष्ट होते देख गृहजीवन को दो वर्ष श्रीर बढा दिया। परन्त इसलिए कि त्याग का निश्चय कायम रहे, गृहवासी होते हुए भी श्रापने दो वर्ष तक त्यागियों की भाँति ही जीवन व्यतीत किया।

साधक जीव न

तीस वर्ष का तरुण च्रिय-पुत्र वर्षमान जब ग्रह त्याग करता है, तब उसके आपन्तर श्रीर बाह्य दोनों जीवन एकदम बदल जाते हैं। वह सुकुमार राजपुत्र श्रपने हाथों केश का लुंचन करता है श्रीर तमाम वैभवों को छोड़कर एकाकी जीवन श्रीर लघुता स्वीकार करता है। उसके साथ ही यावज्जीवन सामायिक चारित्र ( श्राजीवन समभाव से रहने का नियम ) श्रंगीकार करता है; श्रीर इसका सोलहों श्राने पालन करने के लिए भीषण प्रतिशा करता है—

"चाहे दैंचिक, मानुषिक श्रथवा तिर्थंक जातीय, किसा भी प्रकार की विध्न-बाधाए क्यों न आएँ, मैं सबको बिना किसी दूसरे की मदद लिए, समभाव से सहन कहाँगा।"

इस प्रतिश से कुमार के वीरत्व श्रौर उसके परिपूर्ण निर्वाह से उसके महान् वीरत्व का परिचय मिलता है। इसी से वह साधक जीवन में 'महावीर' की

ख्याति को प्राप्त करता है। महावीर के साधना विषयक श्राचारांग के प्राचीन श्रीर प्रामाणिक वर्णन से, उनके जीवन की भिन्न-भिन्न घटनाश्रों से तथा श्रव तक उनके नाम से प्रचलित सम्प्रदाय की विशेषता से, यह जानना कठिन नहीं है कि महावीर को किस तत्त्व की साधना करनी थी. श्रीर उस साधना के लिए उन्होंने मख्यतः कौन से साधन पसन्द किए थे। महावीर ऋहिंसा-तत्त्व की साधनाः करना चाहते थे. उसके लिए संयम और तप यह दो साधन उन्होंने पसन्द किए। उन्होंने यह विचार किया कि संसार में जो बलवान होता है, वह निर्बल के सख श्रीर साधन, एक डाक की तरह छीन लेता है। यह श्रपहरण करने की वृत्ति त्रपने माने हुए सुख के राग से, खास करके कायिक सुख शीलता से पैदा होती। है। यह वृत्ति ही ऐसी है कि इससे शान्ति और समभाव का वाय-मण्डल कल-पित हुए बिना नहीं रहता है। प्रत्येक मनुष्य की अपना सुख श्रीर अपनी सविधा इतने कीमती मालूम होते हैं कि उसकी दृष्टि में दूसरे अनेक जीवधारियों की सविधा का कळ मल्य ही नहीं होता । इसलिए प्रत्येक मनुप्य यह प्रमाखित करने की कोशिश करता है कि जीव, जीव का भद्धारा है 'जीवो जीवस्य जीवनम ।' निर्वल को बलवान का पोषण करके ऋपनी उपयोगिता सिद्ध करनी चाहिए। मुख के राग से ही बलवान लोग निर्वल प्राणियों के जीवन की ऋाहति देकर उसके द्वारा ग्रापने परलोक का उत्क्रप्ट मार्ग तैयार करने का प्रयत्न करते हैं। इस प्रकार सख की मिथ्या भावना और संकृचित वृत्ति के ही कारण व्यक्तियों और समहों में ग्रन्तर बढ़ता है, शत्रुता की नींव पड़ती है ग्रीर इसके फलस्वरूप निर्वेत बलवान होकर बदला लेने का निश्चय तथा प्रयत्न करते हैं स्त्रीर बदला लेते भी हैं। इस तरह हिंसा और प्रतिहिंसा का ऐसा मलीन वायमण्डल तैयार हो जाता है कि लोग संसार के सख को स्वयं ही नर्क बना देते हैं। हिंसा के इस भयानक स्त्ररूप के विचार से महावीर ने ऋहिंसा-तत्त्व में ही समस्त धर्मीं का. समस्त कर्त्तव्यां का, प्राणीमात्र की शान्ति का मूल देखा । उन्हें स्पष्ट रूप से दिखाई दिया कि यदि ऋहिंसा-तत्त्व सिद्ध किया जा सके. तो ही जगत में सच्ची शान्ति फैलाई जा सकती है। यह विचार कर उन्होंने कायिक सुख की समता से वैर-भाव को रोकने के लिए तप प्रारम्भ किया, श्रीर श्रवैर्य जैसे मानसिक दोप से होने वाली हिंसा को रोकते के लिए संयम का अवलम्बन किया।

संयम का संबन्ध मुख्यतः मन श्रीर वचन के साथ होने के कारण उसमें ध्यान श्रीर मीन का समावेश होता है। महाबीर के समस्त साधक जीवन में संयम श्रीर तप यही दो बातें मुख्य हैं श्रीर उन्हें सिद्ध करने के लिए उन्होंने कोई १२ वर्षों तक जो प्रयत्न किया श्रीर उसमें जिस तत्परता श्रीर श्रप्रमाद का परि-

चय दिया, वैसा आज तक की तपस्या के इतिहास में किसी व्यक्ति ने दिया हो यह नहीं दिखाई देता। कितने लोग महावीर के तप को देह-दुःख और देह- दमन कह कर उसकी अवहेलना करते हैं। परन्तु यदि वे सत्य तथा न्याय के लिए महावीर के जीवन पर गहरा विचार करेंगे तो यह मालूम हुए विना न रहेगा कि, महावीर का तप शुप्क देह-दमन नहीं था। वह संयम और तप दोनों पर समान रूप से जोर देते थे। वह जानते थे कि यदि तप के अप्राव से सहन-शीलता कम हुई तो दूसरों की मुख सुविधा की आहुति देकर अपनी सुख-सुविधा बढ़ाने की लालसा बढ़ेगी और उसका फल यह होगा कि संयम न रह पाएगा। इसी प्रकार संयम के अप्राव में कोरा तप भी, पराधीन प्राणी पर आनच्छापूर्वक आप के देह-कृष्ट की तरह निर्धक है।

ज्यों ज्यों संयम ब्रौर तप की उत्कटता से महावीर ब्राहिसा तत्व के ब्राधिका-धिक निकट पहुँचते गए, त्यों स्यों उनकी गम्भीर शान्ति बढ़ने लगी ब्रौर उसका प्रभाव ब्रासपास के लोगों पर अपने-ख्राप होने लगा। मानस-शास्त्र के नियम के ब्रानुसार एक व्यक्ति के ब्रान्टर बलवान् होने वाली वृत्ति का प्रभाव ब्रास-पास के लोगों पर जान-ख्रानजान में हुए बिना नहीं रहता।

इस साधक जीवन में एक उल्लेख-योग्य ऐतिहासिक घटना घटती है। वह यह है कि महावीर की साधना के साथ गोशालक नामक एक व्यक्ति प्रायः ६ वर्ष व्यतीत करता है और फिर उनसे अलग हो जाता है। आगे चल कर यह उनका प्रतिपद्मी होता है और आजीवक सम्प्रदाय का नायक बनता है। आज यह कहना किठन है कि दोनों किस हेतु से साथ हुए और क्यों अलग हुए, परन्तु एक प्रसिद्ध आजीवक सम्प्रदाय के नायक और तपस्वी महावीर का दीर्घ काल तक साहचर्य सत्यशोधकों के लिए अर्थस्चक अवश्य है। १२ वर्ष की कठोर और दीर्घ साधना के पश्चात् जब उन्हें अपने अहिंसा तत्त्व के सिद्ध हो जाने की पूर्ण प्रतीति हुई, तब वे अपना जीवन-क्रम बदलते हैं। अहिंसा का सार्वभौम धर्म उस दीर्घ-तपस्वी में परिन्तुत हो गया था, अब उनके सार्वजनिक जीवन से कितनी ही मध्य आत्माओं में परिवर्तन हो जाने की पूर्ण सम्भावना थी। मगध और विदेह देश का पूर्वकालीन मलीन वायु-मगडल धीरे-धीर शुद्ध होने लगा था, क्योंकि उसमें उस समय अनेक तपस्वी और विचारक लोक-हित की आकांद्वा से प्रकाश में आने लगे थे। इसी समय दीर्घ तपस्वी भी प्रकाश में आए।

#### उपदेशक जीवन-

अमरा भगवान का ४३ से ७२ वर्ष तक का यह दीर्घ जीवन सार्वजनिक

सेवा में व्यतीत होता है। इस समय में उनके द्वारा किए गए मुख्य कामों की नामावली इस प्रकार है —

- (१) जाति-पाँति का तिनक भी भेद रखे बिना हर एक के लिए, सूदों के लिए भी, भिन्नु-पद श्रीर गुरु-पद का रास्ता खुला करना । श्रेष्ठता का स्थाधार जन्म नहीं बल्कि गुर्ग, श्रीर गुर्गां में भी पवित्र जीवन की महत्ता स्थापित करना।
- (२) पुरुषों की तरह स्त्रियों के विकास के लिए भी पूरी स्वतन्त्रता स्त्रीर विद्या तथा स्त्राचार दोनों में स्त्रियों की पूर्ण योग्यता को मानना। उनके लिए गुरुपद का स्त्राध्यात्मिक मार्ग खोल देना।
- (३) लोक-भाषा में तत्त्वज्ञान ग्रौर ग्राचार का उपदेश करके केवल विद्व-द्गम्य संस्कृत भाषा का मोह घटाना श्रौर योग्य श्रिषकारी के लिए ज्ञान-प्राप्ति में भाषा का ग्रन्तराय दूर करना।
- (४) ऐहिक ग्रौर पारलौकिक मुख के लिए होने वाले यह श्रादि कर्म-कार्एडों की ऋपेद्धा संयम तथा तपस्या के स्वावलंबी तथा पुरुपार्थ-प्रधान मार्ग की महत्ता स्थापित करना श्रौर श्रविसा-धर्म में प्रीति उत्पन्न करना।
- (५) त्याग श्रीर तपस्या के नाम पर रूढ़ शिथिलाचार के स्थान पर सच्चे त्याग श्रीर सच्ची तपस्या की प्रतिष्ठा करके भोग की जगह योग के महत्त्व का वायु-मंडल चारों श्रीर उत्पन्न करना।

श्रमण भगवान् के शिष्यां के त्यागी श्रीर ग्रहस्थ यह दो भाग थे। उनके त्यागी भित्तुक शिष्य १४००० श्रीर भित्तुक शिष्याएँ ३६००० होने का उल्लेख भिताता है। इसके सिवाय लाखों की संख्या में ग्रहस्थ शिष्यों के होने का भी उल्लेख है। त्यागी श्रीर ग्रहस्थ इन दोनों वर्गों में चारों वर्गों के स्त्री-पुरुष सिम्मिलित थे। इन्द्रभृति श्रादि ११ गणघर ब्राह्मण् थे। उदायी, मेघकुमार श्रादि श्रनेक च्तिय भी भगवान् के शिष्य हुए थे। शालिभद्र इत्यादि वैश्य श्रीर महतारज तथा हरिकेशी जैसे श्रतिस्द्र भी भगवान् की पवित्र दीचा का पालन कर उच्च पथ को पहुँचे थे। साध्ययां में चन्दनवाला च्तिय-पुत्री थीं, देवानन्दा ब्राह्मणी थीं। ग्रहस्थां में उनके मामा वैशालीपति चेटक, राजग्रही के महाराजा श्रेणिक (विम्वसार) श्रीर उनका पुत्र कोणिक (श्रजातशत्रु) श्रादि श्रनेक चित्रय भूपति थे। श्रानन्द, कामदेव श्रादि प्रधान दस श्रावकों में शकडाल कुम्हार जाति का था श्रीर शेष ६ वैश्य खेती श्रीर पश्रु-पालन पर निर्वाह करने वाले थे। दंक कुम्हार होते हुए भी भगवान का समसदार श्रीर दद उपासक था। खन्दक, श्रम्बइ श्रादि श्रनेक विद्वान् ब्राह्मणों ने श्रमण् भगवान् का श्रनुसरण किया था। ग्रहस्थ उपासिकाशों में

रेवती, मुलसा श्रीर जयन्ती के नाम प्रख्यात हैं। जयन्ती जैसी भक्त थी वैसी ही विदुषी भी थी। श्राज़ादी के साथ भगवान् से प्रश्न करती श्रीर उत्तर सुनती थी। भगवान् ने उस समय रित्रयों की योग्यता किस प्रकार श्रॉकी, उसका यह उदाहरण है। महावीर के समकालीन धर्म-प्रवर्तकों में श्राजकल कुछ थोने ही लोगों के नाम मिलते हैं—तथागत गौतमबुद्ध, पूर्ण कश्यप, संजय वेलहिपुत्त, पकुष कच्चायन, श्रजित केसकम्बलि श्रौर मंखली गोशालक।

श्रमण भगवान के पूर्व से ही जैन-सम्प्रदाय चला आ रहा था. जो निर्मन्य के नाम से विशेष प्रसिद्ध था उस समय प्रधान निर्प्रन्थ केशीकमार स्त्रादि थे। वे सब ऋपने को श्री पार्श्वनाथ की परम्परा के ऋनयायी मानते थे। वे कपरे पहिनते थे और सो भी तरह-तरह के रंग के। इस प्रकार वह चातुर्याम धर्म अर्थात श्रृहिंसा, सत्य, श्रश्तेय श्रीर श्रृपरिग्रह इन चार महात्रतों का पालन करते थे। श्रमण भगवान ने इस परम्परा के खिलाफ श्रापने व्यवहार से दो बातें नई प्रच-लित कीं -- एक अचेल धर्म, दसरी ब्रह्मचर्य (स्त्री-विरमण)। पहिले की परम्परा में वस्त्र त्यौर स्त्री के संबन्ध में ऋवश्य शिथिलता ऋ। गई होगी ऋौर उसे दर करने के लिये ग्राचेल धर्म ग्रीर स्त्री-विरमण को निर्ग्रन्थत्व में स्थान दिया गया। श्रपरिग्रह वत से स्त्री-विरमण को श्रालग करके चार के बदले पाँच महावतों के पालन करने का नियम बनाया । श्री पार्श्वनाथ की परम्परा के सुशेख नेतान्त्रों ने इस संशोधन को स्वीकृत किया और प्राचीन तथा नवीन दोनों भिन्नओं का सम्मे-लन हुन्ना। कितने ही विद्वानों का यह मत है कि इस समभौते में वस्त्र रखने तथा न रखने का जो मतभेद शान्त हुन्ना था वह न्नागे चलकर फिर पद्धपात का रूप धारण करके श्वेताम्बर, दिगम्बर सम्प्रदाय के रूप में धधक उठा। यदाप सूरम दृष्टि से देखने वाले विद्वानों को श्वेताम्बर, दिगम्बर में कोई महत्त्वपूर्ण भेद नहीं जान पड़ता ; परन्तु आजकल तो सम्प्रदाय भेद की अस्मिता ने दोनों शाखात्रों में नाशकारिएी त्रान्ति उत्पन्न कर दी है। इतना ही नहीं बल्कि थोहे-थोड़े श्रमिनिवेश के कारण श्राज दूसरे भी अर्जिक छोटे-वड़े भेद भगवान के श्रनेकान्तवाद (स्यादाद) के नीचे खड़े हो गए हैं। उपदेश का रहस्य-

अमण् भगवान् के समग्र जीवन श्रीर उग्रदेश का रांदित रहस्य दो बातों में श्रा जाता है। श्राचार में पूर्ं श्रिहिंसा श्रीर तत्वज्ञान में श्रमेकान्त । उनके संप्रदाय के श्राचार को श्रीर शास्त्र के विचार को इन तत्वों का ही भाष्य सम-फिए। वर्त्तमानकाल के विद्वानों का यही निष्यन्त मत है।

#### विपर्ता-

श्रमण भगवान् के शिष्यों में उनसे छातग होकर उनके खिलाफ विरोधी पत्थ प्रचितित करने वाले उनके जामाता चित्र-पुत्र जमाली थे। इस समय तो उनकी स्मृतिमात्र जैन श्रन्थों में हैं। दूसरे प्रतिपद्मी उनके पूर्व सहचर गोशालक थे। उनका छाजीवक पत्थ स्वान्तर पाकर छाज भी हिन्दुस्तान में मौजूद है। भमवान् महावीर के जीवन का मुख्य भाग विदेह छोर मगध में व्यतीत हुआ है। ऐसा जान पड़ता है कि वे छाथिक से छाधिक यमुना के किनारे तक छाए होंगे। श्रावस्ती, कोशांबी, ताम्रालिस, चम्पा छोर राजगृही इन शहरों में वह बार-बार छाते छोर रहते थे।

#### उपसंदार---

अमण् मगवान् महावीर की तपस्या त्रोर उनके शान्तिपूर्ण दीर्घ-जीवन श्रीर उपदेश से उस समय मगध, विदेह, काशी कोशल त्रीर दूसरे कितने ही प्रदेशों के धार्मिक त्रीर सामाजिक जीवन में वहीं क्रान्ति हो गई थी। उसका प्रमाण केवल शास्त्र के पत्नों में ही नहीं, बिल्क हिन्दुस्तान के मानसिक जगत् में श्रव तक जायत त्राहिंसा त्रीर तप का स्वामाविक त्रानुराग है। त्राज से २४५६ वर्ष पूर्व राजपूरी के पास पावापुर्य नामक पांवत्र स्थान में कार्त्तिक कृष्णा श्रमावस की रात को इस तपस्त्री का पेहिक जीवन पूरा हुआ। (निवाण हुआ) श्रीर उनके स्थापित संघ का भार उनके प्रधान शिष्य मुधमां स्वामी पर श्रा पड़ा। इ. स. १६३३ ]

# भगवान् महावीर का जीवन

### [ एक ऐतिहासिक दृष्टिपात ]

वीर-जयंती श्रौर निर्वाणितिथि हर साल श्राती है। इसके उपलक्ष्य में लगभग सभी जैन-पत्र भगवान् के जीवन पर कुछ न कुछ लिखने का प्रयत्न करते हैं। कोई-कोई पत्र महावीराङ्क रूप से विशेष श्रङ्क निकालने की भी योजना करते हैं। यह सिलसिला पिछले श्रनेक वर्षों से श्रन्य सम्प्रदायों की देखादेखी जैन परम्परा में भी चालू है श्रौर संभवतः श्रागे भी चालू रहेगा।

सामियक पत्र पित्र तथां के ख्रालावा भी भगवान के जीवन के बारे में छोटी वड़ी पुस्तकं लिखने का कम वैसा ही जारी है जैसे कि उसकी माँग है। पुराने समय से इस विपय पर लिखा जाता रहा है। प्राकृत छोर संस्कृत भाषा में छुदे- जुदे समय में जुदे-जुदे स्थानां पर जुदी-जुदी हिं वाले जुदे-जुदे ख्रानेक लेखकों के द्वारा भगवान का जीवन लिखा गया है और वह बहुतायत से उपलब्ध भी है। नए युग की पिछली एक शताब्दी में तो यह जीवन छानेक भाषाओं में देशी-विदेशी, साम्यदायक ख्रासम्यादायिक लेखकों के द्वारा लिखा गया है। जर्मन-ख्रंग्रेजी, हिन्दी, गुजराती, बंगला और मराटी ख्रादि भाषाओं में इस जीवन विपयक छोटी-वड़ी ख्रानेक पुस्तकं प्रसिद्ध हुई है और मिलती भी हैं। यह सब होते हुए भी नए वर्ष की नई जवंती या निर्वाणितिथ के उपलक्ष्य में महावीर जीवन पर कुछ नया लिखने की भारपूर्व माँग हो रही है। इसका क्या कारण है ? सो खासकर समक्तने की वात है। इस कारण को समक्तने से यह हम टीक-टीक समक्त सकेंगे कि पुराने समय से ख्राज तक को महावीर जीवन विपयक उपलब्ध इतनी लिखित मुद्रित सामग्री हमारी जिज्ञासा को तृत करने में समक्ष क्यों नहीं होती ?

भगवान् महावीर एक ही थे। उनका जीवन जैसा कुछ रहा हो मुनिश्चित अप्रक रूप का ही रहा होगा। तिह्रिपयक जो सामग्री अभी शेष है उससे अधिक समर्थ समकालीन सामग्री अभी मिलने की कोई संभावना नहीं। जो सामग्री उप-लब्ध है उसका उपयोग आज तक के लिखित जीवनों में हुआ ही है तो फिर नया क्या बाकी है जिसकी माँग हर साल जयंती या निर्वाणतिथि के अवसर पर बनी रहती है और खास तौर से संपूर्ण महावीर जीवन विषयक पुस्तक की माँग तो

हमेशा बनी हुई रहती ही है। ये ऐसे प्रश्न हैं जिनका वास्तविक उत्तर बिना समके महावीर जीवन पर कुछ सोचना, लिखना या ऐसे जीवन की लेखकों से माँग करना यह निरा वार्षिक जयंती कालीन व्यसन मात्र सिद्ध होगा या पुनरावृत्ति का चक्र मात्र होगा जिससे हमें बचना चाहिए।

पुराने समय से ब्राज तक की जीवन विषयक सब पुस्तकें ब्रौर छोटे-बहे सब लेख प्रायः साम्प्रदायिक भक्तों के द्वारा ही लिखे गए हैं। जैसे राम, कृष्ण, काइस्ट, मुहम्मद ब्रादि महान् पुरुषों के बारे में उस सम्प्रदाय के विद्वानों ब्रौर भक्तों ने लिखा है। हाँ, कुछ थों हे लेख ब्रौर विरत्त पुस्तकें ब्रसाम्प्रदायिक जैनेतर विद्वानों द्वारा भी लिखी हुई हैं। इन दोनों प्रकार के जीवन लेखों में एक खास गुण है तो दूसरी खास बुटि भी है। खास गुण तो यह है कि साम्प्रदायिक विद्वानों ब्रौर भक्तों के द्वारा जो कुछ लिखा गया है उसमें परम्परागत ब्रानेक यथार्थ बातें भी सरलता से ब्रा गई हैं, जैसी ब्रसाम्प्रदायिक ब्रौर दूरवर्ता विद्वानों के द्वारा लिखे गए जीवन लेखों में कभी-कभी ब्रा नहीं पातीं। परन्तु ब्रुटि ब्रौर वड़ी भारी ब्रुटि यह है कि साम्प्रदायिक विद्वानों ब्रौर भक्तों का दृष्टिकोण हमेशा ऐसा रहा है कि येन केन प्रकारेण ब्रयने इस्ट देव को सबसे ऊँचा ब्रोर ब्रासा्यराए दिखाई देने वाला चित्रित किया जाए। सभी सम्प्रदायों में पाई जाने वाली इस ब्रितिरंजक साम्प्रदायिक दृष्टि के कारण महाबीर, मानव महाबीर न रहकर कि ति देव से बन गए हैं जैसा कि बीद परम्परा में बुद ब्रौर पौरासिक परम्परा में राम-कृष्ण तथा किरच्यानिटी में काइस्ट मानव मिट कर देव या देवांश वन गए हैं।

इस युग की खास विशेपता वैज्ञानिक ब्रोर ऐतिहासिक हृष्टिकाण है। विज्ञान ब्रोर इतिहास सत्य के उपासक हैं। वे सत्य के सामने ब्रोर सत वातों को हृथा समभते हैं। यह सत्यगवेपक हृति ही विज्ञान ब्रोर इतिहास की प्रतिष्ठा का क्राधार है। इसलिए इन दोनों की लोगों के मन के ऊपर इतनी श्रिष्ठिक प्रभावशाली छाप पड़ी है कि वे वैज्ञानिक हृष्टि से व्रप्रमागित ब्रोर इतिहास से क्रिसें ऐसी किसी वस्तु को मानने के लिए तैयार नहीं। यहाँ तक कि हजारों वर्षों से चली ब्राने वाली ब्रोर मानस में स्थिर वनी हुई प्राण्प्रिय मान्यताओं को भी (यदि वे विज्ञान ब्रोर इतिहास से विकद्ध हैं तो) छोड़ने में नहीं हिचकिचाते, प्रत्युत वे ऐसा करने में ब्रयनी कृतार्थता समभते हैं। वर्तमान युग भूतकालीन ज्ञान की विरासत को थोड़ा भी वर्बाद करना नहीं चाहता। उसके एक ब्रंश को वह प्रमाण से भी ब्रिपिक मानता है; पर साथ ही वह उस विरासत के विज्ञान ब्रीर इतिहास से ब्रिसिद ब्रंश को एक च्रण भर के लिए भी मानने को तैयार नहीं। नए युग के इस लच्चण के कारण वस्तु-स्थित बटल गई है। महावीर

जीवन विषयक लेख पुस्तक स्त्रादि कितनी ही सामग्री प्रस्तुत क्यों न हो पर स्त्राज्ञ का जिज्ञामु उस सामग्री के बड़े देर मात्र से सन्तुष्ट नहीं। वह तो यह देखना चाहता है कि इसमें कितना तर्क बुद्धि-सिद्ध स्त्रीर कितना इतिहास-सिद्ध है ? जब इस वृत्ति से वह त्राज तक के महावीर-जीवनविषयक लेखों को पढ़ता है, सोचता है तब उसे पूरा संतोष नहीं होता। वह देखता है कि इसमें सत्य के साथ कल्पत भी बहुत मिला है। वह यदि भक्त हो तो किमी तरह से स्त्रपने मन को मना ले सकता है; पर वह दूमरे तरस्थ जिज्ञामुद्रों का पूरा समाधान कर नहीं पाता। वैज्ञानिक स्त्रीर ऐतिहासिक दृष्टिकोण का प्रभाव इतना स्त्रिक गहरा पड़ा है कि खुर महावीर के परभारागत स्त्रमुखीं को भी स्त्रपनी नई पीढ़ी का हर बात में समाधान करना मृश्किल हो गया है। वही एक मात्र वजह है कि चारों स्त्रोर से महावीर के ऐतिहासिक जीवन लिखे जाने की मांग हो रही है स्त्रीर कहीं-कहीं तर्द्य तैयारियों भी हो रही है।

श्राज का कोई तटस्थ लेखक ऐतिहासिक दृष्टि से महावीर जीवन लिखेगा तो उसी सामग्री के ग्राधार से लिख सकता है कि जिस सामग्री के ग्राधार से पहले से ब्राज तक के लेखकों ने लिखा है। फर्क यदि है या हो सकता है तो दृष्टिकोण का। इष्टिकोग ही सचाई या गैर-सचाई का एक मात्र प्राग् है स्त्रीर प्रतिष्ठा का श्चाधार है। उदाहरणार्थ महाबीर का दो माता ख्रौर दो पिता के पुत्र रूप से प्राचीन ग्रन्थों में वर्णन है। इसे साम्प्रदायिक दृष्टि वाला भी लेता है ऋौर ऐतिहासिक दृष्टि वाला भी । पर इस ऋसंगत ऋौर ऋमानवीय दिखाई देने वाली घटना का खुलासा साम्प्रदायिक व्यक्ति एक तरह से करता है ऋौर ऐतिहासिक र्व्याक्त दूसरा तग्ह से। हजारी वर्ष से माना जाने वाला ध्उस ऋसंगति का साम्प्रदायिक खुलासा लोक-मानस में इतना घर कर गया है कि दूसरा खुलासा सनते हैं। वह भानस भड़क उठता है। फिर भी नई ऐतिहासिक दृष्टिने ऐसी स्थिति पेटा की के कि उस चिर परिचित खुलासे से लोक-भन का ग्रस्तस्तल जरा भी सन्तव नहा । यह तो कोई नया बुद्धिगम्य खुलासा पाना चाहता है या उस दो भाता, दो दिता का घटना की ही ग्रसगत कह कर जीवन में से सर्वेथा निकाल देना चाहता है। यहाँ बात तत्कालजात शिर्यु महावीर के स्रंगुष्ठ के द्वारा मेर-कम्पन के बारे में है या पद-पद पर महावीर के स्त्रासपास उपस्थित होने वाले लाखां करोड़ों देव देविया के वर्णन के बारे में है। कोई भी तर्क स्त्रौर बुद्धि से मानव-जीवन पर विचार करने वाला ऐसा नहीं होगा जो यह मानने को तैयार हो कि एक तत्काल पैदा हुन्ना बालक या मल्लकुस्ती किया हुन्ना जवान स्त्रपने श्चॅगुठे से पर्वत तो न्या एक महती शिला को भी कँपा सके ! कोई भी ऐतिहासिक यह मान नहीं सकता और सामित नहीं कर सकता कि देवसृष्टि कहीं दूर है और उसके दिव्य सत्व किसी तपस्वी की सेवा में सदा हाजिर रहते हैं। ये और इनकी जैसी दूसरी अनेक घटनाएँ महावीर जीवन में वैसे ही आती हैं जैसे अन्य महापुष्ठघों के जीवन में। साम्प्रदाधिक व्यक्ति उन घटनाओं को जीवनी लिखते मन्य न तो छोड़ सकता है और न उनका चालू अर्थ से दूसरा अर्थ ही लगा सकता है। इस कारण से वह महावोर की जीवनी को नई पीढ़ी के लिए प्रतीतिकर नहीं बना सकता। जब कि ऐतिहासिक व्यक्ति कितनी ही असंगत दिखाई देने वाली पुरानी घटनाओं को या तो जीवनी में स्थान ही नहीं देगा या उनका प्रततिकर अर्थ लगाएगा जिसे सामान्य बुद्धि भी समभ और मान सके। इतनी चर्चा से यह भलीमीति जाना जा सकता है कि ऐतिहासिक दृष्टिकीण असंगत दिखाई देने वाली जीवन घटनाओं को ज्यों का त्यों मानने को तैयार नहीं, पर वह उन्हें बुद्धि आष्ट कसीटी से कस कर सचाई की भूमिका पर लाने का प्रयत्न करेगा। यही सबय है कि वर्तमान युग उसी पुरानी सामग्री के आधार से, पर ऐतिहासिक दृष्टि से लिखे गए महावीर जीवन को ही पढ़ना मुनना चाहता है। यही समय की माँग है।

महावीर की जीवनी में त्र्यानेवाली जिन त्र्यसंगत तीन वातों का उल्लेख मेंने किया है उनका ऐतिहासिक खुलासा किस प्रकार किया जा सकता है इसे यहाँ बतला देना भी जरूरी है—

मानव-वंश के तो क्या पर समग्र प्राणी-वंश के इतिहास में भी श्राज तक ऐसी कोई घटना बनी हुई विदित नहीं है जिसमें एक संतान की दो जनक माताएँ हों। एक मन्तान के जनक टोटो िगाश्रों की घटना कल्पनातीत नहीं है पर दो जनक माताश्रों की घटना का तो कल्पना में भी श्राना मुश्किल है। तिस पर भी जैन श्रागमों में महावीर की जनक रूप से दो माताश्रों का वर्णन है। एक तो च्रित्रगणी सिद्धार्थपत्नी त्रिशला श्रोर दूसरी श्राह्मणी ऋषमदत्त्रपत्नी देवानन्दा। पहिले तो एक बालक की दो जननियाँ ही श्रसम्भव तिस पर दोनों जननियों का भिन्न-भिन्न पुरुपों की पित्नयों के रूप से होना तो श्रोर भी श्रसम्भव है। श्रागम के पुराने भागों में महावीर के जो नाम मिलते हैं उनमें ऐसा एक भी नाम नहीं है जो देवानन्दा के साथ उनके माता-पुत्र के संबन्ध का स्वक हो फिर भी भगवती जैसे महत्त्वपूर्ण श्रागम में ही श्रपने मुख्य गण्यघर इन्द्रभूति को संबोधित करके खुद भगवान् के द्वारा ऐसा कहलाया गया है कि—यह

देवानन्दा मेरी जननी है इसी से मुक्ते देखकर उसके थन दूध से भर गए हैं और हर्ष-रोमाञ्च हो आए हैं। भगवती में दूसरी जगह देवों की गर्भापहरए शिक का महावीर ने इन्द्रभृति को लिखत करके वर्णन किया है। हाँ, महावीर के गर्भापहरए का कोई निर्देश तक नहीं किया है। हाँ, महावीर के गर्भापहरए का वर्णन आचारांग के अन्तिम भाग में है पर वह भाग आचार्य हेमचन्द्र के कथनानुसार हो कम से कम महावीर के अनन्तर दो सौ वर्ष के बाद का तो है ही। ऐसी स्थिति में किसी भी समभ्यदार के मन में यह प्रश्न हुए विना रह नहीं सकता कि जब एक सन्तान की एक ही माता सम्भव है तब जननी ६प से महावीर की दो माताओं का वर्णन शास्त्र में आया कैसे? और इस असंगत दिखाई देने वाली घटना को संगत बनाने के गर्भ-संक्रमण्—जैसे बिल्कुल अशस्य कार्य को देव के हस्तच्य से शक्य बनाने की कल्पना तक को शास्त्र में स्थान क्यों दिया गया? इस प्रश्न के आंर भी उत्तर या खुलासे हो सकते हैं पर मुक्ते जो खुलासे संभवनीय दिखाने हैं उनमें से मुख्य ये हैं—

१ — महावीर की जननी तो ब्राह्मणी देवानन्दा ही है, च्रित्रवाणी त्रिशासा नहीं।

२—त्रिशला जनर्ना तो नहीं है पर वह भगवान् को गोद लेने वाली या स्थपने घर पर रम्व कर संवर्धन करने वाली माता स्थवस्य है।

ऋगर वास्तव में ऐसा ही हो तो परम्परा में उस बात का विषयांस क्यों हुऋा ऋोर शास्त्र में ऋन्यथा बात क्यों लिखी गई ?—यह प्रश्न होना स्वा-भाविक हैं।

मैं इस प्रश्न के दो खुलासे सुचित करता हूँ --

१—पहिला तो यह कि त्रिशला सिद्धार्थ की अन्यतम पत्नी होगी जिसे अपना कोई ब्रौरस पुत्र न था। स्त्रीमुलम पुत्रवासना की पृति उसने देवानन्दा के ब्रौरस पुत्र को अपना बना कर की होगी। महावीर का रूप, शील और स्वभाव ऐसा आकर्षक होना चाहिए कि जिसके कारण त्रिशला ने अपने जीते जी उन्हें उनकी सहज इति के अनुसार दोझा लेने की अनुमति दी न होगी। भगवान् ने भी त्रिशला का अनुसरण करना ही कर्तब्य समभा होगा।

२—दूसरा यह भी संभव है कि महावीर छोटी उम्र से ही उस समय ब्राह्मण-परंपरा में ऋतिरूद हिंसक यज्ञ ऋोर दूसरे निरर्थक किया-कायडों वाले कुलचर्म से विषद संस्कार वाले—स्याग प्रकृति के थे। उनको छोटी उम्र में ही किसी निर्प्रनथ-

१. भगवती शतक ५ उद्देश ४।

परम्परा के त्यागी भित्तु के संसर्ग में श्राने का मौका मिला होगा श्रौर उस निर्प्रन्थ

संस्कार से साहजिक त्यागवृत्ति की पृष्टि हुई होगी।

महावीर के त्यागाभिम्ख संस्कार, होनहार के योग्य श्रम लुख्या और निर्मयता श्चादि गण देखकर उस निर्धन्थ गुरु ने श्रुपने पक्के श्रुन्यायी सिद्धार्थ और त्रिशला के यहाँ उनको संवर्धन के लिए रखा होगा जैसा कि आचार्य हैमचन्द्र को छोटी उम्र से ही गुरु देवचन्द्र ने अपने भक्त उदयन मन्त्री के यहाँ संवर्धन के लिए रखा था। महावीर के सदग्णों से त्रिश्तला इतनी आक्रष्ट हुई होगी कि उसने अपना ही पुत्र मानकर उनका संवर्धन किया। महावीर भी त्रिशला के सद्भाव और प्रेम के इतने अधिक कायल होंगे कि वे उसे अपनी माता ही सम-भते श्रीर कहते थे। यह संबन्ध ऐसा पनपा कि त्रिशाला ने महावीर के त्याग-संस्कार की पृष्टि की पर उन्हें ग्रुपने जीते जी निर्म्नश्य बनने की ग्रुनमित न दी। भगवान ने भी माता की इच्छा का अनुसरण किया होगा। खुलासा कोई भी हो - हर हालत में महावीर, त्रिशला श्रीर देवानन्दा ग्रपना पारस्परिक संबन्ध तो जानते ही थे। कुछ दसरे लोग भी इस जानकारी से वंचित न थे। श्रागे जाकर जब महाबीर उग्र-साधना के द्वारा महापुरुप बने तब त्रिशला का स्वर्गवास हो चका था । महावीर स्वयं सत्यवादी सन्त थे इसलिए प्रसंग ऋाने पर मूल बात को नहीं जाननेवाले अपने शिष्यों को अपनी असली माता कौन है इसका हाल बतला दिया । हाल बतलाने का निमित्त इसलिए उपरिथत हुन्ना होगा कि म्राब भगवान एक मामली व्यक्ति न रहकर बड़े भारी धर्मसंघ के मुखिया बन गए थे श्रीर श्रास-पास के लोगों में बहतायत से यही बात प्रसिद्ध थी कि महावीर तो त्रिशालापुत्र हैं। जब इने-गिने लोग कहते थे कि नहीं, महावीर तो देवानन्दा ब्राह्मणी के पत्र हैं। यह विशेषी चर्चा जब भगवान् के कानों तक पहुँची तब उन्होंने सच्ची बात कह दी कि में तो देवानन्दा का पुत्र हूँ। भगवान का यही कथन भगवती के नवम शतक में मरिवत है। ग्रौर त्रिशलापुत्र रूप से उनकी जो लोकप्रसिद्धि थी वह ग्राचारांग के प्रथम अतस्कन्ध में सुरक्षित है। उस समय तो विरोध का समाधान भी ठीक-ठीक हो गया-दोनों प्रचलित बातें परम्परा में सुरित्त रहीं श्रीर एक बात एक आगम में तो दूसरी दूसरे आगम में निर्दिष्ट भी हुई । महाबीर के निर्वाण के बाद सौ चार सा वर्ष में जब साधु-संघ में एक या दूसरे कारण से श्रनेक मतान्तर श्रीर पद्मभेद हुए तत्र श्रागम-प्रामाएय का प्रश्न उपस्थित हुआ। जिसने ऋाचारांग के प्रथम अतस्कंव को तो पूरा प्रमाण मान लिया पर दूसरे श्रागमों के बारे में संशय उपस्थित किया, उस परम्परा में तो भगवान की एक मात्र त्रिरालापत्र रूप से प्रसिद्धि रह गई श्रौर श्रागे जाकर उसने देवानन्दा के

पुत्र होने की बात को बिल्कुल काल्पनिक कह कर छोड़ दिया । यही परम्परा आगो जाकर दिगम्बर परम्परा में समा गई । परन्तु जिस परम्परा ने आचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध की तरह दूसरे आगमो को भी अच्चरशः सत्य मान कर प्रमाण रूप से मान रखा था उसके सामने विरोध उपस्थित हुआ, क्योंकि शास्त्रों में कहीं भगवान की माता का त्रिशला रूप से तो कहीं देवानन्दा के रूप से सूचन था । उस परम्परा के लिए एक बात को स्वीकार और दूसरे को इन्कार करना तो शक्य ही न रह गया था । समाधान कैसे किया जाए ? यह परन आचार्यों के सामने आया । असली रहस्य तो अनेक शताब्दियों के गर्भ में छिप ही गया था ।

वसदेव की पत्नी देवकी के गर्म को सातवें महीने में दिव्यशक्ति के द्वारा दूसरी पत्नी रोहिणी के गर्भ में रखे जाने की जो बात साधारण लोगा में व पौरा-णिक ग्राख्यानों में प्रचलित थी उसन तथा देवस्रष्टि की परानी मान्यता ने किसी विचल्ला श्राचार्य को नई कल्पना करने को बेरित किया जिस्हों कर्मापहरण की श्रद्भत घटना को एक श्राश्चर्य कह कर शास्त्र में स्थान दे दिया । फर तो श्रद्ध-रशः शास्त्र के प्रामाएय को मानने वाले अनुवाधियों के लिए कोई उंदा या तर्क के लिए गुरुजाइश ही न रह गई कि वे श्रमशी बात जानने का प रन करें। देव के इस्तन्नेप के द्वारा गर्भापहरण की जो कल्पना शास्त्राहरू हो गई उपके ग्रमंगति तो महाविदेह के सीमंधर स्वामी के साथ अंबल्य जोटकर टाळी गई कि भी कर्म-बाद के ब्रानमार यह तो प्रश्न था ही कि जब बेन सिद्धान्त अवारण आलिभेट या जातिगत ऊँच नीच भाव की नामं भानता और केवल गुराकार्या स्थापनी जानिभेद की कल्पना को मान्य रखता है तो उस गुइत्तीर के ब्राह्मणत्व पर जावयस्व स्थापित करने का ब्राग्रह क्यों रखना चाहिए ? ध्रमर ब्राह्मगुकुल तु हु चोर ब्रान्धि-कारी ही होता तो इन्द्रभृति खाहा भभी आदल्य नगुधर वन कर े हार्ना केंग्रे हुए ? श्रगर चृत्रिय ही उच्च कुल के हो तो फ़िर नशुवीर के श्रान्य 👉 श्रेरिएक श्रादि जनिय नरक में क्यों कर गण ? स्वय है कि जैनियदाना ऐसी कारोबत कोई केंच-नीचता की कल्पना की नहीं मानता पर जब गर्भायहरण के द्वारा विश्वलापत्ररूप से महाबीर की फैली हुई प्रसिद्धि के समाधान का प्रयत्न द्रश्रा तब ब्राउल्फक्त के तुच्छत्वादि दोषों की श्रमंगत कलाना को भी शास्त्र में स्थान निजा ग्राह उस श्रमं-गति को संगत बनाने के कालगनिक प्रयत्न में से मराचि के जन्म में नीचगीत्र बाँधने तक की कल्पना कथा-शास्त्र में ग्रा गई। किसी ने यह नहीं बोचा कि ये मिथ्या कल्पनाएँ उत्तरीत्तर कितनी ग्रसंगितथाँ पेटा करती आही ह ग्रीर कर्म-सिदान्त का ही खुन करती हैं ? मेरी उपर्युक्त धारणा के विच्छ यह भी दलील हो सकती है कि भगवान की जननी त्रिशला ही क्यों न हो श्रीर देवानन्दा उनकी धातुमाता हो। इस पर मेरा जवाब यह है कि देवानन्दा धातुमाता होती तो उसका उस रूप से कथन करना कोई लाघव की बात न थी । इतिय के घर पर धातुमाता कोई भी हो सकती है। देवानन्दा का धातुमाता रूप से स्वाभाविक उल्लेख न करके उसे मात्र माता रूप से निर्दिष्ट किया है श्रीर गर्भावहरण की श्रसत् कल्पना तक जाना पड़ा है सो धातृपद्ध में कुछ भी करना न पड़ता श्रीर सहज वर्णन श्रा जाता।

श्रव हम सुमेरकस्पन की घटना पर विचार करें । उसकी श्रसंगित तो सप्ट है फिर भी इस घटना को पढ़ने वाले के मन में यह प्रश्न उठ सकता है कि यदि श्रागमों में गर्भापहरण जैसी घटना ने महाबीर की जीवनों में स्थान पाया है तो जन्म-काल में श्रंगुष्ठ मात्र से किए गए मुमेर के कम्पन जैसी श्रद्भुत घटना को श्रागमों में ही स्थान क्यों नहीं दिया है ? इतना ही नहीं बल्कि श्रागमकाल के श्रनेक शताब्दियों के बाद रची गई निर्धाहित च चूिण जिसमें कि भगवान का जीवन निर्दिष्ट है उसमें भी उस घटना का कोई जिक नहीं है । महाबीर के पश्चात् कम से कम हजार बाग्ह मी वर्ष तक में रचे गए श्रीर संग्रह किए गए बाङ्मय में जिस घटना का कोई जिक नहीं है वह एक.एक सबसे पहिले 'पउम चरियं' में कैसे श्रा गई ? यह पश्न कम कुन्हलवर्षक नहीं है । हम जब इसके खुसासे के लिए श्रास-पास के साहित्य को देखते हैं तो हमें किसी हद तक सच्चा जवाब भी मिल जाता है।

वाल्मीकि रामायण में दो प्रमङ्ग हैं — पहिला प्रसङ्ग युद्धकांड में श्रोर दूसरा उत्तरकांड में श्राता है। युद्धकांड में हनुमान के द्वारा समूचा केलास थिएवर उटा कर रणाङ्गण में — जहाँ कि घायल लक्ष्मण पड़ा था — ले जाकर रखने का वर्णन है जब कि उत्तर कांड में रावण के द्वारा समूचे हिमालय को हाथ में तीलने का तथा महादेव के द्वारा श्रङ्गुष्ठ मात्र से रावण के हाथ में तीले हुए उस हिमालय को द्वान का वर्णन हैं। इस तरह हरिवंश श्राद्धि प्राचीन पुराणों में कृष्ण के द्वारा सात रोज तक गोवर्णन पर्वत को उटाए रखने का भी वर्णन हैं। पीराणिक व्यास राम श्रोर कृष्ण जैसे श्रद्धतारी पुरुषों की कथा मुननेवालों का मनोरञ्जन उक्त प्रकार की श्रद्धतार महावीर का जीवन सुनानेवाले जैन-श्रन्थकार स्थूल भूमिका वाले श्रपने साधारण भक्तो का मनोरञ्जन पीराणिक व्यास की तरह ही कल्पित चमत्कारों से करें तो यह मनुष्य-स्वभाव के श्रनुकुल ही हैं। में समभता हूँ कि श्रपने-श्रपने पूच्य पुरुषों की महत्तासूचक घटनाश्रों के वर्णन की होडा-होडी में

(स्पर्धा में) पड़कर सभी महापुरुषों की जीषनी लिखने वालों ने सत्यासत्य का विवेक कमोवेश रूप से खो दिया है। इसी दोष के कारण सुमेरकम्पन का प्रसङ्क महावीर की जीवनी में आर गया हैं।

तीसरी वात देवसृष्टि की हैं। अमण-परम्परा में मानवीय चरित्र श्रौर पुरुषार्थं का हो महत्त्व हैं। बुद्ध की तरह महाबीर का महत्त्व अपने चरित्र-शुद्धि के असा-धारण पुरुपार्थ में हैं। पर जब शुद्ध आध्यात्मिक धर्म ने समाज का रूप धारण किया ग्रौर उसमें देव-देवियों की मान्यता रखनेवाली जातियाँ दाखिल हुईं तब उनके देवविपयक बहमों की वृष्टि और पृष्टि के लिए किसी-न-किसी प्रकार से मानवीय जीवन में देवकृत चमत्कारों का वर्णन अनिवाय हो गया। यही कारण है कि महावस्तु ग्रीण लिलाविस्तर जैसे अन्यों में बुद्ध की गर्मावस्था में उनकी स्तृति करने देवगण त्राते हैं ग्रीर लुम्बिनीयन में (जहाँ कि बुद्ध का जन्म हुन्ना) देव-देक्याँ जाकर पहिले से सब तेयारियों करती हैं। ऐसे दैवी चमत्कारों से भरे अन्यों का प्रचार जिस स्थान में हो उस स्थान में रहनेवाले महावीर के अनुयायी उनकी जीवनी को विना दैवी चमत्कारों के मुनना पसंद करें यह संभव ही नहीं है। मैं समफता हूँ इसी कारण से महावीर की सारी सहज जीवनी में देवसृष्टि की कल्पित छुँट ग्रा गई है।

परानी जीवन-सामग्री का उपयोग करने में साम्प्रदायिक छोर ऐतिहासिक दृष्टिकोण में दूसरा भी एक महान फर्क है, जिसके कारण साम्प्रदायिक भाव से लिखी गई कोई भी जीवनी सार्वजनिक प्रतिष्ठा पा नहीं सकती । वह फर्क यह है कि महाबीर जैसे त्राध्यात्मिक पुरुष के नाम पर चलनं वाला सम्प्रदाय क्रानेक छोटे-वह फिरकों में स्थल और मामली मतभेदों को तात्विक और वडा जुल देकर बँट गया है। प्रत्येक फिरका ऋपनी मान्यता को परान: श्रीर मौलिक साबित करने के लिए उसका संबंध किसी भी तरह महाबीर से जोड़ना चाहता है। फल यह होता है कि ग्रापनी कोई मान्यता यदि किसी भी तरह से महावीर के जीवन से संबद नहीं होती तो वह फिरका ग्रामी मान्यता के विरुद्ध जानवाले महावीर-जीवन के उस भाग के निरूपक प्रत्थों तक को (चाहे वह कितने ही पराने क्यों न हों ) छोड़ देता है, जब कि दूसरे फिरके भी अपनी-अपनी मान्यता के लिए बैसी ही खींचातानी करते हैं। फल यह होता है कि जीवनी की परानी सामग्री का उपयोग करने में भी सारा जैन-संप्रदाय एकमत नहीं। ऐतिहासिक का प्रश्न वैसा नहीं है। उसे किसी फिरके से कोई खास नाता या बेनाता नहीं होता है। वह तटस्थ भाव से सारी जीवन-सामग्री का जीवनी लिखने में विवेक-हृष्टि से उपयोग करता है। वह न तो किसी फिरके की खशामद करता है और न किसी को नाराज करने की कोशिश

करता है। चाहे कोई फिरका उसकी बात माने या न माने वह अपनी बात विवेक, निष्पच्चता और निर्भयता से कहेगा व लिखेगा। इस तरह ऐतिहासिक का प्रयत्न सत्यमुखी और ज्यापक बन जाता है। यही कारण है कि नवयुग उसी का आदर करता है।

श्रव हम संत्तेप में यह देखेंगे कि ऐतिहासिक दृष्टि से महावीर-जीवन सिखने की क्या-क्या सामग्री है ?

सामग्री के मुख्य तीन स्रोत हैं। साहित्यक, भौगोलिक तथा परंपरागत आचार व जीवन। साहित्य में वैदिक, बौद्ध और जैन प्राचीन वाङ्मय का समावेश होता है। भौगोलिक में उपलब्ध वे ग्राम, नदी, नगर, पर्वत ब्रादि प्रदेश हैं जिनका संबंध महावीर के जीवन में प्रसङ्ग-प्रसङ्ग पर ब्राता है। परंपरा से प्राप्त वह ब्राचार और जीवन भी जीवनी लिखने में उपयोगी हैं जिनका एक या दूसरे रूप से महावीर के जीवन तथा उपदेश के साथ एवं महावीर की पूर्व परंपरा के और समकालीन परंपरा के साथ संबन्ध है, चाहे वह उस पुराने रूप में भले ही ब्राज न हो और परिवर्तित एवं विकृत हो गया हो। ऐतिहासिक हिष्ट उक्त सामग्री के किसी भी ब्रंश की उपेद्धा नहीं कर सकती और इसके ब्रालावा भी कोई ब्रन्य स्रोत मालूम हो जाए तो वह उसका भी स्वागत करेगी।

जपर जिस सामग्री का निटेंश किया है, उसका उपयोग ऐतिहासिक दृष्टि से जीवनी लिखने में किस-किस तरह किया जा सकता है इस पर भी यहाँ थोड़े में प्रकाश डालना जरूरी है। किसी भी महान् पुरुष की जीवनी का जर हम पढ़ते हैं तब उसके लेखक बहुचा दृष्ट पुरुगों की लोगों के मन पर पड़ी हुई महत्ता की छाप को कायम रखने और उसे और भी पुष्ट करने के लिए सामान्य जन-समाज में प्रचलित ऐसी महत्तासूचक कसौटियों पर अधिकतर भार देते हैं और वे महत्ता की असली जड़ को बिल्कुल मुला न दें तो भी उसे गीए तो कर ही देते हैं अर्थात् उस पुरुप की महत्ता की असली चावी पर उतना भार वे नहीं देते जितना भार साधारए लोगों की मानी हुई महत्ता की कसौटियों का वर्णन करने पर देते हैं । इसका फल यह होता है कि जहाँ एक तरफ से महत्ता का मापदरु बनावटी हो जाता है वहाँ दूसरी तरफ से उस पुरुप की महत्ता की असली चावी का मूल्यांकन भी धीरेधीरे लोगों की हिए में ओमला हो जाता है। सभी महान् पुरुपों की जीवनियों में यह दोष कमोबेश देखा जाता है। भगवान् महाबोर की जीवनी को उस दोप से बचाना हो तो हमें साधारए लोगों की रूढ़ रुच की पुष्टि का विचार बिना किए ही असली वस्तु का विचार करना होगा।

भगवान् के जीवन के मुख्य दो श्रंश हैं-एक तो श्रात्मलज्ञी-जिसमें

स्राप्ती स्रात्मशुद्धि के लिए किए गए भगवान् के समय पुरुषार्थं का समावेश होता है। दूनरा स्रंश वह है जिसमें भगवान् ने परल्ली स्राध्यात्मक प्रवृत्ति की है। बीवनी के पहिले स्रश का पूज वर्णन तो कहीं भी लिखा नहीं मिलता फिर भी उसका थोड़ान्सा पर शामालिक स्रोर श्रतिरंजनरहित प्राचीन वर्णन भागववश स्राचारंग प्रथम श्रत रुकंय के नवम श्रव्यवन में स्रामी तक सुरिद्धित है। इससे स्रिधिक पुगना श्रोर श्रावक प्राप्तिक कोई वर्णन स्राप्त किसी ने लिखा होगा तो यह स्राप्त का प्रवृत्ति है। इसले प्रविद्यान स्राप्तिक लेखक को भगवान् की साववाकालोन एवंति का वित्रण करने में मुख्य का में वह एक ही स्राप्त्यन उपयोग हो। नकता है। भले ही यह लेखक इस स्राध्ययन में वर्णित साथना की पुष्टि के लिए प्रत्यत्रप्त श्राणांत्रक माना व तहांग ले; पर उसे, भगवान् की साधना कैसी थी इसका वर्णन करने के लिए उत्तर स्राप्त वर्णन हों ही केन्द्रस्थान में रखना होगा।

यद्यपि वैदिक परम्परा के किसी भी प्रत्य में भगवान् के नाम तक का निर्देश नहीं है किर भी जब तक इस प्राचीन ' शतपथ द्यादि ब्राह्मण् प्रत्य द्योर द्यापस्तम्ब, काल्यायन द्यादि आत यूत्र न देले तम तहे इस मगवान् की धार्मिक प्रवृत्ति का न तो ठीठ ठीठ मूल्य श्राह तकते हैं द्योर न ऐसी प्रशृत्त का वर्णन करने वाले द्यामानक सम्मो है। प्राचीनका श्राह बहुत को हो सम्मासकते हैं।

ब्राह्मण, स्नावन आर वश्य के जीवन में विविध यहां का धर्मस्य से कैसा स्थान था छोर उनमें से ब्रोनेंड यहां में गाय, घोड़े, मेड़, वकरे ब्राटि पशुक्रों का तथा मनुद्रम तथ के केपा धार्मिक वथ होता था एवं छोतिथि के लिए भी ब्रामियों से उन्हें के ता पूर्व भीता अति। था-इस बात की ब्राज हमें कोई कल्पना तक न हो सकता है जना के हमार परे से देश के एक छोर स दूसरे छोर के पुनना जनगण हमार हो गर्द है ब्रोर कहीं कहीं व कभी-कभी कोई यह करते भी होता करना करने अहता ब्राह्मण होते हैं।

धर्मर पं अवस्य करा । माने जानेपाले पशुचित्र का विरोध करके उसे स्थाम तीर से रेकर का कार्य उत समय उतना कटिन तो स्थवस्य था जितना

१. शतपथ ब्रायम् कार ३; अरु ७, ८, ६। कारु ४; अरु ६। कारु ५; अरु १, ६, ६। कारु ११; अरु १, ६। कारु ११; अरु १, ६। कारु ११; अरु १, ६, ५ इत्यादि। कात्यायन श्रीतम्हा प्रस्थत प्रस्थताला भूमिकागत यशों का ल्ग्ने।

कठिन स्राज के कत्लखानों में होने वाले पशुवध की बन्द कराना है। भगवान् ने स्रापने पूर्ववर्ती स्रीर समकालीन महान् सन्तीं की तरह इस कठिन कार्य की करने में कोर-कसर उठा रखी न थी। उत्तराध्ययन के यशीय स्राध्ययन में जो यशीय हिंसा का स्राध्यत्तिक विरोध है वह भगवान् की धार्मिक प्रवृति का युचक है। यशीय हिंसा का निपेध करने वाली भगवान् की धार्मिक प्रवृत्ति का यहण्य स्रीर स्रापले जमाने पर पड़े हुए उसके स्रसर को समभने के लिए जीवनी लिखने वाले को उत्तर स्वित वैटिक ग्रन्थों का स्रध्ययन करना ही होगा।

धर्म के सेत्र में ब्राह्मण ऋषि तीन वर्गों का ब्राटर तो एक सा दी था। तीनों वर्ण वाले यज्ञ के अधिकारी थे। इसलिए वर्ग की जुड़ाई होते हुए भी इनमें छुत्राञ्चत का भाव न था पर विकट सवाल तो शूदों का था। वर्मत्तेत्र में प्रवेश की बात को दूर रही पर उनका दर्शन तक कैसा अपनेगल माना जाता था, इसका वर्णन हमें पुराने ब्राह्मण ग्रन्थों में स्वष्ट मिलता है। शब्दों की श्रस्प्रथ मानने का भाव वैदिक परम्परा में इतना गहरा था कि भाभिक प्रशायन का भाव इतना गहरा न था। यही कारण है कि बद-महावीर जैसे सन्ती के प्रथनों से धार्मिक प्रशावन तो बन्द हुन्ना पर उनके हुनार प्रथल करने पर भी अस्प्रश्यता का भाव उसी प्राने युग की तरह त्याज भी मीजूद है। इतना ही नहीं बल्कि ब्राह्मण-परम्परा में रूढ़ हुए उस जातिगत ग्रस्ट्रियता के भाव का लुद महावीर के श्चन्यायियो पर भी ऐसा श्चसर पड़ा है कि व भगवान महावीर की महत्ता को तो श्चरपुरयता-निवारण के धार्निक प्रयत्न से श्चाँकते श्चीर गाते हैं फिर भी वे खद ही ब्राह्मण-परम्परा के प्रभाव में ग्राकर शंद्रों की ग्रस्पुश्यता को ग्रपने जीवन व्यवहार में स्थान दिए हए है। ऐसी गहरी जड़वाले ख़ुआ छत के भाव को दर करने के लिए भगवान ने निन्दा स्तुति की परवाह विना किए प्रवल पुरुपार्थ किया था ख्रीर वह भी धार्मिक-त्तेत्र में । ब्राह्मण-परम्परा ऋपने सर्वश्रेष्ठ यज्ञ-धर्म में शृद्धां का दर्शन तक सहन करती न थी तब बुद्ध ग्रादि ग्रन्य सन्तों की तरह महाबीर चारडाल जैसे याति गरी को भी यापने साधसंघ में वैसा ही स्थान देते थे जैसा कि ब्राह्मण द्यादि ग्रन्य वर्गों की। जैसे गांधी भी ने ग्रास्पृश्यता की जड़मूल से उखाड फेंकने के लिए शर्रों की धर्ममन्दिर में स्थान दिलाने का प्रयुत्न किया है वैसे ही महावीर ने अस्प्रश्यता की उलाड़ फेंकने के लिए सुद्रों की मुर्धन्यरूप श्रपने साधुसंघ में स्थान दिया था। महावीर के बाद ऐसे किसी जैन श्राचार्य था गृहस्थ का इतिहास नहीं मिलता कि जिसमें उसके द्वारा ऋति शदों को साध-संघ में स्थान दिए जाने के सबूत हों। दूसरी तरफ से सारा जैन समाज अस्पुर्यता के बारे में ब्राह्मण्यरम्परा के प्रभाव से मुक्त नहीं है। ऐसी स्थिति में उत्तराध्ययन जैसे प्राचीन अन्य में एक चांडाल को जैन दीचा दिए जाने की जो घटना वर्णित है श्रीर अगले जैन तर्क-अन्यां में जातिवाद का जो प्रवल खब्धड़न है उसका क्या अर्थ है ? ऐसा प्रश्न हुए बिना नहीं रहता। इस प्रश्न का इसके सिवाय दूसरा कोई खुलासा ही नहीं है कि भगवान् महावीर ने जातिवाद का जो प्रवल विरोध किया था वह किसी न किसी रूप में पुराने आगमों में सुरिच्चित रह गया है। भगवान् के द्वारा किए गए इस जातिवाद के विरोध के तथा उस विरोध के स्त्वक आगमिक भागों के महत्त्व का मूल्यांकन ठीक-ठीक करना हो तो भगवान् की जीवनी लिखने वाले को जातिवाद के समर्थक प्राचीन ब्राह्मण-अंथों को देखना ही होगा।

महावीर ने विल्कुल नई धर्म-परम्परा को चलाया नहीं है किन्तु उन्होंने पूर्ववर्ता पार्श्वनाथ की धर्म-परम्परा को ही पुनरुजीवित किया है। वह पार्श्वनाथ की परम्परा कैसी थी, उसका क्या नाम था इसमें महावीर ने क्या सुवार या परिवर्तन किया, पुरानी परम्परावालों के साथ संघर्ष होने के बाद उनके साथ महावीर के मुधार का कैसे समन्वय हुआ, महावीर का निज व्यक्तित्व मुख्यतया किस बात पर अवलित्व था, महावीर के प्रतिस्पधों मुख्य कौन कीन थे, उनके साथ महावीर का मतभेद किस-किस बात में था, महावीर श्राचार के किस श्रॅश पर अधिक भार देते थे, कौन-कौन राजे-महाराजे आदि महावीर को मानते थे, महावीर किस कुल में हुए इत्यादि प्रश्नों का जवाब किसी न किसी रूप में मिन्न-मिन्न जैन-आगम-भागों में मुरित्तित है। परन्तु वह जवाब ऐतिहासिक जीवनी का आधार तभी बन सकता है जब कि उसकी सच्चाई और प्राचीनता बाहरी सबूतों से भी सानित हो। इस बारे में बौद-पिटक के पुराने श्रंश सीधे तौर से बहुत मदद करते हें क्योंकि जैसा जैनागमों में पार्श्वनाथ के चातुर्याम धर्म का वर्षान है ठीक वैसा ही चातुर्याम पर्म का निदंश बौद पिटकां में भी है । इस बौद उल्लेख से महावीर के पञ्चयाम धर्म के मुधार की जैन शास्त्र में

१. ऋध्ययन १२।

२. सन्मतिटीका पृ० ६६७ । न्यायकुमुदचन्द्र पृ० ७६७, इत्यादि ।

३. उत्तराध्ययन ऋ० २५ गाथा ३३।

४. उत्तराध्ययन ग्र० २३ । भगवती श० २. उ० ५ इत्यादि ।

५. दीघनिकाय-सामञ्जफलसुत्त ।

वर्शित घटना की ऐतिहासिकता सा बित हो जाती है। महावीर ख़द नग्न-श्राचेल थे फिर भी परिमित व जीर्ण वनत्र रखनेवाले साधन्त्रों को श्रपने संघ में स्थान देते थे ऐसा जो वर्णन श्राचारांग-उत्तराध्ययन में है उसकी ऐतिहासिकता भी बौद ग्रन्थों से साबित हो जाती है क्योंकि बौद्ध ग्रन्थों में श्र्यचेल श्रौर एकसाटकधर<sup>9</sup> श्रमणों का जो वर्णन है वह महावीर के श्रचेल श्रौर सचेल साधुश्रों को लाग होता है। जैन त्रागमां में महावीर का कल ज्ञात कहा गया है, बौद पिटकों में भी उनका वही कुल<sup>2</sup> विर्देष्ट है। महावीर के नाम के साथ निर्मन्थ विशेषण बौद ग्रन्थों में त्राता है जो जैन वर्णन की सचाई को सानित करता है। श्रेणिक-कोशिकादि राजे महावीर को मानते थे या उनका श्रादर करते थे ऐसा जैनागम में जो वर्णन है वह बौद्ध पिटकों के वर्णन से भी खरा उतरता है। महावीर के व्यक्तित्व का सचक दीर्घतपस्याका वर्णन जैनागमों में है उसकी ऐतिहासिकता भी बौद्ध ग्रन्थां से साधित होती है। क्योंकि भगवान महावीर के शिष्यों का दीर्घतपरवी रूप से निर्देश उनमें श्राता है 3। जैनागमां में महावीर के विहार केत्र का जो श्रामास मिलता है वह बौद पिटकों के साथ मिलान करने से खरा ही उतरता है। जैनागमों में महावीर के बड़े प्रतिस्पद्धीं गौशालक का जो वर्णन है वह भी बौद पिटकों के संवाद से सचा ही साबित होता है। इस तरह महावीर की जीवनी के महत्त्व के ग्रंशों को ऐतिहासिक बतलाने के लिए लेखक को बौद्ध पिटकों का सहारा लेना ही होगा।

बुद्ध श्रोर महावीर समकालीन श्रोर समान च्रेत्रविहारी तो थे ही पर ऐतिहासिकों के सामने एक सवाल यह पड़ा है कि दोनों में पहिले किसका निर्वाण हुआ ? प्रोफेसर याकोशी ने शौद्ध श्रीर जैन प्रन्थों की ऐतिहासिक दृष्टि से तुलना करके श्रन्तिम निष्कर्प निकाला है कि महावीर का निर्वाण बुद्ध-निर्वाण के पीछे ही श्रमुक समय के बाद ही हुआ है । याकोशी ने श्रपनी गहरी छानशीन से यह स्पष्ट कर दिया है कि विज-लिच्छिवियों का कोणिक के साथ जो युद्ध हुआ था वह बुद्ध-निर्वाण के बाद श्रीर महावीर के जीवनकाल में ही हुआ। विजन

१. त्रंगुत्तर भागः १. १५१ । भागः २, १६८ । सुमङ्गलाविलासिनी पृ० १४४

२. दीघनिकाय-सामञ्त्रफलसुन इत्यादि इत्यादि ।

इ. जैसी तपस्या स्वयं उन्होंने की वैसी ही तपस्या का उपदेश उन्होंने अपने शिष्यों को दिया था। अतएव उनके शिष्यों को बौद्ध प्रन्थ में जो दीर्घ-तपस्वी विशेषण् दिया गया है उससे भगवान् भी दीर्घतपस्वी थे ऐसा सूचित होता है। देखो मिक्सिमिनकाय-उपालिसुत ५६।

४. 'भारतीय विद्या' सिंघी स्मारक ऋडू पृ० १७७।

गी-गण का वर्णन तो बौद स्त्रीर जैन दोनों प्रन्थों में स्त्राता है पर इनके युद्ध का वर्णन वौद्धप्रन्थों में नहीं स्त्राता है जब कि जैनग्रन्थों में स्त्राता है। याकोबी का यह ऐतिहासिक निष्कर्ण महावीर की जीवनी लिखने में जैसा-तैसा उपयोगी नहीं है। इससे ऐतिहासिक लेखक का ध्यान इस तत्त्व की खोर भी स्त्रपने स्त्राप जाता है कि भगवान् की जीवनी लिखने में स्त्रागमवर्णित छोटी बड़ी सब घटनाद्यों की बड़ी सावधानी से जाँच करके उनका उपयोग करना चाहिए।

महावीर की जीवनी का निरूपण करने वाले कल्यसूत्र ब्राटि ब्रनेक दूसरे भी प्रस्थ है जिन्हें श्रदालु लोग ब्राह्मरण: सच्चा मान कर मुनने ब्राए हैं पर इनकी भी ऐतिहासिक हिट से छानवीन करने पर मालूम है। जाता है कि उनमें कई बातें पीछे से ब्रांगों की देन्यादेग्यी लोकरुचि की पुंधि के लिए जोड़ी गई हैं। बौद्ध महायान परभग के महावग्त, लालतिक्सिर जैसे प्रन्था के साथ कल्यसूत्र की तुला विना किए ऐतिहासिक लेखक ब्रयना काम टीक ताँग से नहीं कर मकता। वह जब एसी तुलना करता है तब उसे मालूम पड़ जाता है कि मगवान् की जीवनी में ब्रानिवाले चाँदह स्वप्तां का विस्तृत वर्णन तथा जन्मकाल में ब्रीर कुमागवम्था में ब्रानिक देशों के गमनागमन का वर्णन क्यों ब्रीर कैसे काल्यनिक तथा पीगिएक हैं।

भगवान पार्श्वनाथ का जन्मस्थान तो वाराग्सी था, पर उनका भ्रमण श्रीर उपदेश-क्षेत्र दूर-दूर तक विस्तोर्ण था । इसी क्षेत्र में वैसाली नामक सुप्रसिद्ध शहर भी त्याता है जहाँ भगवान महावीर जन्मे । जन्म से निवांग तक में भगवान की पाटचर्या से ख्रानेक छोटे-बड़े शहर, कस्बे, गाँव, नदी, नाले, पर्वत, उपवन श्रादि पांत्र हुए, जिनमें से श्रनेकों के नाम व वर्णन श्रागमिक साहित्य में मर्शनत है। ग्रमर ऐतिहासिक जीवनी लिखनी हो तो हमारे लिए यह जरूरी हो जाता है कि हम उन सभी स्थानों का ब्राँखों से निरीचण करें। महावीर के बाद ऐसे कोई श्रसाधारण श्रीर भौतिक परिवर्तन नहीं हुए हैं जिनसे उन सब स्थानों का नामोनिशान निट गया हो । टाई हजार वर्षों के परिवर्तना के बनवजद भी त्रानेक शहर, गाँव, नदी, नाले, पर्वत श्रादि ग्राज वक उन्हीं नामी से या थोड़ बहुत श्रापभ्रष्ट नामा से पुकार जाते हैं । जब हम महावीर की जीवनचर्या में श्राने वाले उन स्थानों का प्रत्यन्न निरीन्नण करेंगे तब हमें श्रागिमक वर्णनों की सच्चाई के तारतस्य की भी एक बहुमूल्य कसौटी भिल जाएगी, जिसमे हम न केवल ऐति-हासिक जीवन को ही ताहरा चित्रित कर सकेंगे बल्कि अनेक उलभी गृश्यियों को भी नुलक्षा सकेंगे। इसिक्ष्य मेरी राय में ऐतिहासिक लेखक के लिए कम से कम भौगोलिक भाग का प्रत्यक्ष्य परिचय घूम घूम कर करना जरूरी है।

ऐतिहासिक जीवनी लिखने का तीसरा महत्त्वपूर्ण साधन परम्परागत ऋाचार-विचार है। भारत की जनता पर खास कर बैनधर्म के प्रचारवाले भागों की जनता पर महावीर के जीवन का सुरुम-सुरुमतर प्रभाव देखा जा सकता है: पर उसकी ब्रामिट ब्रीर स्पष्ट छाप तो जैन-परम्परा के ब्रान्यायी गृहस्थ ब्रीर त्यागी के ब्राचार-विचारों में देखी जा सकती है। समय के हेर-फेर से, बाहरी प्रभावों से श्रीर श्राधिकार-भेट से श्राज के जैन-समाज का श्राचार-विचार फितना ही क्यों न बदला हो: पर यह अपने उपास्य देव महावीर के आचार-विचार के वास्तविक रूप की त्राज भी भाँकी करा सकता है। त्रालबसा इसमें छानबीन करने की शक्ति आवश्यक है। इस तरह हम ऊपर सूचित किए हए तीनों साधनों का गहराई के साथ अध्ययन करके महावीर की ऐतिहासिक जीवनी तैयार कर सकते हैं, जो समय की माँग है।

इं० १६४७ ]

# निग्रं न्थ-सम्प्रदाय

## श्रमण निर्प्रन्थ धर्म का परिचय

ब्राह्मण या वैदिक धर्मान्यायी संप्रदाय का विरोधी संप्रदाय श्रमण संप्रदाय कहलाता है, जो भारत में सम्भवतः वैदिक संप्रदाय का प्रवेश होनेके पहले ही किसी न किसी रूप में ह्योर किसी न किसी प्रदेश में ऋवश्य मौजूद था। श्रमण सम्प्र-टाय की शाखाएँ और प्रतिशाखाएँ अनेक थीं, जिनमें सांख्य, जैन, बीद, त्राजीवक ब्रादि नाम सविदित हैं। पुरानी ब्रानेक श्रमण संप्रदाय की शाखाएँ एवं प्रतिशाखाएँ जो पहले तो वैदिक संप्रदाय की विरोधिनी रहीं पर वे एक या दूसरे कारण से धीरे धीरे विलक्कल वैदिक-संप्रदाय में व्रलमिल गयी हैं। उदाहरण के तीर पर इम वैष्णव श्रीर शैव-संप्रदाय का सचन कर सकते हैं। पुराने वैष्णव श्रीर शैव श्रागम केवल वैटिक संप्रदाय से भिन्न ही न थे पर उसका विरोध भी करते थे। श्रीर इस कारण से वैदिक संप्रदाय के समर्थक श्राचार्य भी पुराने वैप्णव श्रीर शैव श्रागमों को वेदविरोधी मानकर उन्हें वेदवाह्य मानते थे। पर श्राज हम देख सकते हैं कि वे ही वैष्णव श्रीर शैव संप्रदाय तथा उनकी श्रानेक शाखाएँ विलक्क वैदिक सम्प्रदाय में सम्मिलित हो गई हैं। यही स्थिति सांख्य संप्रदाय की है जो पहले अवैदिक माना जाता था, पर आज वैदिक माना जाता है। ऐसा होते हुए भी कुछ अम्या संप्रदाय अभी ऐसे हैं जो खुद अपने की अनैदिक ही मानते मनवाते हैं और वैदिक विद्वान भी उन सम्प्रदायों को अवैदिक ही मानते श्राए हैं। ऐसा नयां हन्त्रा ? यह प्रश्न बड़े महत्त्व का है। पर इसकी विशेष चर्चा का यह स्थान नहीं है। यहाँ तो इतना ही प्रस्तुत है कि पहले से अपनी तक बिलकुल श्रवैदिक रहने श्रीर कहलाने वाले संप्रदाय श्रभी जीवित हैं। इन सम्प्र-दायों में जैन श्रीर बौद्ध मुख्य हैं। यद्यपि इस जगह श्राजीवक संप्रदाय का भी नाम दिया जा सकता है. पर उसका साहित्य श्रीर इतिहास स्वतन्त्र रूप से उपलब्ध न

होने के कारण तथा सातवीं सदी से इधर उसका प्रवाह ऋन्य नामों ऋौर स्वरूप में बदल जाने के कारण हम यहाँ उसका निर्देश नहीं करते हैं।

जैन श्रीर बौद्ध संप्रदाय श्रमेक परिवर्तनशील परिस्थितियों में से गुजरते हुए भी वैसे ही जीवित हैं जैसे वैदिक-संप्रदाय तथा जरथोस्तृ, यहूदी, क्रिश्चयन श्रादि धममत जीवित हैं। जैन-मत का पूरा इतिहास तो श्रमेक पुस्तकों में ही लिखा जा सकता है। इस जगह इमारा उद्देश्य जैन-संप्रदाय के प्राचीन स्वरूप पर थोड़ा सा ऐतिहासिक प्रकाश डालना मात्र है। प्राचीन से हमारा श्रमिप्राय स्थूलरूप में भ० पार्श्वनाथ (ई० स० पूर्व ८००) के समय से लेकर करीव-करीव श्रशोक के समय तक का है।

प्राचीन शब्द से ऊपर सूचित करीन पांच सौ वर्ष दरम्यान भी निर्मन्य परम्परा के इतिहास में समावेश पाने वाली सन नातों पर विचार करना इस लेख का उद्देश्य नहीं है क्योंकि यह काम भी इस छोटे से लेख के द्वारा पूरा नहीं हो सकता । यहाँ इम जैन-संप्रदाय से संबन्ध रखनेवाली इनी-गिनी उन्हीं वालों पर विचार करेंगे जो बौद्ध पिटकों में एक या दूसरे रूप में मिलती हैं, श्रौर जिनका समर्थन किसी न किसी रूप में प्राचीन निर्मन्थ श्रागमों से भी होता है।

श्रमण संप्रदाय की सामान्य श्रीर संित्य पहचान यह है कि वह न तो श्र्यौक-षेय-श्रनादिरूप से या ईश्वर रचितरूप से वेदों का प्रामायय ही मानता है श्रीर न ब्राह्मणवर्ग का जातीय या पुरोहित के नाते गुरुपद स्वीकार करता है, जैसा कि वैदिक-संप्रदाय वेदों श्रीर ब्राह्मण पुरोहितों के बारे में मानता व स्वीकार करता है। सभी श्रमण-संप्रदाय श्रपने-श्रपने सम्प्रदाय के पुरस्कर्तारूप से किसी न किसी योग्यतम पुरुष को मानकर उसके वचनों को ही श्रन्तिम प्रमाण मानते हैं श्रीर जाति की श्रपेखा गुण की प्रतिष्ठा करते हुए संन्यामी या ग्रहत्यागी वर्ग का ही गुरुपद स्वीकार करते हैं।

प्राचीनकाल से अमण्-सम्प्रदायकी सभी शाखा-प्रतिशाखाओं में गुरु या त्यागी वर्ग के लिए निम्नलिखित शब्द साधारण रूप से प्रयुक्त होते थे। अमण्, भिद्धु, अनगार, यित, साधु, तपस्थी, परिवाजक, ऋहत्, जिन, तीर्थंकर आदि। वौद्ध और आजीवक आदि संप्रदायों की तरह जैन-संप्रदाय भी अपने गुरुवर्ग के लिए उपर्युक्त शब्दों का प्रयोग पहले से ही करता आया है तथाि एक शब्द ऐसा है कि जिसका प्रयोग जैन संप्रदाय ही अपने सारे हितहास में पहले से आज तक अपने गुरुवर्ग के लिए करता आया है। यह शब्द है "निर्यन्थ" (निगन्थ)। जैन आगमां के

१. श्राचारांग १. ३. १. १०८।

अनुसार निगान्थ और बौद्धपिटकों के अनुसार निगांठ । जहाँ तक हम ज्यानते हैं, ऐतिहासिक साधनों के आधार पर कह सकते हैं, कि जैन-परंपरा को छोड़कर और किसी परंपरा में गुरुवर्ग के लिए निर्मन्थ शब्द सुप्रचलित और रूढ हुआ नहीं मिलता । इसी कारण से जैन शास्त्र "निगांथ पावयण्" अर्थात् "निर्मन्थ प्रवचन' कहा गया है । किसी अन्य-संप्रदाय का शास्त्र निर्मन्थ प्रवचन नहीं कहा जाता । स्व पर मान्यताएँ और एतिहासिक दृष्टि

प्रत्येक जाति श्रीर सम्प्रदाय वाले भिन्न-भिन्न प्रश्नों श्रीर विषयों के सम्बन्ध में अप्रकः अप्रक मान्यताएँ रखते हुए देखे जाते हैं। वे मान्यताएँ उनके दिलों में इतनी गहरी जड जमाए हए होती हैं कि उन्हें ऋपनी वैसी मान्यताओं के बारे में कोई सन्देह तक नहीं होता । अगर कोई सन्देह प्रकट करें तो उन्हें जान जाने से भी श्रधिक चोट श्राती है। सचमच उन मान्यताश्रों में श्रनेक मान्यताएँ विज्ञकल सही होती हैं. भले वैसी मान्यतात्रों के धारण करनेवाले लोग उनका समर्थन कर भी न सकें श्रौर समर्थन के साधन मौजूद होते हुए भी उनका उपयोग करना न जानें। ऐसी मान्यतात्र्यों को हम ब्राह्मरशः मानकर ब्रापने तई संतोष धारण कर सकते हैं. तथा उनके द्वारा इम ऋपना जीवनविकास भी शायद कर सकते हैं। उदाहरणार्थ जैन लोग ज्ञातपुत्र महावीर के बारे में श्लीर बौद्ध लोग तथागत बुद्ध के बारे में श्रपने-श्रपने परंपरागत संस्कारों के तथा मान्यताश्रों के श्राधार पर बिलकल पेतिहासिक तथ्योंकी जाँच बिना किए भी उनकी भक्ति-उपासना तथा उनकी जीवन-उत्क्रांति के श्रनसरण के द्वारा श्रपना श्राध्यात्मिक विकास साध सकते हैं। फिर भी जब दसरों के सामने ऋपनी मान्यता क्रों के रखने का तथा ऋपने विचारों को सही साबित करने का प्रश्न उपस्थित होता है तब मात्र इतना कहने से काम नहीं चलता कि 'त्राप मेरे कथन को मान लीजिए, मुभ्यर भरोसा रिलए'। हमें दूसरों के सम्मुख ऋपनी बातें या मान्यताएँ प्रतीतिकर रूप से या विश्वस्त रूप से रखना हो तो इसका सीधा-सादा श्रीर सर्वमान्य तरीका यही है कि हम ऐतिहासिक दृष्टि के द्वारा उनके सम्मुख ग्रुपनी वातों का तथ्य सावित करें। कोई भी भिन्न अभिप्राय रखनेवाला ऐतिहासिक व्यक्ति तथ्य का कायल हो ही जाता है। यही न्याय खुद हमारे ऋपने विषय में भी लागू होता है। दूसरों के बारे में हमारा कैसा भी पर्वप्रह क्यों न हो पर जब हम ऐतिहासिक दृष्टि से अपने पूर्वप्रह की जाँच करेंगे तो हम सत्य-पथ पर सरलता से आ सकेंगे। अज्ञान, भ्रम और वहम जो भिन-भिन जातियों और सम्प्रदायों में लम्बी-चौडी खाई पैदा करते हैं अर्थात उनके

र. भगवती ६. ६. ३८३

दिलों को एक दूसरे सें दूर रखते हैं उनका सरलता से नाश करके दिलों की खाई पाटने का एक मात्र साधन ऐतिहासिक दृष्टि का उपयोग है। इस कारण से यहाँ इम निर्मन्थ संप्रदाय से संबंध रखने वाली कुछ बातों की ऐतिहासिक दृष्टि से जांच करके उनका ऐतिहासिक मूल्य प्रकट करनां चाहते हैं।

जिन इने-गिने महों श्रीर प्रश्नों के बारे में जैन-सम्प्रदाय को पहले कभी संदेह नथा उन प्रश्नों के बारे में विदेशी विदानों की रायने केवल श्रीरों के दिल में ही मही बल्कि परंपरागत जैन संस्कारवालों के दिल में भी थोड़ा बहुत संदेह पैदा कर दिया था । यहाँ हमें यह विचार फरना चाहिए कि आखिर में ऐसा होता क्यों है ? विदेशी विद्वान एक श्रंत पर थे तो हम दसरे श्रंत पर थे। विदेशी विद्वानों की संशोधक वृत्ति श्रौर सत्य दृष्टि ने नवयुग पर इतना प्रभाव जमा दिया था कि कोई उनकी राय के खिलाफ बलपूर्वक श्रीर दलील के साथ श्रपना मत प्रतिपादित नहीं कर सकता था। हमारे पास श्रवनी मान्यता के पोषक श्रकाट्य ऐतिहासिक साधन होते हुए भी हम न साधनों का खपने पत्त में यथार्थ रूप से परा उपयोग करना जानते न थे। इसलिए हमारे सामने शरू में दो ही रास्ते थे। या तो हम विदेशी विद्वानों की राय को बिना दलील किए फट कह कर ग्रामान्य करें, या ग्रापने पत्त की दलील के अभाव से ऐतिहासिकों की वैज्ञानिक दृष्टि के प्रभाव में आकर हम श्रपनी सत्य बात को भी नासमभी से छोड़कर विदेशी विद्वानों की खोजों को माम लें। हमारे पास परम्परा के संस्कारों के श्रातावा श्रपनी श्रपनी मान्यता के समर्थक श्रनेक ऐतिहासिक प्रमाण मौजूद थे। हम केवल उनका उपयोग करना नहीं जानते थे। जब कि विदेशी विद्वान ऐतिहासिक साधनों का उपयोग करना तो जानते थे पर शरू - शरू में उनके पास ऐतिहासिक साधन पूरे न थे। इसलिए ऋधूरे साधनों से वे किसी बात पर एक निर्णय प्रकट करते थे तो इस साधनों के होते हए भी उनका उपयोग विना किए ही विलक्कल उस बात पर विरोधी निर्णय रखते थे। इस तरह एक ही बात पर या एक ही महे पर दो परस्पर विरोधी निर्ण्यों के सामने त्राने से नवयुग का व्यक्ति त्रापने त्राप संदेहशील हो जाए तो इसमें कोई श्राश्चर्य की बात नहीं है। हम उपर्युक्त विचार को एक श्राध उदाहरण से समभाने की चेप्टा करते हैं।

ऐतिहासिक दृष्टि का मुल्याङ्कन

जैन-परम्परा, बौद्ध परम्परा से पुरानी है श्रीर उसके श्रंतिम पुरस्कतां महावीर बुद्ध से भिन्न व्यक्ति हैं इस विषय में किसी भी जैन व्यक्ति को कभी संदेह न था। ऐसी सत्य श्रीर श्रसंदिग्ध वस्तु के खिलाफ भी विदेशी विद्वानों की रार्वे प्रकट होने लगीं। श्ररू में प्रो॰ लासेन ने अलिखा कि 'बुद्ध श्रीर महावीर एक ही व्यक्ति हैं क्योंकि जैन श्रीर बुद्ध-परम्परा की मान्यताश्रों में श्रनेकविध समानता है।' थोड़े वर्षों के बाद अधिक साधनों की उपलब्धि तथा अध्ययन के बल पर प्रो॰ वेबर र आदि विदानों ने यह मत प्रकट किया कि 'जैनधर्म बौदधर्म की एक शाखा है। वह उससे स्वतंत्र नहीं है ।' श्रागे जाकर विशेष साधनों की उपलब्धि श्रीर विशेष परीता के बल पर प्रो॰ याकोबी ने प उपर्यक्त दोनों मतों का निराकरण करके यह स्थापित किया कि 'जैन ख़ौर बौद सम्प्रदाय दोनों स्वतन्त्र हैं इतना ही नहीं बल्कि जैन सम्प्रदाय बौद्ध सम्प्रदाय से पराना भी है श्रीर ज्ञातपुत्र महावीर तो उस सम्प्रदाय के श्रांतिम पुरस्कर्ता मात्र हैं।' करीव सवा सौ वर्ष जितने परिमित काल में एक ही मुद्दे पर ऐतिहासिकों की राय बदलती रही। पर इस बीच में किसी जैन ने श्रापनी यथार्थ बात की भी उस ऐतिहासिक दंग से दनिया के समज्ज न रखा जिस दंग से प्रो० याकोदी ने श्रंत में रखा । याकोदी के निकट श्राधिकतर साधन वे ही थे जो प्रत्येक जैन विद्वान के पास अनायास ही उपलब्ध रहते हैं। याकोबी ने केवल यही किया कि जैन ग्रन्थों में श्राने वाली हकीकतों का बौद श्चादि वाङमय में वर्णित हकीकतों के साथ मिलान करके ऐतिहासिक दृष्टि से परीचा की श्रौर श्रंत में जैनसम्प्रदाय की मान्यता की सचाई पर महर लगा दी। जो बात हम जैन लोग मानते थ उसमें याकोबी ने कोई बुद्धि नहीं की फिर भी जैन सम्प्रदाय की बौद्ध सम्प्रदाय से प्राचीनता श्रीर भगवान महावीर का तथागत बुद्ध की श्रपेद्धा स्वतन्त्र व्यक्तित्व इन दो महों पर हमारे साम्प्रदायिक जैन विद्वानों के श्राभिप्राय का वह सार्वजनिक मल्य नहीं है जो याकोबी के श्राभि-प्राय का है। पाठक इस अंतर का रहस्य स्वयमेव समभ सकते हैं कि याकोबी उपलब्ध ऐतिहासिक साधनों के बलावल की परीचा करके कहते हैं जब कि साम्प्र-दायिक जैन विद्वान केवल साम्प्रदायिक मान्यता को किसी भी प्रकार की परीचा बिना किए ही प्रकट करते हैं। इससे स्पष्ट हो जाता है कि सार्वजनिक मानस परीचित सत्य को जितना मानता है उतना ऋपरीचित सत्य को नहीं मानता। इसलिए हम इस लेख में निर्प्रतथ सम्प्रदाय से संबन्ध रखने वाली कछ बातों पर पैतिहासिक परीचा के द्वारा प्रकाश डालना चाहते हैं. जिससे पाठक यह जान सकेंगे कि निर्प्रतथ सम्प्रदाय के बारे में जो मन्तव्य जैन सम्प्रदाय में प्रचलित हैं वे कहाँ तक सत्य हैं श्रीर उन्हें कितना ऐतिहासिक श्राधार है।

<sup>3.</sup> S. B. E. Vol. 22 Introduction P. 19

४. वही P.18

५. वही

#### श्रागमिक साहित्य का ऐतिहासिक स्थान

निर्प्रतथ सम्प्रदाय के श्राचार श्रीर तत्त्वज्ञान से संबन्ध रखने वाले जिन मुद्दों पर हम ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करना चाहते हैं वे मुद्दे जैन श्रागमिक साहित्य में ज्यों के त्यों मिल जाते हैं तो फिर उसी आगमिक साहित्य के आधार पर उन्हें यथार्थ मानकर क्यों संतोष धारण न किया जाए ? यह प्रश्न किसी भी श्रद्धाल जैन के दिल में पैदा हो सकता है। इसलिये यहाँ यह भी बतलाना जरूरी हो जाता है कि हम जैन त्रागमिक साहित्य में कही हुई बातों की जाँच पड़ताल क्यों करते हैं ? हमारे सम्मख मख्यतया दो वर्ग मौजद हैं-एक तो ऐसा है जो मात्र प्राचीन त्रागमां को ही नहीं पर उनकी टीका ग्रनटीका ग्रादि बाद के साहित्य को भी त्राजरशः सर्वज्ञप्रणीत या तत्सदृश मानकर ही श्रापनी राय को बनाता है। दूसरा वर्ग वह है जो या तो श्रागमों को श्रीर बाद की व्याख्याश्रों को श्रंशतः मानता है या जिलकल नहीं मानता है। ऐसी दशा में त्रागमिक साहित्य के आधार पर निर्विवाद रूप से सब के सम्मख कोई बात रखनी हो तो यह जरूरी हो जाता है कि प्राचीन ग्रागमां ग्रीर उनकी व्याख्यात्रों में कही हुई बातों की यथार्थता बाहरी साधनों से जाँची जाए । अगर बाहरी साधन आगम-वर्णित वस्तुओं का समर्थन करता है तो मानना पड़ेगा कि त्रागमभाग त्रवश्य प्रमाणभूत है। बाहरी साधनों से पूरा समर्थन पानेवाले आगमभागों को फिर हम एक या दसरे कारण से कत्रिम कहकर फूंक नहीं दे सकते । इस तरह ऐतिहासिक परीचा जहाँ एक श्रोर श्रागमिक साहित्य को श्रर्वाचीन या कृत्रिम कहकर विलक्क नहीं मानने वाले की उसका सापेच प्रामाएय मानने के लिए बाधित करती है वहाँ दसरी श्रोर वह परीक्ता श्रागम साहित्य को बिलकुल सर्वज्ञप्रणीत मान कर ज्यों का त्यों मानने वाले को उसका प्रामाएय विवेकपूर्वक मानने की भी शिक्षा देती है। श्रव हम देखेंगे कि ऐसा वाहरी साधन कौन है जो निर्मन्थ सम्प्रदाय के त्र्यागम कथित पाचीन स्वरूप का सीधा प्रवल समर्थन करता हो।

#### जैनागम श्रीर बौद्धागम का संबन्ध

यद्यपि प्राचीन बौद्धपिटक और प्राचीन वैदिक-गौराणिक साहित्य ये दोनों प्रस्तुत परीचा में सहायकारी हैं, तो भी आगम कथित निर्मन्य सम्प्रदाय के साथ जितना और जैसा सीधा संबन्ध वौद पिटकों का है उतना और वैसा संबंध वैदिक या पौराणिक साहित्य का नहीं है। इसके निम्निखिखित कारण हैं—

एक तो—जैन संप्रदाय श्रीर बौद्ध सम्प्रदाय—दोनों ही अमया संप्रदाय है। श्रतएव इनका संबंध भ्रातृभाव जैसा है। दूसरा—बौद संप्रदाय के स्थापक गौतम बुद तथा निर्प्रन्थ संप्रदाय के अन्तिमपुरस्कर्ता बातपुत्र महावीर दोनों समकाबीन थे। वे केवल समकाबीन ही नहीं
बिक्क समान या एक ही च्रेत्र में जीवन-यापन करनेवाले रहे। दोनों की प्रवृत्ति का
षाम एक प्रदेश ही नहीं बिल्क एक ही शहर, एक ही मुहल्ला, और एक ही
कुटुम्ब भी रहा। दोनों के अनुयायी भी आपस में मिलते और अपने-अपने पूज्य
पुरुष के उपदेशों तथा आचारों पर मित्रभाव से या प्रतिस्पर्दिभाव से चर्चा भी करते
थे। इतना ही नहीं बिल्क अनेक अनुयायी ऐसे भी हुए जो दोनों महापुरुषों को
समान भाव से मानते थे। कुछ ऐसे भी अनुयायी थे जो पहले किसी एक के अनुयायी रहे पर बाद में दूसरे के अनु-यायी हुए, मानों महावीर और बुद के अनु-यायी
ऐसे पढ़ौसी या ऐसे कुटुम्बी थे जिनका सामाजिक संबन्ध बहुत निकर का था।
कहना तो ऐसा चाहिए कि मानों एक ही कुटुम्ब के अनेक सदस्य मिन्न-भिन्न
मान्यताएँ रखते थे जैसे आज भी देखे जाते हैं।

तीसरा – निर्धन्थ संप्रदाय की ऋनेक वार्तों का बुद्ध ने तथा उनके समकालीन शिष्यों ने ऋौंलों देखा-सा वर्णन किया है, भले ही वह खरडनदृष्टि से किया हो या प्रासंगिक रूप से ।°

बौद्ध-पिटकों के जिस-जिस भाग में निर्मान्य संप्रदाय से संबन्ध रखनेवाली वार्तों का निर्देश है वह सब भाग खुद बुद्ध का साज्ञात् शब्द है ऐसा माना नहीं जा सकता, फिर भी ऐसे भागों में अमुक अंश ऐसा अवश्य है जो बुद्ध के या उनके समकालीन शिष्यों के या तो शब्द हैं या उनके निजी भावों के संग्रहमात्र हैं । आगे बौद्ध मिच्चुआं ने जो निर्मान्य संप्रदाय के भिन्न भिन्न आचारों या मंतव्यों पर टीका या समालोचना जारी रखी है वह दर असल कोई नई वस्तु न होकर तथागत बुद्ध की निर्मान्य आचार-विचार के प्रति जो हिन्द थी उसका नाना रूप में विस्तार मात्र है । खुद बुद्ध द्वारा की हुई निर्मान्य सम्प्रदाय की समालोचना समकालीन और उत्तरकालीन भिच्चुओं के सामने न होती तो वे निर्मान्य संप्रदाय के भिन्न-भिन्न पहलुओं के ऊपर पुनरुक्ति का और पिट्पेषण का भय विना रखे इतना अधिक विस्तार चालू न रखते। उपलब्ध बौद पिटक का बहुत बड़ा हिस्सा अशोक के समय तक में सुनिश्चित और स्थिर हो गया माना जाता है। बुद्ध के जीवन से लेकर अशोक के समय तक के करीव दाई सी वर्ष में बौद्ध पिटकों का उपलब्ध स्वरूप और परिमाण रिचत, प्रथित और संकलित हुआ है। इन दाई सी वर्षों के दरम्यान नए-नए

६. उपासकदशांग ऋ० ८ । इत्यादि

मिक्सिमनिकाय—युत्त १४, ५६ । दीधनिकाय युत्त २६, ३३ ।

. स्तर श्राते गए हैं। पर उनमें बुद्ध के समकालीन पुराने स्तर—वाहे भाषा श्रीर रचना के परिवर्तन के साथ ही सही—भी श्रवश्य हैं। श्रागे के स्तर बहुधा पुराने स्तरों के दाँचे श्रीर पुराने स्तरों के विषयों पर ही बनते श्रीर बदते गए हैं। इस-लिए बौद्ध पिटकों में पाया जानेवाला निर्मन्य संप्रदाय के श्राचार-विचार का निर्देश ऐतिहासिक हिन्द से बहुत मूल्यवान हैं। फिर हम जब बौद्ध फिरकागत निर्मन्य संप्रदाय के निर्देशों को खुद निर्मन्य न्वचन रूप से उपलब्ध श्रामिक साहित्य के निर्देशों के साथ शब्द श्रीर भाव की हिन्द से मिलाते हैं तो इसमें संदेह नहीं रह जाता कि दोनों निर्देश प्रमाणभूत हैं; भले ही दोनों बाजुश्रों में वादि-प्रतिवादि भाव रहा हो। जैसे बौद्ध पिटकों की रचना श्रीर संकलना की स्थिति है करीव-करीव वैसी ही स्थिति प्राचीन निर्मन्य श्रागमों की है।

बुद्ध श्रीर महावीर

बुद्ध और महावीर समकालीन थे । दोनों श्रमण संवदाय के समर्थक थे, फिर भी दोनों का श्रंतर बिना जाने हम किसी नतीजे पर पहुँच नहीं सकते । पहला त्रांतर तो यह है कि बुद्धने महाभिनिष्कमण से लेक्स त्रागना नया मार्ग —धर्मचक-प्रवर्तन किया, तब तक के छु: वर्षों में उस समय प्रचलित भिन्न-भिन्म तपस्वी श्रीर योगी संप्रदायां को एक-एक करके स्वीकार-परित्याग किया । श्रीर श्रन्त में श्रपने **ऋ**नुभव के बल पर नया ही मार्ग प्रस्थापित किया । जब कि महावीर को कुल परं-परा से जो वर्ममार्ग धाप्त था उसको स्वीकार करके वे द्यागे बढ़े ख्रीर उस कुल-धर्म में ऋपनी सूक्त ऋौर शक्ति के ऋनुसार सुधार या शुद्धि की। एक का मार्ग पुराने पंथों के त्याग के बाद नया धर्म-स्थापन था तो दूसरे का मार्ग कुलधर्म का संशोधन मात्र था । इसोलिए हम देखते हैं कि बुद्ध जगह-जगह पूर्व स्वीकृत स्रोर स्रस्वीकृत श्चनेक पंथांकी समालोचना करते हैं श्चौर कहते हैं कि श्रमुकपंथ का श्रमुक नायक ऋमुक मानता है, दूसरा ऋमुक मानता है पर में इसमें सम्मत नहीं, मैं तो ऐसा मानता हूँ इत्यादि<sup>च</sup>े बुद्ध ने पिटक भर में ऐसा कहीं नहीं कहा कि मैं जो कहता हूँ वह मात्र पुराना है, मैं तो उस श प्रचारक मात्र हूँ । बुद्ध के सारे कथन के पीछे एक ही भाव है श्रीर वह यह है कि मेरा मार्ग खुद श्रपनी खोज का फल है। जब कि महावीर ऐसा नहीं कड़ते । क्योंकि एक बार पार्श्वापत्यिकों ने महावीर से कुछ प्रश्न किए तो उन्होंने पार्श्वापत्यिकों को पार्श्वनाथ केही वचन की साह्मी देकर ऋपने पच्च में किया है। ध्यही सबब है कि बुद्ध ने ऋपने मत के साथ दूसरे

द मिल्फिम • ५६ । ऋंगुत्तर Vol. I. P. 206 Vol. III P. 383

ध. भगवती ५. ६. २२५

किसी समकालीन या पूर्वकालीन मत का समन्वय नहीं किया है। उन्होंने केवल श्रपने मत की विशेषताश्चों को दिखाया है। जबिक महावीर ने ऐसा नहीं किया। उन्होंने पार्वनाथ के तत्कालीन संप्रदाय के श्रनुयायियों के साथ श्रपने सुधार का या परिवर्तनों का समन्वय किया है 3°। इसलिए महावीर का मार्ग पार्वनाथ के संप्रदाय के साथ उनकी समन्वयहत्ति का सूचक है।

निमन्थ-परंपरा का बुद्ध पर प्रभाव

बुद श्रीर महावीर के बीच लक्ष्य देने योग्य दूसरा श्रांतर जीवनकाल का है। वृद्ध ५० वर्ष के होकर निर्वाण को प्राप्त हुए जब कि महावीर ७२ वर्ष के होकर। श्रम तो यह साबित-सा हो गया है कि बुद्ध का निर्वाण पहले श्रीर महावीर का पीछे हुश्रा है। १९ इस तरह महावीर को श्रमेत्वा बुद्ध कुछ बुद्ध श्रम्भ थे। इतना ही नहीं पर महावीर ने स्वतंत्र रूप से धमींपदेश देना प्रारम्भ किया इसके पहले ही बुद्ध ने श्रमा मार्ग स्थापित करना श्रुरू कर दिया था। बुद्ध को श्रपने मार्ग में नए-नए श्रमुयायियों को बुद्ध कर ही बल बद्दाना था, जब कि महावीर को नए श्रमुयायियों को बनाने के सिवाय पार्श्व के पुगने श्रमुयायियों को भी श्रपने प्रभाव में श्रीर श्रासपास जमाए रण्यना था। तत्कालीन श्रम्य सब पत्थों के मंतव्यों की पूरी चिकित्सा या खंडन बिना किए बुद्ध श्रपनी संघ-रचना में सफल नहीं हो सकते थे। जब कि महा वीर का प्रश्न कुछ निराला था। क्योंकि श्रपने चारित्र व तेजावल से पार्श्वनाथ के तत्कालीन श्रमुयायियों का मन जीत लेने मात्र से वे महावीरके श्रमुयायी बन ही जाते थे, इसिलए नए-नए श्रमुयायियों की भरती का सवाल उनके सामने इतना तीव न था जितना बुद्ध के सामने था। इसिलए हम देखते हैं कि बुद्ध का सारा उपदेश दूसरों की श्रालोचनापूर्वक ही देखा जाता है।

बुद्ध ने ऋपना मार्ग शुरू करने के पहले जिन पन्थों को एक एक करके छोड़ा उनमें एक निर्फ़न्थ पंथ भी ऋाता है। बुद्ध ने ऋपनी पूर्व-जीवनी का जो हाल कहा है <sup>१ २</sup> उसको पढ़ने ऋौर उसका जैन ऋगमों में वर्णित ऋगचारों के साथ मिलान करने से यह निःसंदेह रूप से जान पड़ता है कि बुद्ध ने ऋन्य पन्थों की तरह निर्फ़न्थ पन्थ में भी ठीक-ठोक जीवन बिताया था, भले ही वह स्वल्यकालीन ही रहा हो। बुद्ध के साधनाकालीन प्रारम्भिक वर्षों में महावीर ने तो ऋपना मार्ग शुरू किया ही न था और उस समय पूर्व प्रदेश में पाश्वनाथ के सिवाय दूसरा कोई

१०. उत्तराध्ययन ग्र० २३.

११. वीरसंवत् श्रीर जैन कालगणना । 'भारतीय विद्या' तृतीय भाग पु० १७७ ।

१२. मज्भिम । सु० २६ । प्रो० कोशांत्रीकृत बुद्वचरित (गुजराती)

निर्मन्य पन्थ न था। श्रतप्व सिद्ध है कि बुद्ध ने थों है समय के लिए क्यों न हो पर पार्श्वनाथ के निर्मन्य-संप्रदाय का जीवन व्यतीत किया था। यही सबब है कि बुद्ध जब निर्मन्थ संप्रदाय के श्राचार-विचारों की समालोचना करते हैं तब निर्मन्थ संप्रदाय के श्राचार-विचारों की समालोचना करते हैं तब निर्मन्थ संप्रदाय में प्रतिष्ठित ऐसे तप के ऊपर तीत्र प्रहार करते हैं। श्रीर यही सबब है कि निर्मन्थ सम्प्रदाय के श्राचार श्रीर विचार का टीक-टीक उसी सम्प्रदाय की परिभापा में वर्णन करके वे उसका प्रतिवाद करते हैं। महावीर श्रीर बुद्ध दोनों का उपदेश काल श्रमुक समय तक श्रवश्य ही एक पड़ता है। इतना ही नहीं पर वे दोनों श्रमेक स्थानों में बिना मिले भी साथ-साथ विचरते हैं, इसलिए हम यह भी देखते हैं कि पिटकों में 'नातपुत्त निग्गंठ' रूप से महावीर का निर्देश श्राता है। 1° 3

# प्राचान आचार विचार के कुछ मुहे

ऊपर की विचार भूमिका को ध्यान में रखने से ही आगो की चर्चा का वास्तविकत्व सरलता से समफ में आ सकता है। बौद्ध पिटकों में आई हुई चर्चाओं के ऊपर से निर्धन्य सम्प्रदाय के बाहरी और भीतरी स्वरूप के बारे में नीचे लिखे मुद्दे मुख्यतया फलित होते हैं—

- १--सामिष-निरामिष-स्त्राहार-[खाद्याखाद्य-विवेक]
- २--- ग्रचेलत्व-सचेलत्व
- ३--- तप
- ४---ग्राचार-विचार
- ५---चतुर्याम
- ६---उपोसथ-पौपध
- ७--भापा-विचार
- ⊏--- त्रिद्गड
- ६---लेश्या-विचार
- १०---सर्वज्ञत्व

इन्हीं पर यहाँ हम ऐतिहासिक दृष्टि से ऊहापोह करना चाहते हैं।

### सामिष-निरामिष-श्राहार

### [खाद्याखाद्यविवेक ]

सब से पहले हम बौद्ध, बैदिक ऋौर जैन प्रन्थों के तुलनात्मक ऋध्ययन के ऋाधार पर निर्धन्थ परम्परा के खाद्याखाद्य-विवेक के विषय में कुछ विचार करना चाहते हैं। खाद्याखाद्य से हमारा मुख्य मतलब यहाँ माँस-मत्स्यादि वस्तुऋों से है।

## जैन-समाज में चोभ व श्रान्दोलन

थों हे दिन हुए जब िक जैन-समाज में इस विषय पर उम्र ऊहापोह ग्रुरू हुम्मा था। म्रथ्यापक कौसांबीजी ने बुद्ध चिरत में लिखा है कि प्राचीन जैन श्रमण् भी मौंस-मत्स्यादि ग्रहण करते थे। उनके इस लेख ने सारे जैन समाज में एक व्यापक चोभ ग्रीर म्रान्दोलन पैदा किया था जो ग्रभी शायद ही पूरा शान्त हुम्मा हो। करीवन् ५० वर्ष हुए इसी विषय को लेकर एक महान चोभ व म्रान्दोलन शुरू हुम्मा था जब कि जर्मन विद्वान याकोची ने म्रान्वाराङ्क के म्रंमेजी स्रान्वाद में म्रामुक सूत्रों का म्रार्थ मौंस-मत्स्यादि परक किया था। हमें यह नहीं सम-भाना चाहिए कि म्रामुक सूत्रों का ऐसा म्रार्थ करने से जैन समाज में जो चोभ व स्थान्दोलन हुम्मा वह इस नए युग की पाधात्य-शिच्चा का ही परिणाम है।

जब हम १२००-१३०० वर्ष के पहले खुद जैनाचार्यों के द्वारा लिखी हुई प्राकृत-संस्कृत टीकाओं को देखते हैं तब भी पाते हैं कि उन्होंने अमुक सूत्रों का अर्थ मौंस-मत्स्यादि भी लिखा है। उस जमाने में भी कुछ होभ व श्रान्दोलन हुआ होगा इसकी प्रतीति भी हमें अन्य साधनों से हो जाती है।

प्रसिद्ध दिगम्बराचार्य पूज्यपाद देवनन्दी ने उमास्वाति के तत्वार्थसूत्र के ऊपर 'सर्वार्थसिद्धि' नामक टीका लिखी है उसमें उन्होंने आगमों को लक्ष्य करके जो बात कही है वह सूचित करती है कि उस छठी सदी में भी आप्तुक सूजों का माँस-मत्स्यादि परक आर्थ करने के कारण बैन-समाज का एक बड़ा भाग चुन्ध हो उठा था।

प्रच्यपाद ने कर्मजन्य के कारणों के विवेचन में लिखा है कि माँसादि का प्रति-पादन करना यह भुतावर्णवाद है १४ । निःसन्देह पूज्यपादकृत भृतावर्णवाद का श्राचेप उपलब्ध श्राचारांगादि श्रागमों को लक्ष्य करके ही है: क्योंकि माँसादि क्रे प्रहण का प्रतिपादन करने वाले जैनेतर श्रत को तो भगवान महावीर के पहले से ही निर्मन्थ-परम्परा ने छोड़ ही दिया था। इतने ऋवलोकन से हम इतना निर्वि-वाद कह सकते हैं कि श्राचाराङ्गादि श्रागमों के कुछ सूत्रों का माँस-मत्स्यादि बरक श्रर्थ है-यह मान्यता कोई नई नहीं है श्रीर ऐसी मान्यता प्रगट करने पर जैन-समाज में जोभ पैदा होने की बात भी कोई नई नहीं है । यहाँ प्रसंगवश एक बात पर ध्यान देना भी योग्य है। वह यह कि तत्वार्थसूत्र के जिस ऋंश का व्याख्यान करते समय पुज्यपाद देवनन्दो ने श्वेताम्बरीय श्रागमों को लक्ष्य करके अतावर्णवाद-दोष बतलाया है उसी श्रांश का व्याख्यान करते समय सूत्रकार उमास्वातिने श्रपने स्वोपज्ञ भाष्य में पुज्यपाद की तरह श्रतावर्णवाद-दोष का निरूपण नहीं किया है। इससे स्पष्ट है कि जिन आगमों के अर्थ को लक्ष्य करके मुज्यपाद ने श्रतावर्णवाद दोष का लाञ्छन लगाया है उन स्नागमों के उस सूर्थ के बारे में उमास्वाति का कोई ब्राह्मेप न था। यदि वे उस मौसादि परक अर्थ के पुज्यपाद की तरह सर्वथा असहमत या विरुद्ध होते तो वे भी श्रतावर्णवाद का अर्थ पुज्यपाद जैसा करते और आगमों के विरुद्ध कुछ-न कुछ जरूर कहते।

### माँस-मत्स्यादि की ऋखादाता श्रीर पन्नभेद

श्राज का सारा जैन-समाज, जिसमें श्वेताम्बर, दिगम्बर, स्थानकवासी सभी छोटे-बड़े फिरके श्रा जाते हैं, जैसा नख से शिखा तक माँस-मत्स्य श्रादि से परहेज करने वाला है श्रीर हो सके यहाँ तक माँस-मत्स्य श्रादि वस्तुश्रों को श्राखाध सिद्ध करके दूसरों से ऐसी चीजों का त्याग कराने में धर्म पालन मानता है श्रीर तदर्थ समाज के त्यागी ग्रहस्य सभी यथासम्भव प्रयत्न करते हैं वैसा ही उस समय का जैन-समाज भी या श्रोर माँस-मत्स्य श्रादि के त्याग का प्रचार करने में दत्तचित्त था जब कि चूर्णिकार, श्राचार्य हरिभद्र श्रीर श्राचार्य श्रमयदेव ने श्रागमगत श्रमुक वाक्यों का माँस-मत्स्यादि परक श्र्यं भी श्रपनी-श्रपनी श्रागमिक व्याख्याश्रों में लिखा । इसी तरह पूज्यपाद देवनन्दी श्रीर उमास्वाति के समय का जैन-समाज भी ऐसा ही था, उसमें भले ही श्वेताम्बर-दिगम्बर जैसे फिरके मौजूट हो पर माँस-मत्स्य श्रादि को श्रखाद्य मान कर चालू जीवन-व्यवहार में से

१४. सर्वार्थसिद्धि ६. १३.

उसका सर्वथा त्याग करने के विषय में तो समी फिरके वाले एक ही भूमिका पर हो। कहना तो यह चाहिए कि श्वेताम्बर-दिगम्बर जैसा फिरकामेद उत्पन्न होने के पहले ही से माँस-मत्स्यादि वस्तुओं को अखाद्य मानकर उनका त्याग करने की पक्की भूमिका जैन-समाज की सिद्ध हो जुकी थी। जब ऐसा था तब सहज ही में प्रश्न होता है कि आगमगत असुक सूत्रों का माँस-मत्स्यादि अर्थ करने वाला एक पद्म और उस अर्थ का विरोध करने वाला दूसरा पद्म ऐसे परस्पर विरोधी दो पद्म जैन-समाज में क्यों पैदा हुए ? क्योंकि दोनों के वर्तमान जीवन-धोरण में तो कोई खाद्याखाद्य के बारे में अंतर था हो नहीं। यह प्रश्न हमें हतिहास के सदा परिवर्तनशील चक्र की गति तथा मानव-स्वभाव के विविध पहलुओं को देखने का संकेत करता है।

# इतिहास का अंगुलिनिर्देश

इतिहास पद-पद पर श्रंगुलि उठा कर हमें कहता रहता है कि तम भले ही स्रपने को पूर्वजों के साथ सर्वथा एक रूप बने रहने का दावा करो, या ढोंग करो पर मैं तुमको या किसी को एक रूप न रहने देता हूँ श्रीर न किसी को एक रूप देखता भी हैं। इतिहास की ऋादि से मानव जाति का कोई भी दल एक ही प्रकार के देशकाल, संयोगों या वातावरण में न रहा, न रहता है। एक दल एक ही स्थान में रहता हुआ भी कभी कालकृत और अन्य संयोगकृत विविध परिस्थितियां में से गुजरता है, तो कभी एक ही समय में मौजूद ऐसे जुदे-जुदे मानवदल देशकत तथा श्चन्य संयोग-कृत विविध परिस्थितियों में से गजरते देखे जाते हैं। यह स्थिति जैसी श्राज है वैसी ही पहले भी थी। इस तरह परिवर्त्तन के अनेक ऐतिहासिक सोपानों में से गुजरता हुन्ना जैन समाज भी न्नाज तक चला न्ना रहा है । उसके न्नानेक श्राचार-विचार जो श्राज देखे जाते हैं वे सदा वैसे ही थे ऐसा मानने का कोई श्राधार जैन वाङ्मय में नहीं है। मामूली फर्क होते रहने पर भी जब तक श्राचार-विचार की समता बहुतायत से रहती है तब तक सामान्य व्यक्ति यही समभता है कि हम और हमारे पूर्वज एक हा आचार-विचार के पालक-पोपक हैं। पर यह फर्क जब एक या दूसरे कारण से बहुत बड़ा हो जाता है तब वह सामान्य मनुष्य के थोड़ा सा ध्यान में त्राता है, त्रोर वह सोचने लग जाताहै कि हमारे त्रमुक त्राचार-विचार खुद हमारे पूर्वजों से ही भिन्न हो गए हैं। श्राचार-विचार का सामान्य श्रांतर साधारण व्यक्ति के ध्यान पर नहीं श्राता, पर विशेषज्ञ के ध्यानसे वह श्रोक्तल नहीं होता । जैन समाज के श्राचार-विचार के इतिहास का श्रध्ययन करते हैं तो ऊपर - कही हुई सभी वार्ते जानने को मिलती हैं।

### मानव-स्वभाव के दो विरोधी पहलू

मनुष्य स्वभाव का एक पहलू तो यह है कि वर्तमान समय में जिस श्राचार-विचार की प्रतिष्ठा बँघी हो श्रीर जिसका वह श्रात्यंतिक समर्थन करता हो उसके ही खिलाफ उसी के पूर्वजों के श्राचार-विचार यदि वह सुनता है या श्रपने इतिहास में ने वैसी बात पाता है तो पुराने श्राचार-विचार के सूचक ऐतिहासिक दस्तावेज जैसे शास्त्रीय वाक्यों को भी तोड़-मरोड़ कर उनका श्रर्थ वर्तमान काल में प्रतिष्ठित ऐसे श्राचार-विचार की भूमिका पर करने का प्रयक्त करता है। वह चारों श्रोर उच्च श्रीर प्रतिष्ठित समक्ते जानेवाले श्रपने मौजूदा श्राचार-विचार से विलकुल विवद ऐसे पूर्वजों के श्राचार-विचार को सुनकर या जानकर उन्हें च्यों का-त्यों मानकर उनके श्रीर श्रपने बीच में श्राचार-विचार की खाई का श्रंतर समक्ते में तथा उनका वास्तविक समन्वय करने में श्रसमर्थ होता है। यही कारण है कि वह पुराने श्राचार-विचार सूचक वाक्यों को श्रपने ही श्राचार-विचार के दाँचे में टालने का प्रयक्त पूरे बल से करता है। यह हुश्रा मानव स्वभाव के पहलू का एक श्रन्त।

श्रव इम उसका दूसरा श्रन्त भी देखें। दूसरा श्रन्त ऐसा है कि वह वर्तमान श्राचार-विचार की भूमिका पर कायम रहते हुए भी उससे जुदी पड़नेवाली श्रीर कभी-कभी विलक्कल विरुद्ध जानेवाली पूर्वजों की श्राचार-विचार विषयक भूमिका को मान लेने में नहीं हिचिकचाता। इतिहास में पूर्वजों के भिन्न श्रीर विरुद्ध ऐसे श्राचार-विचारों की यदि नोंघ रही तो उस नोंध को वह वफादारी से चिपके रहता है। ऐसा करने में वह श्रपने विरोधी पन्न के द्वारा की जानेवाली निन्दा या श्राचेप की लेशा भी परवाह नहीं करता। वह शास्त्र-वाक्यों के पुराने, प्रचलित श्रीर कभी सम्भावित ऐसे श्रयों का, प्रतिष्ठा जाने के डर से त्याग नहीं करता। वह भले ही कभी-कभी वर्तमान लोकमत के वश होकर उन वाक्यों का नया भी श्रयं करे तब भी वह श्रन्ततः विकल्प रूप से पुराने प्रचलित श्रीर कभी सम्भावित श्रयं को भी व्याख्याओं में सुरिच्चत रखता है। यह हुन्ना मानव-स्वभाव के पहलू का दूसरा श्रन्त।

# ऐतिहासिक वुलना

उपर्युक्त दोनों अन्त बिलकुल आमने-सामने व परस्पर विरोधी हैं। इन दोनों अन्तों में से केवल जैन समाज ही नहीं बल्कि बौद और वैदिक समाज भी गुजरे हुए देखे जाते हैं। जब भारत में ऋहिंसामूलक खान-पान की व्यापक और प्रबद्ध प्रतिष्ठा जमी तब मांस-मत्स्य जैसी वस्तुओं का आत्यन्तिक विरोध न करनेवाले बौद

सम्प्रदाय में भी एक पद्ध ऐसा पैदा हुन्ना कि जिसने बौद्ध सम्प्रदाय में मांसमत्स्यादि के त्याग का यहाँ तक समर्थन किया कि ऐसा मांस त्याग तो खुद हुद्ध
के समय में न्नीर बुद्ध के जीवन में भी था। १ प्र इस पद्ध ने न्नप्रने समय में जमी
हुई खाद्याखाद्य विवेक की प्रतिष्ठा के न्नाधार पर ही पुराने बौद्ध सूत्रों के न्नप्रं
करने का प्रथास किया है। जब कि बौद्ध सम्प्रदाय में पहले ही से एक सनातनमानस दूसरा पद्ध भी चला न्नाता रहा है जो खाद्याखाद्य विषयक पुराने सूत्रों को
तोड़-मरोड़ कर उनके न्नप्रं को वर्तमान ढाँचे में बैठाने का न्नाग्रह नहीं रखता।
यही स्थित वैदिक सम्प्रदाय के इतिहास में भी रही है। वैष्ण्य, न्नार्य समाज
न्नादि स्रानेक शाखान्त्रों ने पुराने वैदिक विधानों के न्नप्र्यं बदलने की कोशिश की
है तब भी सनातन-मानस मीमांसक सम्प्रदाय ज्यों का त्यों स्थिर रहकर न्नप्रने
पुराने न्नप्रों से टस से मस नहीं होता हालाँकि जीवन-व्यवहार में मीमांसक भी
मांसादि को वैसा ही न्नप्रवाद्य समभते हैं जैसे वैष्युव न्नार्य समाज न्नादि
वैदिक फिरके। इस विपय में बौद्ध न्नीर वैदिक सम्प्रदाय का ऐतिहासिक
न्नावलोकन हम न्नात्त में करेंगे जिससे जैन सम्प्रदाय की स्थिति बराबर समभी
जा सके।

#### विरोध-ताण्डव

ऊपर स्चित दो पहलुओं के अन्तों का परस्पर विरोध-तांडव जैन-समाज की रंगभूमि पर भी हजारों वर्षों से खेला जाता रहा है। पूज्यपाद जैसे दिगंत्रराचार्य अमुक सूत्रों का मांस मत्स्यादि अर्थ करने के कारण ऐसे स्त्रवाले सारे प्रन्थों को छोड़ देने की या तो स्चना करते हैं या ऐसा अर्थ करनेवालों को अुतनिन्दक कह अपने पन्न को उनसे ऊँचा साबित करने की स्चना करते हैं। दिगंतर संप्रदाय द्वारा श्वेताम्बर स्वीकृत आगमों को छोड़ देने का असली कारण तो और ही था और वह असली कारण आगमों को छोड़न ही हो तत्र सम्भव हो इतने वृत्तरे दोष लोगों के समच्च रखे जाएँ तो पुराने प्रचलित आगमों को छोड़ना ही हो तत्र सम्भव हो इतने वृत्तरे दोष लोगों के समच्च रखे जाएँ तो पुराने प्रचलित आगमों को छोड़ देने की बात ज्यादा न्यायसंगत साबित की जा सकती है। इसी मनोदशा के वशीभूत होकर जानते या अनजानते ऐतिहासिक स्थिति का विचार विना किए, एक सम्प्रदाय ने सारे आगमों को एक साथ छोड़ तो दिया पर उसने आखिर को यह भी नहीं सोचा कि जो संप्रदाय आगमों को मान्य रखने का आप्रह रखता है वह भी तो उसके समान मौंस-मत्स्य आदि की अखादाता को जीवन-व्यवहार में

१५ देखिये - लंकावतार-मांस परिवर्त परिच्छेद

एक-सा स्थान देता है। इतना ही नहीं बल्कि वह श्वेताम्बरीय सम्प्रदाय भी दिगंबर संप्रदाय के जितना ही मांस-मत्स्यादि की ऋलाचता का प्रचार व समर्थन करता है। श्रीर श्रिहिंसा सिद्धान्त की प्ररूपणा व प्रचार में वह दिगम्बर परम्परा से श्रागे नहीं तो समकच्च तो श्रवश्य है। ऐसा होते हुए भी श्वेताम्बर परम्परा के व्याख्याकार-द्यागमों के श्रमुक सूत्रों का मौंस मत्स्यादि परक श्र्यं करते हैं सो क्या केवल श्रम्य परम्परा को चिदाने के लिए १ या श्रपने पूर्वजों के ऊपर श्रम्लाच खाने का श्राच्चेप जैनेतर संप्रदायों के द्वारा तथा समानतंत्री संप्रदाय के द्वारा कराने के लिए १

प्राचीन ऋर्थ की रहा--

पूज्यपाद के करीब ब्राठ सौ वर्ष के बाद एक नया फिरका जैन संप्रदाय में पैदा हुन्ना, जो स्नाज स्थानकवासी नाम से प्रसिद्ध है। उस फिरके के व्याख्या-कारों ने आगमगत मांस-मत्स्यादिसचक सत्रों का अर्थ अपनी वर्तमान जीवन प्रगाली के अनुसार वनस्पतिपरक करने का आग्रह किया और श्वेतास्वरीय त्रागमों को मानते हुए भी उनकी पुरानी श्वेताम्बरीय व्याख्यात्र्यों को मानने का त्राग्रह न रखा। इस तरह स्थानकवासी सम्प्रदाय ने यह सचित किया कि श्रागमों में जहाँ कहीं मांस मत्स्यादि सचक सत्र हैं वहाँ सर्वत्र वनस्पति परक ही श्रथं विविद्यात है श्रीर मांस-मत्स्यादिरूप श्रथं जो पुराने टीकाकारों ने किया है वह ऋहिंसा सिद्धान्त के साथ ऋसंगत होने के कारण गलत है। स्थानकवासी फिरके ह्यौर दिगम्बर फिरके के दृष्टिकोण में इतनी तो समानता है ही कि मांस-मत्स्यादिपरक ग्रार्थ करना यह मात्र कार्ल्यानक है और ग्राहिंसक सिद्धान्त के साथ बेमेल है. पर दोनों में एक बड़ा फर्क भी है। दिगम्बर संप्रदाय को अन्य कारगों से ही सही श्वेताम्बर आगमों का सपरिवार बहिष्कार करना था जब कि स्थानक-वासी परंपरा को आगमों का आत्यन्तिक बहिष्कार इप्ट न था: उसकी वे ही श्रागम सर्वथा प्रमाण इष्ट नहीं हैं जिनमें मूर्ति का संकेत स्पष्ट हो। इस**लिए** स्थानकवासी संप्रदाय के सामने श्रागमगत खाद्याखाद्य विषयक सूत्र के श्रर्थ बदलने का एक ही मार्ग खला था जिसका उसने श्रापनाया भी। इस तरह इस सारे इतिहास काल में देखते हैं कि ग्रहिंसा की व्याख्या और उसकी प्रतिष्ठा व प्रचार में तथा वर्तमान जीवन थारण में दिगंबर एवं स्थानकवासी फिरके से किसी भी तरह नहीं ऊतरते हुए भी श्वेताम्बर संप्रदाय के व्याख्याकारों ने खाद्याखाद्य विषयक सूत्रों का मांस-मत्स्यपरक पुराना ऋर्थ ऋपनाए रखने में ऋपना गौरव ही समका। मले ही ऐसा करने में उनको जैनेतर समाज की तरफ से तथा समान-बन्ध फीरकों की तरफ से हजार-हबार आस्त्रेप सुनने व सहने पहें।

### श्रथंभेद की मीमांसा

पहले हम दो प्रश्नों पर कुछ विचार कर लें तो ख्रव्छा होगा। एक तो यह कि अवाद्यस्वक समके जानेवाले सूत्रों के वनस्पित और मांस-मत्स्यादि ऐसे जो दो अर्थ पुराने समय से व्याख्याओं में देखे जाते हैं उनमें से कौन-सा अर्थ है जो पीछे से किया जाने लगा ? दूसरा प्रश्न यह है कि किसी भी पहले अर्थ के रहते हुए क्या ऐसी स्थिति पैदा हुई कि जिससे दूसरा अर्थ करने को आवश्यकता पड़ी या ऐसा अर्थ करने की ओवरयकता पड़ी या ऐसा अर्थ करने की ओवरयकता पड़ी

कोई भी बढ़िमान यह तो सोच ही नहीं सकता कि सचों की एचना के समय रचनाकार को वनस्पति श्रीर मांस श्रादि दोनों श्रर्थ श्रभिषेत होने चाहिए। निश्चित ऋर्थ के बोधक सत्र परस्पर विरोधी ऐसे दो ऋथों का बोध कराएँ और जिजामचों को संशय या भ्रम में डालें यह संभव हो नहीं है तब यही मानना पडता है कि रचना के समय उन सत्रों का कोई एक ही अर्थ सत्रकार को अभिप्रेत था। कीत-मा ऋषे ऋभिष्रेत था इतना विचारना भर बाकी रहता है । ऋगर हम मान लें कि रचना के समय सत्रों का वनस्पतिपरक ऋर्थ था तो हमें यह श्रगत्या मानना पडता है कि मांस-मस्यादिरूप ऋर्थ पीछे से किया जाने लगा। ऐसी स्थिति में निर्प्रनथ संघ के विषय में यह भी सोचना पहेगा कि क्या कोई ऐसी अवस्था आई थी जब कि आपति-वश निर्मन्थ-संघ मांस-मत्स्यादि का भी प्रहुण करने लगा हो और उसका समर्थन उन्हीं सुत्रों से करता हो। इतिहास कहता है कि निर्मन्थ-संघ में कोई भी ऐसा छोटा-वडा दल नहीं हुन्ना जिसने न्नापत्ति काल में किये गए मांस-मत्स्यादि के ग्रहण का समर्थन वनस्पतिबोधक सत्रों का मांस-मत्स्यादि ऋर्थ करके किया हो । श्रालवत्ता निर्मृत्थ संघ के लम्बे इतिहास में श्रापत्ति श्रीर श्रापवाद के हजारों प्रसङ श्राप हैं पर किसी निर्प्रनथ-दल ने श्रापवादिक रियति का समर्थन करने के लिए अपने मल सिद्धान्त - ग्रहिंसा से दर जाकर सूत्रों का जिलकल विरुद्ध मुर्थ नहीं किया है। सभी निर्मेन्थ म्रुपवाद का श्चपवादरूप से जुदा ही वर्णन करते रहे हैं। जिसकी साज्ञी छेदसूत्रों में पद-पद पर है। निर्प्रत्थ-संत्र का बंधारण भी ऐसा रहा है कि कोई ऐसे विकृत श्चर्य को सूत्रों की व्याख्या में पीछे स्थान दे तो वह निर्मन्थ सङ्घ का श्रङ्क रह ही नहीं सकता। तब यही मानना पडता है कि रचनाकाल में सूत्रों का श्रासली श्चर्य तो मांस-मत्स्य ही था श्रीर पीछे-से वनस्पति-श्चर्य भी किया जाने लगा। पेसा क्यों किया जाने लगा ? यही दूसरा प्रश्न ऋव हमारे सामने ऋाता है। संघ की निर्माण-प्रक्रिया

निर्प्रत्य-संघ के निर्माण की प्रक्रिया तो अनेक शताब्दी पहले से भारतव

में चीरे-धीरे पर सतत चाल थी। इस प्रक्रिया का मुख्य आधार ऋहिंसा, संयम श्रौर तप ही पहले से रहा है । श्रनेक छोटी-बडी जातियाँ श्रौर छिटपट व्यक्तियाँ उसी त्राधार से त्राकुष्ट होकर निर्धन्थ-संघ में सम्मिलित होती रही हैं। जब कोई नया दल या नई व्यक्ति संघमें प्रवेश करते हैं तब उसके लिए वह संक्रम-काल होता है। संघ में स्थिर हुए दल तथा व्यक्ति श्रीर संघ में नया प्रवेश करने वाले दल तथा व्यक्ति के बीच असक समय तक आहार-विहारादि में थोडा-बहुत स्रांतर रहना स्त्रनिवार्य है। माँस-मत्स्य स्त्रादि का व्यवहार करने वाली जातियाँ या व्यक्तियाँ यकायक निर्प्रनथ-संघ में शामिल होते ही अपना सारा पराना संस्कार बदल दें यह सर्वत्र संभव नहीं । प्रचारक निर्फ्रन्थ तपस्वी भी संघ में भर्ती होने वाली नई जातियों तथा व्यक्तियों का संस्कार उनकी रुचि ख्रीर शक्ति के खनसार ही बदलना ठीक समस्रते थे जैसे खाजरूल के प्रचारक भी श्रपने-श्रपने उद्देश्य के लिए वैसा ही करते हैं। एक बार निर्प्रत्थ संघ में दाखिल हए श्रीर उसके सिद्धान्तानुसार जीवन-व्यवहार बना लेने वालों की जो संतित होती है उसको तो निर्प्रन्थ संघानकल संस्कार जन्मसिद्ध होता है पर संघ में नए भर्ती होने वालों के निप्र न्थ संघानकल संस्कार जन्मसिद्ध न होकर प्रयत्नसाध्य होते हैं। जन्मसिद्ध ग्रीर प्रयत्नसाध्य संस्कारों के बीच श्चंतर यह होता है कि एक तो बिना प्रयत्न श्रीर विना विशेष तालीम के ही जन्म से चला त्र्याता है जब कि दूसरा बुद्धिपूर्वक प्रयत्न से धीरे-धीरे क्राता है। दूसरे संस्कार की अवस्था ही संकम-काल है। कोई यह न समभे कि निर्यन्थ-संघ के सभी अनुयायी अनादि-कालसे जन्मसिद्ध संस्कार लेकर ही चलते ऋगरहे हैं।

निर्मन्य-संघ का इतिहास कहता है कि इस संघ ने अनेक जातियां और व्यक्तियां को निर्मन्य सङ्घ की दीचा दी। यही कारण है कि मध्य काल की तरह प्राचीन काल में हम एक ही कुटुम्ब में निर्मन्य संघ के अनुयायी और इतर बौद्ध आदि अमण तथा ब्राह्मण्-संप्रदाय के अनुयायी पाते हैं। विशेष क्या हम इतिहास से यह भी जानते हैं कि पति निर्मन्य संच का अंग है तो पत्नी इतर धर्म की अनुयायिनी है ' । जैसा आज का निर्मन्य-संच मात्र जन्मसिद्ध देखा जाता है वैसा मध्यकाल ओर प्राचीन काल में न भा। उस समय प्रचारक निर्मन्य अपने संघ की बृद्धि और विस्तार में लगे थे इससे उस समय यह संभव था कि एक ही कुटुम्ब में कोई निरामिष्योजी विर्मन्य उपासक हो तो सामिष्योजी अन्य

१६. उपासकदशांग ऋ० ८।

षमांतुयायी भी हो। एक ही कुटुम्ब की ऐसी निरामिष-सामिष-भोजन की मिश्रित व्यवस्था में भी निर्धन्यों को भिज्ञा के लिए जाना पड़ता था। श्रापवादिक स्थिति

इसके सिवाय कोई कोई साहसिक निर्मन्य प्रचारक नए-नए प्रदेश में अपना निरामिक मोजन का तथा अहिंसा-प्रचार का ध्येय लेकर जाते थे जहाँ कि उनको पक्के अनुयायी मिलने के पहले मौजूदा खान-पान की व्यवस्था में से भिज्ञा लेकर गुजर-बसर करना पड़ता था। कभी-कभी ऐसे भी रोगादि सक्कट उपस्थिति होते थे जब कि सुवैद्यों की सलाह के अनुसार निर्मन्थों को खान-पान में अपवाद मार्ग का भी अवलंगन करना पड़ता था। ये और इनके जैसी अनेक परिस्थितियों पुराने निर्मन्य-सङ्घ के इतिहास में वर्णित हैं। इन परिस्थितियों में निरामिप-मोजन और अहिंसा-प्रचार के ध्येय का आत्यन्तिक ध्यान रखते हुए भी कभी-कभी निर्मन्य अपनी एपणीय और कल्प्य आहार की मर्यादा को सख्त रूप से पालत हुए माँस-मत्स्थादि का ग्रहण करते हों तो कोई अचरज की बात नहीं। इम जब आवारांग ओर दशवैकालिकादि आगमां के सामिप-आहार-सुचक सूत्र के देखते हैं आंर उन सुवां में वर्णित मर्यादाओं पर विचार करते हैं तब स्पष्ट प्रतीत होता है कि सामिप आहार का विधान विलकुल आपवादिक और अपरिहार्य स्थिति का है।

# 'ब्रहिंसा संयम-तप' का मुद्रालेख

ऊपर स्वित श्रापवादिक स्थित का ठीफ ठीक समय श्रोर देश विषयक निर्णय करना सरल नहीं है फिर भी हम इतना कह सकते हैं कि जब निर्भन्य संघ प्रधानतया बिहार में था श्रीर श्रंग-बंग-किंका श्रादि में नए प्रचार के लिए जाने लगा था तब की यह स्थिति होनी चाहिए। क्योंकि उन दिनों में श्राज से भी कहीं श्रिष्ठिक साभिप-भोजन उक्त प्रदेशों में प्रचलित था। कुछ भी हो पर एक बात तो निश्चित है कि निर्भन्थ संव श्राने श्रिहंसा-संयम-तप के मूल सुद्रालेख के श्राधार पर निराभिप भोजन श्रीर श्रन्य व्यसनस्याग के प्रचार कार्य में उत्तरोक्तर श्राणे ही बहता श्रीर मफल होता गया है। इस संव ने श्रनेक साभिपभोजी राजों महार राजों को तथा श्रनेक दूसरे ल्यायादि गर्णा को श्रयने संघ में मिलाकर धीरे-धीर उनको निराभिप भोजन की श्रीर श्रयसर किया है। संघ निर्माण की यह प्रकिया पिछली शताब्दियों में बिलकुल बंद-सी हो गई है पर पहले यह स्थिति न थी।

१७. श्राचारांग २. १. २७४, २८१, दशवैकालिक ग्रन ५. ७३, ७४

श्रिहिंसा, संयम श्रीर तप के उम्र प्रचार का सामान्य जनता पर ऐसा प्रभाव पड़ा हुश्रा इतिहास में देखा जाता है कि जिससे बाधित होकर निरामिष-भोजन का श्रत्यन्त श्राम्रह नहीं रखने वाले बौद्ध तथा वैदिक सम्प्रदाय को निर्मान्य संघ का कई श्रांश में श्रनुकरण करना पड़ा है। १५

# विरोधी प्रश्न और समाधान

निःसंदेह भारत में ऋहिंसा की प्रतिष्ठा जमाने में ऋनेक पंथों का हाथ रहा है पर उसमें जितना हाथ निर्मन्थ संघ का रहा है उतना शायद ही किसी का रहा हो। ऋहिंसा-संयम-तपका ऋात्यन्तिक ऋाम्रह रलकर प्रचार करने वाले निर्मन्थों के लिए जब जन्म सिद्ध ऋनुयायी-दल ठीक-ठीक प्रमाण में करीब-करीब चारों ऋोर मिल गया तब निर्मन्थों को स्थिति विलकुल बदल गई। ऋहिंसा की व्यापक प्रतिष्ठा इतनी हुई थो कि निर्मन्थों के सामने वाहर और भीतर से विविध ऋाकमण होने लगे। विरोधी पंथ के ऋनुयायी तो निर्मन्थों को यह कहकर कोसते थे कि ऋगर तुम त्यागी ऋहिंसा का ऋात्यन्तिक ऋगम्रह रखते हो तो तुम जीवन ही धारण नहीं कर सकते हो क्योंकि ऋाल्यर को जीवन धारण करने में कुछ भी तो हिंसा संभव है ही। इसी तरह वे यह भी उलाहना देते थे कि तुम निरामिध-भोजन का इतना ऋग्रह रखते हो। पर तुम्हारे पूर्वज निर्मन्थ तो सामिध-ऋगहार भी महस्ण करते थे। इसी तरह जन्मसिद्ध निर्माभ्य-भोजन के संस्कार वाले स्थिर निर्मन्थ

१८. हम विनयपिटक में देखते हैं कि बौद्ध मित्तुश्रों के लिए 'श्रनेक प्रकार के मांसां के लाने का स्पष्ट निपेध है श्रीर श्रपने निमित्त से बने माँस लेने का भी विशेष निपेध है। इतना ही नहीं बल्कि बौद्ध मित्तुश्रों को जमीन लोदने खुदवाने तथा वनस्पति को काटने-कटवाने का भी विधान है। घास श्रादि जन्तुश्रों की हिंसा से बचने के लिए वर्पावास का भी विधान है। पाठक श्राचारांग में वर्णित निर्मा के श्राचार के साथ तुलना करेंगे तो कम से कम इतमा तो जान सकेंगे कि श्रमुक श्रंशों में निर्मा त्य श्राचारों का ही बौद्ध श्राचार पर प्रभाव पड़ा है क्योंकि निर्मा त्य परम्परा के श्राचार पहले से स्थिर थे श्रीर बहुत सख्त भी बे जब कि बौद्ध मित्तुश्रों के लिए ऐसे श्राचारों का विधान लोकनिंदा के भय से पीछे से किया हुआ है।—विनयपिटक पृ० २३, २४, १७०, २३१, २४५ (हन्दी श्राहृति)

जहाँ-जहाँ निर्धान्य परंपरा का प्राधान्य रहा है वहाँ के बैध्याव ही नहीं, हौव शाक्तादि फिरके-जो माँस से परहेज नहीं करते—वे भी माँस-मस्त्यादि खाने से पर-हेज करते हैं। संघ के मीतर से भी ऋाचायों के सामने प्रश्न ऋाए। प्रश्नकर्ता स्वयं तो जन्म से निरामिष-मोजी ऋोर ऋहिंसा के ऋात्यत्तिक समर्थक ये पर वे पुराने शास्त्रों में से सामिष-मोजन का प्रसंग भी सुनते थे इसिलए उनके मनमें दुविचा पैदा होती थी कि जब हमारे ऋाचार्य ऋहिंसा, संयम ऋौर तप का इतना उच्च ऋादर्श हमारे सामने रखते हैं तब इसके साथ पुराने निर्मन्यों के द्वारा सामिष-मोजन लिए जाने के शास्त्रीय वर्णन का मेल कैसे बैठ सकता है ? जब किसी तत्त्व का ऋात्यत्तिक ऋामहपूर्वक प्रचार किया जाता है तब विरोधी पद्यों की ऋोर से तथा ऋपने दल के भीतर से भी ऋनेक विरोधी प्रश्न उपस्थित होते ही हैं। पुराने निर्मन्य-ऋाचार्यों के सामने भी यही स्थित ऋाई।

उस स्थित का समाधान बिना किए ख्रव चारा नहीं था ख्रतएव कुछ ख्राचारों ने तो ख्रामिषसूचक सूत्रों का खर्थ ही ख्रयनी वर्तमान जीवन स्थिति के ख्रतुक्क बनस्पति किया। पर कुछ निर्मन्थ ख्राचार्य ऐसे भी हद निकले कि उन्होंने ऐसे सूत्रों का खर्थ न बदल करके केवल वही बात कह दी जो इतिहास में कभी घटित हुई थी ख्रथीत् उन्होंने कह दिया कि ऐसे सूत्रों का ख्रथ तो माँस-मत्स्यादि ही हैं पर उसका महण निर्मन्यों के लिए ख्रौत्सर्गिक नहीं मात्र ख्रापवादिक स्थिति हैं।

नया अर्थ करने वाला एक सम्प्रदाय और पुराना अर्थ मानने वाला दूसरा सम्प्रदाय ये दोनों परस्यर समाधान पूर्वक निर्प्रन्थ-संघ में अमुक समय तक चलते रहे क्योंकि दोनों का उद्देश्य अपने अपने देग से निर्प्रन्थों के स्थापित निरामिष भोजन का बचाव और पोपण ही करना था। जब आगमों के साथ व्याख्याएँ भी लिखी जाने लगीं तब उन विवादास्पद सुत्रों के दोनों अर्थ भी लिख लिये गए जिससे दोनों अर्थ करने वालों में वैमनस्य न हो।

पर दुरैंव से निभ्न न्य संघ के तख्ते पर नया ही तायडव होने वाला था। वह ऐसा कि दो दलों में वस्त्र न न्खने श्रीर रखने के मुद्दे पर श्रात्यंतिक विरोध की नौबत श्राई। फलतः एक पच्च ने श्रागमों को यह कहकर छोड़ दिया कि ये तो काल्पनिक हैं जब कि दूसरे पच्च ने उन श्रागमों को ज्यों का त्यों मान लिया श्रीर उनमें श्राने वाले मौंसादि-ग्रहण विषयक सूत्रों के वनस्पति श्रीर माँस—ऐसे दो श्रायों को भी मान्य रखा।

- हम ऊपर की चर्चा से नीचे लिखे परिशाम पर पहुँचते हैं:---
- ' १— निर्धन्य-संघ की निर्माण-प्रक्रिया के जमाने में तथा अन्य आपवादिक प्रतंगों में निर्धन्य भी सामिष ख्राहार लेते ये जिसका पुराना अवशेष आगमों में रह गया है।

२ — जन्म से ही निरामिषमोजी निर्धन्य-संघ के स्थापित हो जाने पर वह आपवादिक स्थिति न रही और सर्वत्र निरामिष आहार सुखम हो गया पर इस काल के निरामिष आहार-प्रहण करने के आत्यन्तिक आधह के साथ पुराने सामिष आहार सुचक सुत्र बेमेल जँचने लगे।

· ३--इसी बेमेल का निवारण करने की सद्वृत्ति में से दूसरा वनस्पति परक अर्थ किया जाने लगा श्रीर पुराने तथा नए श्रर्थ साथ ही साथ स्वीकृत हुए।

४—जब इतर कारणों से निर्प्य-थ दलों में फूट हुई तब एक दल ने आगमों के बहिष्कार में सामिष आहार सूचक सूत्रों की दलील भी दूसरे दल के साभने तथा सामान्य जनता के सामने रखी।

## एक बुन्त में अनेक फल

हम पहले बतला श्राए हैं कि परिवर्तन व विकासकम के श्रनुसार समाज में श्राचार-विचार की भूमिका पुराने श्राचार-विचारों से बदल जाती है तब नई परिस्थित के कुछ व्याख्याकार पुराने श्राचार-विचारों पर होने वाले श्राच्चेंपों से बचने के लिए पुराने ही वाक्यों में से श्रपनी परिस्थित के श्रनुकूल श्रर्थ निकाल कर उन श्राच्चेंपों के परिहार का प्रथल करते हैं जब कि दूसरे व्याख्याकार नई परिस्थित के श्राचार-विचारों को श्रपनाते हुए भी उनसे बिलकुल विरुद्ध पुराने श्राचार-विचारों के सूचक वाक्यों को तोड़-मरोड़ कर नया श्रर्थ निकालने के बदले पुराना ही श्रर्थ कायम रखते हैं श्रीर इस तरह प्रत्येक विकासगामी धर्म-समाज में पुराने शास्त्रों के श्रर्थ करने में दो पच्च पड़ जाते हैं। जैसे वैदिक श्रीर बौद्ध संप्रदाय का इतिहास हमारे उक्त कथन का सबूत है वैसे ही निर्प्रत्य संप्रदाय का इतिहास भी हमारे मन्तव्य की साच्ची दे रहा है। हम निरामिष श्रीर सामिष श्राहार-प्रहण के बारे में श्रपना उक्त विधान स्पष्ट कर चुके हैं पिर भी यहाँ निर्फ्रन्थ-संप्रदाय के बारे में प्रधानतया कुछ वर्णन करना है इसलिए हम उस विधान को दूसरी एक वैसी ही ऐतिहासिक घटना से स्पष्ट करें तो यह उपयुक्त ही होगा।

भारत में मूर्ति पूजा या प्रतीक उपासना बहुत पुरानी श्रीर व्यापक भी है। निम्न न्थ-परम्परा का इतिहास भी मूर्ति श्रीर प्रतीक की उपासना-पूजा से भरा पड़ा है। पर इस देश में मूर्तिवरोधी श्रीर मूर्तिमंजक इस्लाम के श्राने के बाद मूर्तिपूजा की विरोधी श्रानेक परम्पराश्रों ने जन्म लिया। निर्मन्थ-परम्परा भी इस प्रतिक्रिया से न बची। १५ वीं सदी में लौंकाशाइ नामक एक व्यक्ति गुजरात में पैदा हुए जिन्होंने मूर्तिपूजा श्रीर उस निमित्त होनेवाले श्राडम्बरों का सक्रिय

विरोध शुरू किया जो क्रमशः एक मूर्तिविरोधी फिरके में परिश्रत हो गया। नया श्रान्दोलन या विचार कोई भी हो पर सम्प्रदाय में वह तभी स्थान पाता श्रीर सफल होता है जब उसको शास्त्रों का ऋाधार हो। ऐसा ऋाधार जब तक न हो तब तक नया फिरका पनप नहीं सकता। तिस पर भी यदि प्राने शास्त्रों में नए श्रान्दोलन के खिलाफ प्रमाण भरे पहें हों तब तो नए श्रान्दोलन को श्रागे कृच करने में बड़ी रुकावटों का सामना करना पड़ता है। पुराने निर्प्रन्थ श्रागमों में तथा उत्तरकालीन श्रन्य साहित्य में मर्तिपूजा श्रौर प्रतीकोपासना के सूचक श्रनेक उल्लेख मौजद हैं-ऐसी स्थिति में विरुद्ध उल्लेखवाले आगमों को मानकर मृर्तिपूजा के विरोध का समर्थन कैसे किया जा सकता था ? मृर्तिपूजा का विरोध परित्थिति में श्रा गया था, श्रान्दोलन चालू था, पुराने विरुद्ध उल्लेख बाधक हो रहे थे-इस कठिनाई को हल करने के लिए नए मर्तिपूजा विरोधी फिरके ने उसी ऐतिहासिक मार्ग का अवलम्बन लिया जिसका कि सामिष-निरामिष भोजन के विरोध का परिहार करने में पहले भी निर्धान्य मनि ले चके थे। अर्थात मृतिंपूजा के विरोधियों ने चैत्य, प्रतिमा, जिन-गृह स्त्रादि मृर्तिस्चक पाठों का स्त्रर्थ ही बदलना शुरू कर दिया। इस तरह हम निर्धान्थ-परम्परा के श्वेताम्बर फिरके में ही देखते हैं कि एक फिरका जिन पाठों का मूर्तिपरक ऋर्थ करता है, दूसरा फिरका उन्हीं पाठों का ग्रन्थान्य ग्रर्थ करके मर्तिपूजा के विरोधवाले ग्रपने पच का समर्थन करता है। पाठक सरलता से समक्त सके होंग कि पराने पाठरूप एक ही डएठल में - बन्त में परिस्थित भेद से कैसे अनेक फल स्वगते हैं।

#### श्रागमों की प्राचीनता

सामिप श्राहार सूचक पाठों का वनस्पतिपरक ऋर्य करनेवालों का श्राह्मय तो बुरा न था। हाँ, उत्सर्ग-श्रप्याद के स्वरूप का ज्ञान तथा ऐतिहासिकता को वफादारी उनमें श्रवश्य कम थी। श्रसली श्रर्थ को चिपके रहने वालों का मानस सनातन श्रीर रूढ़िगामी श्रवश्य था पर साथ ही उसमें उत्सर्ग-श्रपवाद के स्वरूप का विस्तृत ज्ञान तथा ऐतिहासिकता की वफादरी दोनों पर्याप्त थे। इस चर्चा पर से यह सरलता से ही जाना जा सकता है कि श्रागमों का कलेवर कितना पुराना है ? श्रगर श्रागम, भगवान महावीर से श्रवेक शताब्दियों के बाद किसी एक फिरके के द्वारा नए रचे गए होते तो उनमें ऐसे सामिष श्राहार प्रहण सूचक सूत्र श्रावे का कोई सबब ही न था। क्योंकि उस जमाने के पहले ही से सारी निर्प्रन्य-परम्परा निरपवादरूप से निरामिषभोजी बन चुकी थी श्रीर माँस मत्स्यादि का त्याग कुलधर्म

ही हो गया था। भला ऐसा कौन होगा जो वर्तमान निरामिष भोजन की निरपवाद अवस्था में ऐसे सामिष-आहार-स्वक सृत्र बनाकर आगमों में घुसेड़ दे और अपनी परम्परा के आहिंसामूलक जीवन-व्यवहार का मलौल कराने की स्थिति जान-ब्रूक्त कर पैदा करे। सारे भारतवर्ष के जुदे-जुदे असली मानवदलों का और समय-समय पर आकर वस जानेवाले नए-नए मानवदलों का हतिहास हम देखते हैं तो एक बात निर्विवाद रूप से पाते हैं कि भारतवासी हर-एक धर्म-सम्प्रदाय निरामिष भोजन की ओर कुछ-न-कुछ अप्रसर हुआ है। इस इतिहास के पृष्ठ जितने पुराने उतना ही सामिप-आहार और धर्म्य प्रमुवय अधिक देखने को मिलता है। ऐसी स्थिति में आगमों में आने वाले सामिष-आहार स्वक स्त्र निर्प्रन्थ परम्परा के पुराने स्तर को ही स्विवत करते हैं जो किसी-न-किसी तरह से आगमों में सुरिव्तत रह गया है। केवल इस आधार से भी आगमों की प्राचीनता अनायास ही ध्यान में आती है।

# उत्सर्ग-श्रपबाद की चर्चा

हम यहाँ प्रसंग वश उत्सर्ग-श्रपवाद की चर्चा भी संद्वेप में कर देना चाहते हैं जिससे प्रस्तुत विषय पर कुछ प्रकाश पड़ सके । निर्मन्थ-परम्परा का मुख्य लक्ष्य श्राध्यात्मिक सुख की प्राप्ति हैं। उसी को सिद्ध करने के लिए उसने श्रहिंसा का आप्राथय लिया है। पूर्ण और उच्च कोटि की ऋहिंसा तभी सिद्ध हो सकती है जन जीवन में काथिक वाचिक मानसिक असत प्रवृत्तियों का नियंत्रण हो श्रीर सत्प्रवृत्तियों को वेग दिया जाए । तथा भौतिक सुख की लालसा घटाने के उद्देश्य से कटोर जीवन-मार्ग या इन्द्रिय-दमन मार्ग का ऋवलम्बन लिया जाए। इसी दृष्टि से निर्मन्थ-परम्परा ने समय श्रौर तप पर श्रिधिक भार दिया है। श्रिहंसालची संयम श्रौर तपोमय जीवन ही निर्म्रन्थ परम्परा का श्रौत्सर्गिक विधान है जो श्राध्यात्मिक सुखः प्राप्ति की ऋनिवार्य गारएटी है। पर जब कोई ऋाध्यात्मिक धर्म समुदाय-गामी वनने लगता है तब अपवादों का प्रवेश अनिवार्य रूप से आवश्यक वन जाता है। ऋपवाद वही है जो तत्त्वतः ऋौत्सर्गिक मार्ग का पोषक ही हो, कभी घातक न बने । आपवादिक लिधान की मदद से ही श्रौत्सर्गिक मार्ग विकास कर में देखते हैं कि भोजन पान जीवन की रह्मा श्रीर पृष्टि के लिए ही है, पर इम यह भी देखते हैं कि कभी-कभी भोजन-पान का त्याग ही जीवन को बचा लेता है। इसी तरह ऊपर-ऊपर से ऋापस में विरुद्ध दिखाई देनेवाले भी दो प्रकार के जीवन व्यवहार जब एक लुलागामी हो तब वे उत्सर्ग-श्रपवाद की कोटि में आते हैं। उत्सर्ग को ब्रात्मा कहें तो ब्रापवादों को देह कहना चाहिए । दोनों का सम्मिखित उद्देश्य संवादी जीवन जीना है ।

जो निर्मन्य मुनि घर-बार का बंधन छोडकर स्मनगार रूप से जीवन जीते थे उनको श्राध्यात्मिक सखलची जीवन तो जीना ही था जो स्थान. भोजन-पान श्रादि की मदद के सिवाय जिया नहीं जा सकता । इसलिए ऋहिंसा संयम ऋौर तप की उत्कट प्रतिज्ञा का ग्रौत्सर्गिक मार्ग स्वीकार करने पर भी वे उसमें ऐसे कुछ नियम बना लेते थे जिनसे पुरा और मनुष्यों को तो क्या पर पृथ्वी-जल और वन-स्पति ब्रादि के जन्त तक को त्रास न पहुँचे। इसी दृष्टि से ब्रानगार मुनियों को जो स्थान, भोजन-पानादि वस्तुएँ स्थूल जीवन के लिए स्थ्रनिवार्य रूप से स्थाव-श्यक हैं उनके ग्रहण एवं उपयोग की व्यवस्था के ऐसे सक्ष्मातिसक्ष्म नियम बने हैं जो दुनिया की श्रौर किसी त्याग-परम्परा में देखे नहीं जाते । श्रनगार मुनियों ने दूसरों के परिहास की या स्तृति की परवाह किए बिना ही स्रापने लिए स्रापनी इच्छा से जीवन जीने के नियम बनाए हैं जो ग्राचारांग ग्रादि ग्रागमों से लेकर ग्राज तक के नए से नए जैन वाङमय में वर्णित हैं ग्रीर जो वर्तमानकाल की शिथिल श्रीर श्रशिथल कैसी भी श्रनगार-संस्था में देखने को मिलते हैं। इन नियमों में यहाँ तक कहा गया है कि अगर दाता अपनी इच्छा से व श्रदा-भक्ति से जरूरी चीज श्चनगार को देता हो तब भी उसका स्वीकार ग्रामक मर्यादा में रहकर ही करना चाहिए । ऐसी मर्यादाश्चों को कायम करने में कहीं तो ग्राह्म वस्त कैसी होनी चाहिए यह बतलाया गया है ऋौर कहीं टाता तथा टानत्तेत्र कैसे होने चाहिए-यह बत-लाया गया है। यह भी वतलाया गया है कि प्राह्म वस्तु मर्यादा में ऋाती हो, दाता व दानचेत्र नियमानुकल ही फिर भी भिन्ना तो अप्रमुक काल में ही करनी चाहिए-भले ही प्राण जाँच पर रात स्त्रादि के समय में नहीं । स्त्रनगार मुनि ऊख-खजूर त्रादि को इसलिए ले नहीं सकता कि उसमें खाद्य ग्रंश कम ग्रीर त्याज्य श्रंश श्रधिक होता है। श्रनगार निर्ग्रन्थ प्राप्त मित्ता सगन्धि हो या दुर्गन्ध, बचिकर हो या ऋरुचिकर, बिना दःख-सख माने खा-पी जाता है । ऐसी ही कठिन मर्यादास्त्रों के बीच अपवाद के तौर पर सामिष स्त्राहार-प्रहण की विधि भी श्राती है। सामान्य रूप से तो श्रानगार मनि सामिय-श्राहार की भिन्ना लेने को इन्कार ही कर देता था पर बीमारी जैसे संयोग से बाधित होकर लेता भी था तो उसे स्वाद या पुष्टि की दृष्टि से नहीं. केवल निर्मम व स्त्रनासक्त दृष्टि से जीवन-यात्रा के लिए लेता था। इस भिद्धाविधि का सांगोपांग वर्णन ग्राचारांगादि सूत्रों में है। उसको देखकर कोई भी तटस्थ विचारक यह कह नहीं सकता कि प्राचीनकाल में श्रापवादिक रूप से ली जानेवाली सामिष-श्राहार की भिद्धा किसी भी तरह से ऋहिंसा, संयम और तपोमय—श्रौत्सर्गिक मार्ग की वाधक हो सकती है। इसलिए हम तो यही समभते हैं कि जिन्होंने सामिष-श्राहार सूचक सूजों की और उनके श्रसली श्रयों की रज्ञा की है उन्होंने केवल निर्मन्य-सम्प्रदाय के सच्चे हतिहास की ही रज्ञा नहीं की है बल्कि गहरी समभ श्रौर निर्भय-इतिका भी परिचय दिया है।

#### श्रहिंसक भावना का प्रचार व विकास

सामिष-आहारमहण् या ऐसे अन्य अपवादों की यष्टि की मदद से अहिंसा-खची श्रीत्सर्गिक जीवन मार्ग पर निर्मन्थ-सम्प्रदाय के इतिहास ने कितनी दूर कूच की है इसका संचित्त चित्र भी हमारे सामने आ जाए तो हमें पुराने सामिष-आहार सूचक सूत्रों से तथा उनके असली अर्थों से किसी भी तरह से हिचकिचाने की आवश्यकता न रहेगी। इसलिए अब हम निर्मन्थ सम्प्रदाय के द्वारा किये गए आहिंसा-प्रधान प्रचार का तथा अहिंसक भावना के विकास का संचेप में अवलो-कन करेंगे।

भगवान पार्श्वनाथ के पहले निर्धान्थ-परम्परा में यदकमार नेमिनाथ हो गए हैं उनकी अर्थ-ऐतिहासिक जीवन कथाओं में एक घटना का जो उल्लेख मिलता है। उसको निर्धान्थ-परम्परा की ऋहिंसक भावना का एक सीमा चिन्ह कहा जा सकता है । लग्न-विवाहादि सामाजिक उत्सव-समारंभों में जीमने-जिमाने श्रीर श्रामोद-प्रमोद करने का रिवाज तो श्राज भी चाल है पर उस समय ऐसे समा-रंभों में नानाविध पशुस्त्रों का वध करके उनके मौंस से जीमन को स्त्राकर्षित बनाने की प्रथा श्राम तौर से रही। खास कर व्यत्रियादि जातियों में तो वह प्रथा श्रीर भी रूढ थो। इस प्रथा के श्रानसार लग्न के निमित्त किए जाने वाले उत्सव में वध करने के लिए एकत्र किये गए हरिन आदि विविध पश्रश्रों का आर्त्तनाद मुनकर नेमिकुमार ने ठीक लग्न के मौके पर ही कहणाई होकर अपने ऐसे लग्न का संकल्प ही छोड़ दिया जिसमें ऐसे पशुस्त्रीं का वध करके माँस का खाना-खिलाना प्रतिष्ठित माना जाता रहा । नेिमकुमार के इस करुणामूलक ब्रह्मचर्य-वास का उस समय समाज पर ऐसा ग्रसर पड़ा श्रौर क्रमशः वह श्रसर बढ़ता गया कि धीरे धीरे श्चनेक जातियों ने सामाजिक समारंभों में माँस खाने-खिलाने को प्रथा को ही तिलाञ्जलि दे दी। मंभवतः यही ऐसी पहली घटना है जो सामा-जिक व्यवहारों में श्रिहिंसा की नींव पड़ने की सूचक है। नेमिकुमार यादव-शिरोमणि देवकीनन्दन कृष्ण के अनुज थे। जान पड़ता है इस कारण से द्वारका श्रीर मधुरा के यादवों पर श्रन्छा श्रासर पढ़ा । इतिहास काल में भगवान् पार्श्व-

नाथ का स्थान है । उनकी जीवनी कह रही है कि उन्होंने ऋहिंसा की भावना को विकसित करने के लिए एक दूसरा ही कदम उठाया । पञ्चाग्नि जैसी तामस तपस्यात्रों में सूक्ष्म-स्थूल प्राणियों का विचार बिना किए ही श्राग जलाने की प्रथा थी जिससे कभी-कभी इंघन के साथ अन्य प्राणी भी जल जाते थे । काशीराज अप्रवपति के पुत्र पार्श्वनाथ ने ऐसी हिंसाजनक तपस्या का घोर विरोध किया श्रीर धर्म-त्रेत्र में श्रविवेक से होने वाली हिंसा के त्याग की श्रोर लोकमत तैयार किया । पार्श्वनाथ के द्वारा पुष्ट की गई ब्राहिंसा की भावना निग्र न्थनाथ ज्ञातपुत्र महावीर को विरासत में मिली। उन्होंने यज्ञ यागादि जैसे धर्म के ज़दे-ज़दे चेत्रों में होने वाली हिंसा का तथागत बद्ध की तरह ख्रात्यन्तिक विरोध किया और धर्म-के प्रदेश में अहिंसा की इतनी अधिक प्रतिष्ठा की कि इसके बाद तो अहिंसा ही भारतीय धर्मों का प्राण बन गई। भगवान महावीर की उम्र श्रहिंसा परायण जीवन यात्रा तथा एकाग्र तपस्या ने तत्कालीन ऋनेक प्रभावशाली ब्राह्मण व चत्रियों को श्रहिंसा-भावना की श्रोर खींचा। फलतः जनता में सामाजिक तथा धार्मिक उत्सवों में ग्रहिंसा की भावना ने जड जमाई, जिसके ऊपर श्रागे की निर्प्रन्थ-परंपरा की ग्रगली पीढ़ियों की कारगुजारी का महल खड़ा हुग्रा है। ग्रशोक के पौत्र संप्रति ने अपने पितामह के अहिंसक संस्कार की विरासत को आर्थ-सुइस्ति की छत्रछाया में ग्रौर भी समृद्ध किया। संप्रति ने केवल ग्रापने ग्राधीन राज्य-प्रदेशों में ही नहीं बल्कि ग्रापने राज्य की सीमा के बाहर मी-जहाँ ग्राहिंसा-मूलक जीवन-व्यवहार का नाम भी न था-श्रहिंसा भावना का फैलाव किया। श्रीहेंसा-भावना के उस स्रोत की बाद में श्रानेक का हाथ श्रावश्य है पर निर्प्रनथ श्रनगारों का तो इसके सियाय श्रीर कोई ध्येय ही नहीं रहा है। व भारत में पूर्व-पश्चिम, उत्तर-दिवाण जहाँ-जहाँ गए वहाँ उन्होंने श्रहिंसा की भावना का ही विस्तार किया त्रौर हिंसामुलक स्त्रनेक व्यसनों के त्याग की जनता को शिचा देने में ही निर्मन्थ धर्म की कृतकृत्यता का श्रमभव किया । जैसे शंकराचार्य ने भारत के चारों कोनों पर मठ स्थापित करके ब्रह्माद्वेत का विजय-स्तम्भ रोपा है वैसे ही महाबीर के अनुवायी अनुगार निर्धन्थों ने भारत जैसे विभाल देश के चारों कोनों में ऋहिंसाहैत की भावना के विजय-स्तम्भ रोप दिए हैं---ऐसा कहा जाए तो श्रत्यक्ति न होगी। लोकमान्य तिलक ने इस बात को यों कहा था कि गुजरात की श्रहिंसा भावना जैनों की ही देन है पर इतिहास हमें कहता है कि वैष्ण्वादि श्रनेक वैदिक परम्पराश्रों को श्रिहिंसामलक धर्मवृत्ति में निर्धान्य संप्रदाय का थोड़ा बहुत प्रभाव अवश्य काम कर रहा है। उन वैदिक सम्प्रदायों के प्रत्येक जीवन न्यवहार की छानबीन करने से कोई भी विचारक यह सरखता से जान सकता है कि इसमें निम्नंत्यों की ब्रहिंसा-भावना का पुट ब्रवश्य है। ब्राज भारत में हिंसामूलक यज्ञ-यागादि धर्म-विधि का समर्थक भी यह साहस नहीं कर सकता है कि वह यजमानों को पशुवध के लिए प्रेरित करे।

श्राचार्य हेमचन्द्र ने गुर्जरपति परम माहेश्वर सिद्धराज तक को बहुत श्रंशों में ग्रहिंसा की भावना से प्रभावित किया । इसका फल अनेक दिशाओं में श्रच्छा श्राया । श्रानेक देव-देवियों के सामने खास-खास पवों पर होने वाली हिंसा रुक गईं। ग्रीर ऐसी हिंसा को रोकने के व्यापक ग्रान्दोलन की एक नींव पड गई। सिद्धराज का उत्तराधिकारी गुर्जरपति कमारपाल तो परमाईत ही था । वह सच्चे श्चर्थ में परमाईत इसलिए माना गया कि उसने जैसी श्रीर जितनी श्राहंसा की भावना पुष्ट की श्रीर जैसा उसका विस्तार किया वह इतिहास में बेजोड है। कुमारपाल की 'श्रमारि घोषणा' इतनी लोक-प्रिय बनी कि आगे के अनेक निग्रं तथ स्पीर जनके स्पनेक गृहस्थ-शिष्य स्त्रमारि-घोपणा को स्त्रपने जीवन का ध्येय बनाकर ही काम करने लगे। आचार्य हेमचन्द्र के पहले कई निर्प्रन्थों ने मौंसाशी जातियों को ऋहिंसा की दीचा दी थी और निर्धन्थ-संघ में श्रोमवात-पोरवाल ग्राटि वर्ग स्थापित किए थे। शक ग्रादि विदेशी जातियाँ भी ग्रहिंसा के चेप से बच न सकीं । हीरविजयसिर ने श्रकवर ज़ैसे भारत-सम्राट से भिजा में इतना ही माँगा कि वह हमेशा के लिए नहीं तो कछ खास-खास तिथियों पर श्रमारि-ग्रेषसा जारी करे । श्रकबर के उस पथ पर जहाँगीर श्रादि उनके वंशज भी चले। जो जन्म से ही माँसाशी थे उन मगल सम्राटों के द्वारा श्राहंसा का इतना विस्तार कराना यह ग्राज भी सरल नहीं है।

श्राज भी हम देखते हैं कि जैन-समाज ही ऐसा है जो जहाँ तक संभव हो विविध चेत्रों में होने वाली पशु-पत्ती श्रादि की हिंसा को रोकने का सतत प्रयत्न करता है । इस विशाल देश में जुदे-जुदे संस्कार वाली श्रानेक जातियाँ पड़ोस-पड़ोस में बसती हैं । श्रानेक जन्म से ही मांसाशी भी हैं। फिर भी जहाँ देखो वहाँ श्राहिसा के प्रति लोक हिंच तो है ही । मध्यकाल में ऐसे श्रानेक सन्त श्रोर फर्कार हुए जिन्होंने एक मात्र श्राहिसा श्रोर दया का ही उपदेश दिया है जो भारत की श्राहमा में श्राहिसा की गहरी जड़ की साची है।

महात्मा गाँधीजी ने भारत में नव-जीवन का प्राय प्रस्पृदित करने का संकल्प किया तो वह केवल ऋहिंसा की भूमिका के ऊपर ही। यदि उनको ऋहिंसा की भावना का ऐसा तैयार चेत्र न मिलता तो वे शायद ही इतने सफल होते।

यहाँ साम्प्रदायिक दृष्टि से केवल यह नहीं कहना है कि ब्रहिंसा दृति के पायण का सारा यहा निर्मन्त्र सम्प्रदाय को ही है पर वक्कव्य इसना ही है कि

भारतव्यापी ब्राहिंसा की भावना में निर्प्रत्य सम्प्रदाय का बहुत बड़ा हिस्सा इजारों वर्ष से रहा है । इतना बतलाने का उद्देश्य केवल यही है कि निर्प्रत्य-सम्प्रदाय का ब्राहिंसालची मूल ध्येय कहाँ तक एक रूप रहा है ब्रीर उसने सारे इतिहास काल में कैसा-कैसा काम किया है।

श्रगर हमारा यह वक्तव्य ठीक है तो सामिष-श्राहारग्रहण सूचक सूत्रों के श्रासली श्रर्थ के बारे में हमने श्रपना जो श्रिभिप्राय प्रकट किया है वह ठीक तरह से ध्यान में श्रा सकेगा श्रीर उसके साथ निर्धन्य-सम्प्रदाय की श्राहिंसा-भावना का कोई विरोध नहीं है यह बात भी समक्ष में श्रा सकेगी।

निग्र-थ-सम्प्रदाय में सामिष-त्राहार ग्रहण त्रागर श्रापवादिक या पुरानी सामाजिक परिस्थिति का परिणाम न होता तो निग्र न्थ-सम्प्रदाय ग्रहिंसा-सिद्धान्त के ऊपर इतना भार ही न दे सकता और वह भार देता भी तो उसका असर जनता पर न पड़ता । बौद्ध भिन्न, ऋहिंसा के पन्नपाती रहे पर वे जहाँ गए वहाँ की भोजन-व्यवस्था के श्रधीन हो गए श्रौर बहुधा मांस-मत्स्यादि बहुण से न बच सके । सो क्यों ? जवाब स्पष्ट है-उनके लिए मांस-मत्स्यादि का ग्रहण निर्धन्थ-सम्प्रदाय जितना सख्त त्रापवादिक श्रीर लाचारी रूप न था । निर्प्रनथ-श्रनगार बौद्ध श्रमगार की तरह धूर्म-प्रचार का ही ध्येय रखते थे फिर भी वे बौद्धों की तरह भारत के बाहर जाने में श्रासमर्थ रहे श्रीर भारत में भी बौद्धी की तरह हर एक दल को अपने सम्प्रदाय में मिलाने में असमर्थ रहे इसका क्या कारण ? जवाब स्पष्ट है कि निर्धात्य सम्प्रदाय ने पहले ही से माँसादि के त्याग पर इतना ऋधिक भार दिया था कि निर्धान्थ ऋनगार न तो सरलता से मांसाशी जाति वाले देश में जा सकते थे श्रीर न मांस-मत्स्यादि का त्याग न करने वाली जातियों को ज्यों की त्यों ऋपने संघ में बौद्ध भिद्धः श्लों की तरह ले सकते थे । यही कारण है कि निर्धन्थ-सम्प्रदाय न केवंल भारत में ही सीमित है पर उसका कोई भी ऐसा गृहस्थ या साधु अनुयायी नहीं है जो हजार प्रलोभन होने पर भी मांस-मत्स्यादि का ग्रहण करना पसंद करे। ऐसे दृढ़ संस्कार के पीछे हजारा वर्ष से स्थिर कोई परानी श्रौत्सर्गिक भावना ही काम कर रही है ऐसा समकता चाहिए।

इसी आधार पर हम कहते हैं कि जैन इतिहास में सामिष-आहार सूचक जो भी उल्लेख हैं और उनका जो भी असली अर्थ हो उससे जैनों का कभी वचड़ाने की या जुन्ध होने की जरूरत नहीं है उल्टे यह तो निर्धन्थ-सम्प्रदाय की एक विजय है कि जिसने उन आपवादिक प्रसंग वाले युग से पार होकर आगे अपने मूल ध्येय को सर्वत्र प्रतिष्ठित और विकसित किया है।

# बौद्ध-परम्परा में माँस के प्रहण्-श्रप्यहण् का ऊहापोह

जैन-परम्परा ऋहिंसा-सिद्धान्त का ऋत्तिम हद तक समर्थन करने वाली है इसलिए उसके प्रमाण्यूत प्रत्यों में कहीं भी भिद्धुओं के द्वारा मांस-मत्स्यादि के लिये जाने की थोड़ी सी बात ऋा जाए तो उस परम्परा की ऋहिंसा भावना के विचद्ध होने के कारण उससे परम्परा में मतमेद या होभ हो जाए तो यह कोई ऋचरज की बात नहीं है। पर ऋचरज की बात तो यह है कि जिस परम्परा में ऋहिंसा के ऋाचरण का मर्यादित विचान है ऋौर जिसके ऋनुयायी ऋाज भी मांस-मत्स्यादि का प्रहण ही नहीं बल्कि समर्थन भी करते हैं उस बौद्ध तथा वैदिक परम्परा के शास्त्रों में भी ऋगुक मूत्र तथा वाक्य मांस-मत्स्यादिपरक हैं या नहीं इस सुद्दें पर गरमा-गरम चर्चा प्राचीन काल से ऋगज तक चली ऋगती है।

बौद-पिटकों में जहाँ बुद्ध के निर्वाण की चर्चा है वहाँ कहा गया है कि चुन्द नामक एक व्यक्ति ने बुद्ध को भिद्धा में सूकर-मांस दिया था ' ' जिसके खाने से चुद्ध को उम्र शूल पैदा हुआ और वही मृत्यु का कारण हुआ । बौद-पिटकों में अनेक जगह ऐसा वर्णन आता है जिससे असंदिग्ध रूप से माना जाता है कि बौद्ध भिद्ध अपने निभित्त से मारे नहीं गए ऐसे पशु का मांस महण करते थे ' '। जब बुद्ध की मौजूरगी में उन्हीं का भिद्धांसंघ मांस-मत्स्यादि महण करता था तब चुन्द के द्वारा बुद्ध को दी गई सूकर-मांस की भित्ता के अर्थ के बारे में मतमेद या खींचा-तानी क्यों हुई ! यह एक समस्या है ।

बुद्ध की मृत्यु का कारण समक्त कर कोई चुन्द को अपमानित या तिरस्कृत न करें इस उदान भावना से खुद बुद्ध ने ही चुन्द का बचाव किया है आरे संघ को कहा है कि कोई चुन्द को दूषित न मानें । बौद्ध पिटक के इस वर्णन से यह तो स्पष्ट ही है कि सूकर मांस जैसी गरिष्ठ वस्तु की मिन्ना देने के कारण बौद्ध-संघ चुन्द का तिरस्कार करने पर उतारू था उसी को बुद्ध ने सावध किया हैं। जब बुद्ध की मौजूदगी में बौद्ध भिन्नु मांस जैसी वस्तु प्रहण करते थे और खुद बुद्ध के द्वारा भी चुन्द के उपरान्त उप्र ग्रहपति की दी हुई सूकर-मांस की भिन्ना लियें जाने का आंगुत्तरनिकाय पंचम निपात में साफ कथन है; तब क्रीद्ध परम्परा में आगो जाकर सूकर-मांस आर्थ के सूचक सूत्र के अर्थ पर बौद्ध विद्वानों का मतभेद क्यों हुआ। यह कम कुत्रहल का विषय नहीं है।

१६. दीघ० महापरिनिव्यागासुत्त १६

२०. ऋंगुत्तर Vol II. P. 187 मिलकमिनकाय सु० ५५ विनयपिटक-पृ० २४५ (हिन्दी)

बुद्ध के निर्वाण के करीब १००० वर्ष के बाद बुद्धघोष ने पिटकों के ऊपर व्याख्या**एँ** तिखी हैं । उसने दोघनिकाय की श्रद्धकथा में पाली शन्द 'सूकर मद्दव' के जुदे जुदे व्याख्यातास्त्रों के द्वारा किये जाने वाले तीन ऋथों का निर्देश किया है । उदान की श्राहकथा में श्रीर नए दो श्रार्थों की वृद्धि देखी जाती है। इतना ही नहीं बल्कि चीनी भाषा में उपलब्ध एक ग्रन्थ में 'सूकर मद्दव' का बिलकुल नया ही ऋर्य किया हुआ मिलता है। सूकर-मांस यह ऋर्य तो प्रसिद्ध ही था पर उससे जुदा होकर ऋनेक व्याख्याकारों ने ऋपनी-ऋपनी कल्पना से मूल 'सुकर मद्दव' शब्द के नए-नए स्रर्थ किए हैं। इन सब-नए नए स्रर्थों के रे करनेवालों का तात्पर्य इतना ही है कि सुकर मद्दव शब्द सूकर माँस का बोधक नहीं है श्रौर चुन्द ने बुद्ध को भिज्ञा में सूकर-मौंस नहीं दिया था।

२१-संस्तेप में वे ऋर्थ इस प्रकार हैं---

१--ित्नग्ध श्रीर मृदु सूकर माँस ।

२---पञ्चगोरस में से तैयार किया हुआ एक प्रकार का एक कोमल अन्न ।

३--- एक प्रकार का रसायन।

ये तीन ऋर्थ महापरिनिर्वाण सूत्र की ऋडकथा में हैं।

४---सूकर के द्वारा मर्दित बाँस का अंकर।

पू---वर्षा में ऊगनेवाला बिल्ली का टोप-स्रहित्तत्र ।

ये दो ऋर्थ उदान-ग्रहकथा में हैं।

६ — शर्करा का बना हुत्रा सूकर के त्राकार का खिलौना।

यह ऋर्थ किसी चीनी ग्रन्थ में है जिसे मैंने देखा नहीं है पर ऋध्यापक

धर्मानन्द कौशांबीजी के द्वारा ज्ञात हुन्ना है।

व्याधि की निरृत्ति के लिए भगवान् महावीर के वास्ते आविका रेवती के द्वारा दी गई भिन्ना का भगवती में शतक १५ में वर्णन है। उस भिन्ना-वस्तु के भी दो त्र्यर्थ पूर्व काल से चले त्र्याए हैं । जिनको टीकाकार त्र्राभयदेव ने निर्दिष्ट्रकिया है। एक ऋर्थ मॉस-परक है जब कि दूसरा वनस्पतिपरक है। अपने-अपने सम्प्रदाय के नायक बुद्ध और महावीर के द्वारा ली गई भिद्धा वस्तु के सूचक सूत्रों का माँसपरक तथा निर्मास परक ऋर्थ दोनों परम्परा में किया गया है यह वस्तु ऐतिहासिकों के लिए विचारप्रेरक है। दोनों में फर्क यह है कि एक परम्परा में मौंस के अतिरिक्त अनेक अर्थों की सृष्टि हुई है जब कि दूसरी परम्परा में माँस के ऋतिरिक्त मात्र वनस्पति ही ऋर्थ किया मया है।

8

बुद्धभोष श्रादि लेखकों ने जिन ग्रनेक श्रयों की ग्रपने ग्रपने प्रन्यों में नोंध की है श्रीर जो एक श्रजीव श्रये उस पुराने चीनी प्रन्य में भी मिलता है—यह सब केवल उस समय की ही कल्पनास्तृष्टि नहीं है पर जान पड़ता है कि बुद्धभोष श्रादि के पहले ही कई शताब्दियों से बौद्ध-परम्परा में बुद्ध ने स्कर-माँस खाया था या नहीं, इस मुद्दे पर प्रवल मतभेद हो गया था श्रीर जुदे-जुदे व्याख्याकार श्रपनी-श्रपनी कल्पना से श्रपने-श्रपने पल्ल का समर्थन करते थे। बुद्धभोप श्रादिने तो उन्हीं सब पल्लों की यादी भर की है।

बौद्ध परम्परा के ऊपरसचित दोनों पत्नों का लम्बा इतिहास बौद्ध वाङ्ममय में है। हम तो यहाँ प्रस्तुतोपयोगी कुछ संकेत करना ही उचित समभते हैं। पालि-पिटकों पर मदार रखनेवाला बौद्ध-पद्म स्थविरवाद कहलाता है जब कि पालि-पिटकों के ऊपर से बने संस्कृत पिटकों के ऊपर मदार बाँधनेवाला पद्ध महायान कहलाता है । महायान-परम्परा का एक प्रसिद्ध ग्रन्थ है लंकावतार जो ई० सन की प्रारम्भिक शताब्दियों में कभी रचा गया है। लंकावतार के आठवें भांस भक्तण परिवर्त नामक प्रकरण में महामति बोधिसत्त्व ने बद्ध के प्रति प्रश्न किया है कि आप माँसभन्नण के गुणदोष का निरूपण कीजिए। बहुत लोग बुद्धशासन पर त्राचेप करते हैं कि बुद्ध ने बौद्ध भिन्नकों के लिए मॉस-ग्रहण की अनुजा दी है श्रीर खुद ने भी माँस भन्नण किया है। भविष्यत में हम कैसा उपदेश करें यह श्राप कहिए । इस प्रश्न के उत्तर में बुद्ध ने उस बोधिसत्त्व को कहा है कि मला. सब प्राणियों में मैत्री-भावना रखनेवाला मैं किस प्रकार माँस खाने की अनुशा दे सकता हूँ श्रौर खुद भी खा सकता हूँ ? श्रजनता भविष्य में ऐसे मॉसलोलप कुतर्कवादी होंगे जो मुक्त पर कुठा लाञ्छन लगाकर ऋपनी माँसलोलुपता की तृप्ति करेंगे श्रीर विनय-पिटक के कल्पित श्रर्थ करके लोगों को भ्रम में डालेंगे। मैं तो सर्वथा सब प्रकार के माँस का त्याग करने को ही कहता हैं। इस मतलब का जो उपदेश लंकावतारकार ने बद्ध के मल से कराया है वह इतना अधिक युक्तिपूर्ण श्रीर मनोरंजक है कि जिसका पढ़कर कोई भी श्रभ्यासी सहज ही में यह जान सकता है कि महायान-परम्परा में माँस-भोजन विरुद्ध कैसा प्रवल आ्रान्दोलन शुरू हुआ था और उसके सामने दूसरा पत्त कितने बल से विनय-पिटकादि शास्त्रों के श्राधार पर मॉस-ग्रहण का समर्थन करता था।

करीव ई० सन् छुठी शताब्दी में शान्तिदेव नामक बीद विद्वान् हुए, जो महायान-परम्परा के ही ब्रनुगामी थे। उन्होंने 'शिद्धा-समुख्य' नामक श्रपने प्रन्थ में माँस के लेने-न-लेने की शास्त्रीय चर्चा की है। उनके सामने माँस-प्रहुख

१ देखिए अन्त में परिशिष्ट

का समर्थन करनेवाली स्थित्रवादी परम्परा के। श्रालावा कुछ महायानी प्रन्थकार भी ऐसे थे जो माँस-प्रहल्ज का समर्थन करते थे। शान्तिदेव ने श्रपने समय तक के प्रायः सभी पन्न-विपन्न के शान्तों को देखकर उनका श्रापसी विरोध दूर करने का तथा श्रपना स्पष्ट श्रमिप्राय प्रगट करने का प्रयत्न किया है। शान्तिदेव का सुकाव तो लंकावतार सुनकार की तरह माँसनिषेध की श्रोर ही है, फिर भी लंकावतार सुनकार की श्रपेन्ता उनके सामने विपन्न का साहित्य श्रोर विपन्न की दलीलों बहुत श्रिष्क थीं जिन सबकी वे राल नहीं सकते थे। इसलिए लंकावतार सुन्र के श्राधार पर माँसनिषेध का समर्थन करते हुए भी शान्तिदेव ने कुछ ऐसे श्रपनाद-स्थान बतलाए हैं जिनमें भिन्न माँस भी ले सकता है। उन्होंने कहा है कि श्रगर कोई ऐसा समर्थ भिन्न हो के जिसकी मृत्यु से समाधि-मार्ग का लोप हो जाता हो श्रीर श्रीष्य के तौर पर माँस ग्रहण करने से उसका बच जाना संभव हो तो ऐसे भिन्न के लिये माँस भी भैषण्य के तौर पर कल्प्य है।

यद्यपि शान्तिदेव ने बुद्ध का नाम लेकर भैषण्य के तौर पर माँसग्रहण करने की बात नहीं कही है फिर भी जान पड़ता है कि जो माँस-ग्रहण के पच्चपाती बुद्ध के द्वारा लिये गए सूकर माँस की बात स्त्रागे करके स्त्रपने पच्च का समर्थन करते थे उन्हीं को यह जवाब दिया गया है। शान्तिदेव ने विनय-पिटक में विहित त्रिकोटि- शुद्ध माँस स्त्रीर सहज मृत्यु से मृत प्राणी के माँसस्चक स्त्रमेक सूत्रों का तात्पर्य माँस-निषेध की दृष्टि से बतलाया है। शान्तिदेव का प्रयक्त माँसनिषधगामी होने पर भी स्त्रपवादसहिष्ण है।

बुद्धपोष, लंकावतारकार श्रौर शान्तिदेव के बीच हुए हैं।श्रौर वे स्थविरवादी भी हैं। इसलिए उन्होंने पालि-पिटकों की तथा विनय की प्राचीन परम्परा को सुरिक्त रखने का भरसक प्रयक्त किया है। इस संवित्त विवरण से पाठक समभ्र सकेंगे कि माँस के प्रहण श्रौर श्रप्रहण के विषय में बौद्ध परम्परा में कैसा ऊहापोह शरू हुआ था।

# वैदिक शास्त्रों में हिंसा-श्रहिंसा दृष्टि से श्रर्थभेद का इतिहास

सुविदित है कि वैदिक-परम्परा माँस-म्रस्यादि को अलादा मानने में उतनी सख्त नहीं है जितनी कि बौद्ध और जैन परम्परा। वैदिक यज्ञ-यागों में पशुवध को धर्म्य माने जाने का विधान आज भी शास्त्रों में है ही। इतना ही नहीं बल्कि भारत-व्यापी वैदिक परम्परा के अनुयायी कहलाने वाले अनेक जाति-दक्ष ऐसे हैं जो ब्राइस्य होते हुए भी माँस-म्रस्यादि को अन्न की तरह खादा रूप से व्यवहृत करते हैं और धार्मिक क्रियाओं में तो उसे धर्म्य रूप से स्थापित भी करते हैं।

वैदिक परम्परा की ऐसी स्थिति होने बर भी इम देखले हैं कि उसकी कहर अन्यायी श्चनेक शासाओं श्रीर उपशासाश्चों ने हिंसासच्द्रशास्त्रीय वाक्यों का अहसा-परक ऋर्य किया है ऋौर धार्मिक ऋनष्टानों में से तथा सामान्य जीवन∻यवहार में से माँस-मत्त्यादि को ग्राखादा करार करके बहिष्कृत किया है। किसी ग्राति विस्तृत परम्परा के करोड़ों श्रानयायियों में से कोई माँस को श्राखादा श्रीर श्रापास समके-यह स्वाभाविक है, पर श्रचरज तो तब होता है कि जब वे उन्हीं धर्म शास्त्र के वाक्यों का श्राहिंसापरक ऋर्थ करते हैं जिनका कि हिंसापरक श्रार्थ उसी परम्परा के प्रामाणिक श्रौर पराने दल करते हैं। सनातन परम्परा के प्राचीन सभी मीमांसक व्याख्यानकार यज्ञ-यागादि में गो, श्रज, श्रादि के वध को धर्म्य स्थापित करते हैं जब कि वैष्णव, श्रार्य समाज, स्वामी नारायण श्रादि जैसी श्रनेक वैदिक परम्पराएँ उन वाक्यों का या तो जिलकल जदा ऋहिंसापरक ऋर्थ करती हैं या ऐसा संभव न हो वहाँ ऐसे वाक्यों को प्रजिप्त कह कर प्रतिष्ठित शास्त्रों में स्थान देना नहीं चाहती। मीमांसक जैसे पुरानी वैदिक परम्परा के अनुगामी और प्रामाणिक व्याख्याकार शब्दों का यथावत ऋर्थ करके हिंसा-प्रथा से बचने के लिए इतना ही कह कर छड़ी पा लेते हैं कि कलियग में वैसे यज्ञ यागादि विधेय नहीं तब वैष्णाव. श्रार्थ-समाज श्रादि वैदिक शाखाएँ उन शब्दों का श्रर्थ ही श्रहिंसापरक करती है या उन्हें प्रविप्त मानती हैं। सारांश यह है कि ऋतिविस्तृत और ऋनेकविध ब्राचार-विचार वाली वैदिक परम्परा भी ब्रानेक स्थलों में शास्त्रीय वाक्यों का हिंसा-परक ऋर्थ करना या ऋहिंसापरक-इस मददे पर पर्याप्त मतभेद रखती है।

शतपय, तैत्तिरीय जैसे पुराने ख्रौर प्रतिष्ठित ब्राह्मण प्रन्थों मं जहाँ सोमयाग का विस्तृत वर्णन है वहाँ, ख्रज, गो, ख्रश्व ख्रादि पशुख्रों का संज्ञपन--वध करके उनके माँसादि से यजन करने का शास्त्रीय विधान है। इसी तरह पारस्करीय ग्रह्म-

१ एक प्रश्न के उत्तर में स्वामी दयानन्द ने जो सत्यार्थ प्रकाश में कहा है श्रीर जो 'दयानन्द सिद्धान्त भास्कर' पृ. ११३ में उद्धृत है उसे हम नीचे देते हैं जिससे यह भलीमौंति जाना जा सकता है कि स्वामीजी ने शब्दों को कैसा तोड़-मरोड़ कर श्राईसा दृष्टि से नया श्रार्थ किया है—

<sup>&</sup>quot;राजा न्याय-धर्म से प्रजा का पालन करे, विद्यादिका दान देने वाले यजमान और श्रान्न में, धी श्रादि का होम करना श्रश्वमेध; श्रान्न, इन्द्रियाँ, किरण (श्रीर) पृथिवी श्रादि को पवित्र रखना गोमेध, जब मनुष्य मर जाए तब उसके शरीर का विधिपूर्वक दाह करना नरमेध कहाता है।"—सत्यार्थ प्रकाश स० ११

सूत्र ऋादि में देखते हैं कि जहाँ ऋषका श्रास, २२ सूलगव कर्म २ ३ और ऋन्त्रेष्टि संस्कार का २ ४ वर्णन है वहाँ गाय, वकरा जैसे पशुद्धों के माँस-चर्बी ऋादि द्रव्य से किया सम्पन्न करने का निःसंदेह विधान है। कहना न होगा कि ऐसे माँसादि प्रधान यहा ऋौर संस्कार उस समय की याद दिलाते हैं जब कि च्रित्रय ऋौर वैश्य के ही नहीं बल्कि ब्राह्मण तक के जीवन-व्यवहार में माँस का उपयोग साधारण वस्तु थी पर ऋागे जाकर स्थिति बदल जाती है।

वैदिक-परम्परा में ही एक ऐसा प्रवल पच्च पैदा हुआ जिसने यज्ञ तथा श्राद आदि कमों में धर्म्य रूप से अनिवार्य मानी जाने वाली हिंसा का जोरों से प्रतिवाद ग्रुरू किया। श्रमण जैसी अवैदिक परंपराएँ तो हिंसक याग-संस्कार आदि का प्रवल विरोध करती हो थीं पर जब घर में ही आग लगी तब वैदिक परम्परा की पुरानी शास्त्रीय मान्यताओं की जड़ हिल गई और वैदिक परम्परा में दो पच्च पड़ गए। एक पच्च ने धर्म्य माने जाने वाले हिंसक याग-संस्कार आदि का पुराने शास्त्रीय वाक्यों के आधार पर ही समर्थन जारी रखा जब कि दूसरे पच्च ने उन्हीं वाक्यों का या तो अर्थ बदल दिया या अर्थ बिना बदले ही कह दिया कि ऐसे हिंसा-प्रधान याग तथा संस्कार किलयुग में वर्थ हैं। इन दोनों पच्चों की दलीला बाजी एवं विचारसरणी की बोधप्रद तथा मनोरंजक कुश्ती हमें महाभारत में जगह-जगह देखने को भिलती हैं।

श्रनुशासन<sup>२ ४</sup> श्रौर श्रश्वमेधीय<sup>२ ६</sup> पर्व इसके लिए खास देखने योग्य हैं। महाभारत के श्रलावा मत्स्य<sup>२ ५</sup> श्रौर भागवत<sup>२ ६</sup> श्रादि पुराण भी हिंसक याग विरोधी वैदिक पत्त की विजय की साच्ची देते हैं। कलियुग में वर्ज्य वस्तुओं का वर्णन करने वाले श्रनेक प्रन्थ हैं जिनमें से श्रादित्यपुराण,<sup>२ ६</sup> बृहन्नारदीय

२२-काग्ड ३, ऋ० ⊏-६; २३-काग्ड ६ प्रपाठक ३ २४-काग्ड ३, ४-⊏ २५-श्रनुशासन पर्व—११७ श्लो० २३

२६-ग्रश्यमेधीय पर्व--ग्र॰ ६१ से ६५; नकुलाख्यान ग्र॰ ६४ ग्रगस्यकृत-बीजमय यज्ञ

२७-मत्त्य-पुराण श्लो० १२१ २--भागवत-पुराण-स्कंध ७, झ० १५, श्लो० ७-११ । २६--- झादित्य पुराण जैसा कि हेमाद्रि ने उदधत किया है--- स्मृति, 3° वीर मित्रोदय 3° तथा श्रक्षपुराख 3° में श्रन्यान्य वस्तुओं के साथ यशीय गोवध, पशुवध तथा श्राह्मण के हाथ से किया जाने वाला पशु मारण भी वर्ष्य वतलाया गया है। मनुस्मृति 33 तथा महाभारत 3 में वह भी कहा गया है कि घृतमय या पिष्टमय श्रज श्रादि पशु से यज्ञ संपन्न करे पर वृथा पशु-हिंसा न करे।

हिंसक यागसूचक वाक्यों का पुराना ऋर्थ ज्यों का त्यों मानकर उनका सम-र्थन करने वाली सनातनमानस मीमांसक परंपरा हो या उन वाक्यों का ऋर्थ बद-तने वाली वैष्णव. त्रार्यसमाज त्रादि नई परम्परा हो पर वे दोनों परम्पराएँ बहुधा क्रपने जीवन-व्यवहार में माँस-मत्स्य ब्रादि से परहेज करती ही हैं। दोनों का श्चन्तर मुख्यतया पराने शास्त्रीय वाक्यों के श्चर्थ करने ही में है। सनानत मानस श्रीर नवमानस ऐसी दो परम्पराश्रों की परस्पर विरोधी चर्चा का श्रापस में एक दसरे पर भी असर देखा जाता है। उदाहरणार्थ हम वैष्णव परम्परा को लें 1 यद्यपि यह परम्परा मुख्यतया ऋहिंसक यागका ही पन्न करती रही है फिर भी उसकी विशिष्ठाद्वेतवादी रामानजीय शाखा श्रीर देतवादी माध्वशाखा में बडा श्रन्तर है। माध्वशाखा अज का पिष्टमय अज ऐसा अर्थ करके ही धर्म्य आचारों ना निर्वाह करती है जब कि रामानज शाखा एकान्त रूप से वैसा मानने वाली नहीं है। रामानज शाखा में तेंगलै श्रीर वडगलै जैसे दो भेद हैं। द्रविडियन तेंगलै शब्द का ऋर्थ है दाद्विणात्य विद्या और वडगले शब्द का ऋर्थ है संस्कृत विद्या । तेंगले शाखा वाले रामानजी किसी भी प्रकार के पश्चवध से सम्मत नहीं। इसलिए वे स्वभाव से ही गो, अज आदि का अर्थ बदल देंगे या ऐसे यहां को कलियुग बर्च्य कोटि में डाल देंगे जब कि वडगलै शाखा वाले रामानुजी वैष्णव होते हुए भी हिंसक याग से सम्मत हैं। इस तरह हमने संद्येष में देखा कि बौद्ध श्लीर वैदिक दोनों परम्परात्रों में श्रिहिंसा सिद्धान्त के श्राधार पर माँस जैसी वस्तन्त्रों की खाद्याखाद्यता का इतिहास अनेक किया-प्रतिकियाओं से रंगा हुआ है।

| 'महाप्रस्थानगमनं गोसंत्रप्तिश्च गोसंव ।   |
|-------------------------------------------|
| सौत्रामरयामपि सुराग्रहग्गस्य च संग्रहः॥'  |
| ३०—बृहन्नारदीय स्मृति ऋ० २२, क्लो० १२⊶१६  |
| ३१वीरमित्रोदय संस्कार प्रकरण पृ॰ ६६       |
| ३२—स्मृतिचन्द्रिका संस्कार–कार्ग्ड पृ० २८ |
| ३३मनुस्मृति-५,३७                          |
| ३४श्रतशासन पर्व १७७ स्हो॰ ५४              |

# सामिष-निरामिष-स्राहार का परिशिष्ट हीनयान और महायान

स्यविरवाद श्रीर महायान-ये दोनों एक ही तथागत बुद्ध को श्रीर उनके उपदेशों को मानने वाले हैं फिर भी दोनों के बीच इतना श्रिधिक श्रीर तीन विरोध कभी हुआ है जैसा दो सपत्नियों में होता है। ऐसी ही मानसिक कड़ता, एक ही भगवान महावीर को और उनके उपदेशों को मानने वाले श्वेताम्बर, दिगम्बर म्ह्रादि फिरकों के बीच भी इतिहास में पाई जाती है। यों तो भारत धर्मभूमि कहा जाता है श्रीर वस्तृतः है भी तथापि वह जैसा धर्मभूमि रहा है वैसा धर्मयुद्धभूमि भी रहा है। हम इतिहास में धर्मकलह दो प्रकार का पाते हैं। एक तो वह है जो भिन्न भिन्न सम्प्रदायों के बीच परस्पर रहा है, दूसरा वह है जो एक ही सम्प्रदाय के श्रवान्तर-भीतरी फिरकों के बीच परस्पर रहा है। पहले का उदाहरण है वैदिक श्रीर श्रवैदिक-भमणों का पारस्परिक संघर्ष जो दोनों के धर्म श्रीर दर्शन-शास्त्र में निर्दिष्ट है। दूसरे का उदाहरण है एक ही श्रीपनिषद परम्परा के ऋवान्तर भेद शाङ्कर, रामानुजीय, माध्व, वक्कमीय ऋदि फिरकों के बीच की उग्र मानसिक कटुता। इसी तरह बौद स्त्रीर जैन जैसी दोनों अमस परम्परात्रों के बीच जो मानसिक कटता परस्पर उग्र हुई उसने स्रन्त में एक ही सम्प्रदाय के श्रवान्तर फिरकों में भी श्रपना पाँव फैलाया । इसी का फल स्थविरवाद और महायान के बीच का तथा श्वेताम्बर श्रीर दिगम्बर के बीच का उम्र विरोध है।

बुद-निर्वाण के सौ वर्ष बाद वैशाली में जो संगीति हुई उसमें स्थविरवाद और महासंधिक ऐसे दो पद्म तो पड़ ही गए थे। आगे तीसरी संगीति के समय अशोक के द्वारा जब दोनों पद्मों के बीच समाधान न हुआ तो विरोध की खाई चौड़ी होने लगी। स्थविरवादियों ने महासंधिकों को 'अधर्मवादी' तथा 'पापिमचुं' कह कर बहिष्कृत किया। महासंधिकों ने भी इसका बदला चुकाना शुरू किया। कमशाः महासंधिकों में से ही महायान का विकास हुआ। महायान के प्रवक्त पुरस्कर्ता नागार्जुन ने अपने 'दशभूमि विभाषां शास्त्र में लिखा है कि जो आवक-बान और प्रत्येकयान में अर्थात् स्थविरवाद में प्रवेश करता है वह सारे साम को नष्ट कर देता है किर कभी बोधिसत्य हो नहीं पाता। नागार्जुन का कहना है कि

नरक में जाना भयप्रद नहीं है पर हीनयान में प्रवेश करना अवश्य भयप्रद है । नागार्जुन के अनुगामी स्थिरमित (ई० सन् २००-३०० के बीच ) ने अपने 'महायानावतारक शास्त्र' में लिखा है कि जो महायान की निन्दा करता है वह पापभागी व नरकगामी होता है।

वसुवन्धु ने (चौथी शताब्दी) श्रपने 'बोधि—चित्तोत्पादन—शाख्न' में लिखा है कि जो महायान के तत्त्व में दोष देखता है वह चार में से एक महान् श्रपराध—पाप करता है श्रीर जो महायान के ऊपर श्रद्धा रखता है वह चारों विष्नों को पार करता है। ऊपर जो बौद्ध हीनयान-महायान जैसे फिरकों के बीच हुई मानसिक-कटुता का उल्लेख हमने किया है वह जैन फिरकों के बीच हुई वैसी ही मानसिक कटुता के साथ तुलनीय है। जब समय, स्थान श्रीर वातावरण की समानता का ऐतिहासक दृष्टि से विचार करते हैं तब जान पड़ता है कि धर्म विषयक मानसिक कटुता एक चेपी रोग की तरह फैली हुई थी।

१ — चन्द्रगुप्त मौर्य के समय में पाटलिपुत्र में हुई वाचना के समय जैन संघ में पूर्ण ऐकमत्य का ऋभाव, बौद्ध वैशाली संगीत की याद दिलाता है।

२—ईं० सन् दूसरी शतान्दी के ब्रांत में श्वेताम्बर-दिगम्बर फिरकों का पार-स्परिक अन्तर इतना हो गया कि एक ने दूसरे को 'निह्नव' तो दूसरे ने पहले को 'जैनाभास' तक कह डाला। यह घटना हमें स्थविरवादी ख्रौर महासंधिकों के बीच होने वाली परस्पर भर्त्सना की याद दिलाती है जिसमें एक ने दूसरे को अधर्मवादी तथा दूसरे ने पहले को हीनयानी कहा।

३—हमने पहले (ए० ६१ में) ि अस श्रुतावर्णवाद-दोष के लाञ्छन का निर्देश किया है वह हमें ऊपर स्चित स्थिरमति श्रीर वसुवन्धु आदि के द्वारा हीनयानियों के ऊपर किये गए तीव्र प्रहारों की याद दिलाता है।

विशेष विवरण के लिए देखिए--

A Historical study of the terms Hinayana and Mahayana Buddhism: By Prof. Ryukan Kimura, Published by Calcutta University

### श्रचेलत्व-सचेलत्व

बौद्ध-पिटकों में जगह-जगह किसी न किसी प्रसंग में 'निगंठो नातपत्ती' 9 जैसे शब्द स्त्राते हैं । तथा 'निगंठा एकसाटका'? जैसे शब्द भी स्त्राते हैं। जैन आगमों को जानने वालों के लिए उक्त शब्दों का ग्रर्थ किसी भी तरह कठिन नहीं है। भ० महावीर ही सूत्रकृतांग 3 जैसे प्राचीन आगमों में 'नायपुत्त' रूप से निर्दिष्ट हैं । इसी तरह श्राचारांग के श्रांत प्राचीन प्रथम श्रतस्कन्ध में श्रचेलक श्रीर एक वस्त्रधारी निग्रन्थ-कल्प की भी बात श्राती है । खुद महाबीर के जीवन की चर्चा करने वाले ग्राचारांग के नवम ग्राध्ययन में भी महावीर के यहाभिनिष्कमण का वर्णन करते हुए कहा गया है कि उन्होंने शुरू में एक वस्त्र धारण किया था पर श्रमुक समय के बाद उसको उन्होंने छोड़ दिया श्रीर वे श्रचेलक बने । प बौद्ध-प्रत्यों में वर्णित 'एक शाटक निप्र'त्य' पार्श्वनाथ या महावीर की परंपरा के ही हो सकते हैं, दूसरे कोई नहीं। क्योंकि आज की तरह उस युग में तथा उससे भी पुराने युग में निर्मान्य परंपरा के ऋलावा भी दूसरी श्रवधृत श्रादि श्रनेक ऐसी परंपराएँ थीं. जिनमें नग्न श्रीर सवसन त्यागी होते थे। परन्त जब एक शाटक के साथ 'निगंठ' विशेषण आता है तब निःसंदेह रूप से बौद्ध प्रन्थ निर्धान्थ परंपरा के एक शाटक का ही निर्देश करते हैं ऐसा मानना चाहिए। यहाँ विचारणीय प्रश्न यह है कि निग्र न्थ-परंपरा में अचेत्रत्व

- १. मज्भिम० सुत्त ५६
- २. श्रंगुत्तर Vol. 8. P. 383
- ३. सूत्रकृतांग १. २. ३. २२।
- ४. श्राचारांग-विमोहाध्ययन
- ५. श्राचारांग श्र० ६

ह्यौर सचेत्रत्व ये दोनों महाबीर के जीवनकाल में ही विद्यमान थे या उनसे भी पूर्वकाल में प्रचलित पार्श्वापत्यिक परंपरा में भी थे ? महावीर ने पार्श्वापत्यिक परंपरा में ही दीजा ली थी श्रीर शरू में एक वस्त्र धारण किया था। इससे यह तो जान पडता है कि पार्श्वापित्यक परंपरा में सचेलत्व चला स्त्राता था। पर हमें जानना तो यह है कि अचेलत्व भ० महावीर ने ही निर्धान्य-परंपरा में पहले पहल दाखिल किया या पूर्ववर्ती पार्श्वापत्यिक-परंपरा में भी था. जिसकी कि महावीर ने क्रमशः स्वीकार किया । ऋाचारांग, उत्तराध्ययन जैसे प्राचीन प्रत्थों में भ० महाबीर की करू ऐसी विशेषताएँ बतलाई हैं जो पर्ववर्ती पार्श्वापत्यिक परंपरा में न थीं. उनको भ० महावीर ने ही शरू किया। भ० महावीर की जीवनी में तो इतना ही कहा गया है कि वे स्वीकृत वस्त्र का त्याग करके सर्वथा श्रुचेल बने । पर उत्तराध्ययन सूत्र में केशि-गौतम-संवाद में पार्श्वापित्यक-परंपरा के प्रतिनिधि केशी के द्वारा महाबीर के मुख्य शिष्य गौतम के सम्मुख यह प्रश्न उपस्थित कराया गया है कि भ० महावीर ने तो ऋचेलक धर्म कहा है और पार्श्वनाथ ने सचेल धर्म कहा है । जब कि दोनों का उद्देश्य एक ही है तब दोनों जिनों के उपदेश में खन्तर क्यों १ इस प्रधन से स्पष्ट है कि प्रधन-क्ती केशी श्रीर उत्तरदाता गौतम दोनों इस बात में एकमत थे कि निग्र-स्थ-परंपरा में ऋचेल धर्म म० महाबीर ने ही चलाया । जब ऐसा है तब इतिहास भी यही कहता है कि म० महावीर के पहले ऐतिहासिक यग में निर्मन्थ-परंपरा का केवल सचेल स्वरूपंथा।

म॰ महावीर ने श्रचेलता दाखिल की तो उनके वाह्य श्राप्यात्मिक व्यक्तित्व से आकृष्ट होकर अनेक पाश्वांपत्यिक और नए निर्मन्थ अचेलक भी बने । तो भी पाश्वांपत्यिक-परंपरा में एक वर्ग ऐसा भी था जो महावीर के शासन में आना तो चाहता था पर उसे सर्वथा अचेलत्व अपनी शक्ति के बाहर जँचता था । उस वर्ग की शक्ति, अशक्ति और प्रामाणिकता का विचार करके भ॰ महावीर ने अचेलत्व का आदर्श रखते हुए भी सचेलत्व का मर्यादित विधान किया और अपने संघ को पाश्वांपत्यिक परंपरा के साथ जोड़ने का रास्ता खोल दिया । इसी मर्यादा में भगवान् ने तीन से दो और दो से एक वस्त्र रखने को भी कहा है । एक वस्त्र रखनेनाले के लिए आचारांग में उपक शाटक ही

१. उत्त० २३ १३.

२. देखो पृ० ८८. टि० ४.

३. श्राचारांग ७. ४. २०६

शब्द है जैसा बौद पिटकों में भी है। इस तरह बौद पिटकों के उल्लेखों और जैन आगमों के वर्गुनों का मिलान करते हैं तो यह मानना ही पड़ता है कि पिटक और आगमों का वर्गुन सचमुच ऐतिहासिक है। यद्यपि भ० महावीर के बाद उत्तरोत्तर सचेलता की और निर्मन्यों की भृष्टित बदती गई है तो भी उसमें अचेलत्य रहा है और उसी की प्रतिष्ठा मुख्य रही है। इतनी ऐतिहासिक चर्चा से हम निम्नलिखित नतीजे पर निर्विवाद रूप से पहुँचते हैं—

१-भ० महावीर के पहले इतिहासयुग में निर्प्रन्थ-परंपरा सचेल ही थी।

२-भ० महावीर ने श्रपने जीवन के द्वारा ही निर्मन्थ-परंपरा में श्रवेलल्व दाखिल किया। श्रीर वही निर्मन्थों का श्रादर्श स्वरूप माना जाने लगा तो भी पाश्वीपित्यक-परंपरा के निर्मन्थों को श्रपनी नई परंपरा में मिलाने की दृष्टि से निर्मन्थों के मर्यादित सचेलत्व को भी स्थान दिया गया, जिससे भ० महावीर के समय में निर्मन्थ-परंपग के सचेल श्रीर श्रचेल दोनों रूप स्थिर हुए श्रीर सचेल में भी एकशाटक ही उत्कृष्ट श्राचार माना गया।

३— म॰ महाबीर के समय में या कुछ समय बाद सचेलत्व श्रीर श्रवेलत्व के पच्चपातियों में कुछ खींचातानी या प्राचीनता-श्रवांचीनता को लेकर वाद-विवाद होने लगा, तब भ॰ महावीर ने या उनके समकालीन शिष्यों ने समाधान किया कि श्रिधिकार भेद से दोनों श्राचार ठीक हैं, यद्यपि प्राचीनता की दृष्टि से तो सचेलता ही मुख्य है, पर श्रवेलता नवीन होने पर भी गुण्डुदृष्टि से मुख्य है।

सचेलता श्रीर श्रचेलता के बीच जो सामंजस्य हुश्रा था वह भी महावीर के बाद करीब दो सौ-दाई सौ साल तक बराबर चलता रहा। श्रागे दोनों पत्तों के श्राभिनिवेश श्रीर खींच्यतानी के कारण निर्धन्थ-परंपरा में ऐसी विकृतियाँ श्राई कि जिनके कारण उत्तरकालीन निर्धन्थ-बाङ्मय भी उस मुद्दे पर विकृत-सा हो गया है।

( 3 )

#### तप

बौद-िपटकों में अनेक जगह 'निगंठ' के साथ 'तपरसी', 'दीघ तपरसी' ऐसे विशेषण आते हैं, इस तरह कई बौद सुत्तों में राजग्रही आदि जैसे स्थानों में तपस्या करते हुए निर्मन्थों का वर्णन है, और खुद तथागत बुद्ध के द्वारा की गई

१. देखो पु॰ दद, टि॰ २

निर्मन्यों की तपस्या की समालोचना भी स्राती है। इसी तरह जहाँ बुद्ध ने स्रपनी पूर्व-जीवनी शिष्यों से कही वहाँ भी उन्होंने स्रपने साधना-काल में की गई कुछ ऐसी तपस्याओं का वर्णन किया है जो एक मात्र निर्मन्य-परंपरा की ही कही जा सकती हैं स्रौर जो इस समय उपलब्ध जैन स्रागमों में वर्णन की गई निर्मन्य-तपस्याओं के साथ स्रज्ञरशः मिलती हैं। स्रव हमें देखना वह है कि बौद्ध पिटकों में स्रानेवाला निर्मन्य-तपस्या का वर्णन कहाँ तक ऐतिहासिक है।

खुद शातपुत्र महावीर का जीवन ही केवल उग्र तपस्या का मूर्त स्वरूप है, जो श्राचारांग के प्रथम श्रतस्कंध में मिलता है। इसके सिवाय श्रागमों के सभी पराने स्तरों में जहाँ कहीं किसी के प्रवच्या लेने का वर्णन आता है वहाँ शरू में ही हम देखते हैं कि वह टीसित निर्ग्रन्थ तपःकर्म<sup>3</sup> का श्राचरण करता है। एक तरह से महावीर के साधसंघ की सारी चर्या ही तपोमय मिलती है। अनुत्तरोववाई आदि श्रागमों में अनेक ऐसे मुनियों का वर्णन है जिन्होंने उत्कट तप से अपने देह को केवल पंजर बना दिया है। इसके सिवाय आज तक की जैन-परंपरा का शास्त्र तथा साधु-ग्रहस्थों का आचार देखने से भी हम यही कह सकते हैं कि महावीर के शासन में तप की महिमा ऋधिक रही है और उनके उत्कट तप का श्रासर संघ पर ऐसा पड़ा है कि जैनत्व तप का दसरा पर्याय ही बन गया है। महावीर के विहार के स्थानों में ऋंग-मगध, काशी-कोशल स्थान मुख्य हैं। जिस राजगृही स्रादि स्थान में तपस्या करनेवाले निर्ग्रन्थों का निर्देश बौद प्रन्थों में त्राता है वह राजगृही ऋदि स्थान तो महावीर के साधना और उपदेश-समय के मुख्य घाम रहे हैं श्रीर उन स्थानों में महावीर का निर्ग्रन्थ-संघ प्रधान रूप से रहा है। इस तरह हम बौद्धविटकां श्रीर श्रागमों के मिलान से नीचे लिखे ।रिणाम पर पहुँचते हैं---

१—खुद महानीर श्रीर उनका निर्ग्रन्थ-संघ तपोमय जीवन के ऊपर श्राधिक भार देते थे।

२--- ऋक्न-मगध के राजग्रही ऋादि ऋौर काशी-कोशल के आवस्ती ऋादि शहरों में तपस्या करनेवाले निर्मन्य बहुतायत से विचरते ऋौर पाए जाते थे।

१. मज्भिम सु० ५६ श्रौर १४।

२ देखो पू० ५८, टि० १२

३. भगवती ६. ३३ । २. १. । ६. ६ ।

४. भगवती २. १ ।

ऊपर के कथन से महाबीर के समकालीन श्रीर उत्तरकालीन निर्धन्य-परंपरा की तपस्या प्रधान दृत्ति में तो कोई संदेह रहता ही नहीं, पर श्रव विचारना यह है कि महाबीर के पहले भी निर्धन्य-परंपरा तपस्या-प्रधान थी या नहीं ?

इसका उत्तर हमें 'हाँ' में ही मिल जाता है । क्योंकि भर महावीर ने पाश्वी-पत्थिक निर्मन्थ-परंपरा में ही दोना ली थी। श्रीर दीना के प्रारम्भ से ही तप की श्रोर भुके थे। इससे पार्श्वापत्यिक-परंपरा का तप की श्रोर कैसा भुकाव था इसका हमें पता चल जाता है। भ० पार्श्वनाथ का जो जीवन जैन प्रन्थों में वर्णित है उसको देखने से भी हम यही कह सकते हैं कि पार्श्वनाथ की निर्म्रन्थ-परंपरा तपश्चर्या-प्रधान रही। उस परंपरा में भ० महावीर ने शुद्धि या विकास का तत्त्व श्रापने जीवन के द्वारा भले ही दाखिल किया हो पर उन्होंने पहले से चली आपने वाली पार्श्वापत्यिक निर्प्रत्थ-परंपरा में तपोमार्ग का नया प्रवेश तो नहीं किया। इसका सबूत हमें दूसरी तरह से भी मिल जाता है। जहाँ बुद्ध ने अपनी पूर्व-जीवनी का वर्णन करते हुए अनेकविध तपस्याश्रों की निःसारता श्रपने शिष्यों के सामने कही है वहाँ निर्प्रन्थ तपस्या का भी निर्देश किया है। बुद्ध ने ज्ञातपुत्र महावीर के पहले ही जन्म ब्रिया था श्रीर गृहत्याग करके तपस्वी-मार्ग स्वीकार किया था। उस समय में प्रचितत ऋन्यान्य पंथों की तरह बुद्ध ने निर्धन्य पंथ को भी थोड़े समय के लिए स्वीकार किया था ऋौर ऋपने समय में प्रचलित निप्र'न्थ-तपस्या का त्राचरण भी किया था। इसीलिए जब बुद्ध ऋपनी प्रवीचरित तपस्यात्र्यों का वर्णन करते हैं, तब उसमें हबह निर्धन्थ-तपस्यात्र्यों का स्वरूप भी श्चाता है जो श्चभी जैन ग्रन्थों श्चीर जैन-परंपरा के सिवाय श्चन्यत्र कहीं देखने को नहीं मिलता । महावीर के पहले जिस निर्प्रत्थ-तपस्या का बुद्ध ने श्रानुष्ठान किया वह तपस्या पार्श्वापत्यिक निर्गन्थ-परंपरा के सिवाय ऋत्य किसी निर्प्रत्य-परंपरा की सम्भव नहीं है। क्योंकि महावीर तो श्रभी मौजूद ही नहीं थे श्रीर बुद्ध के जन्म-स्थान कपिलवस्त से लेकर उनके साधनास्थल राजगृही, गया, काशी श्रादि में पार्श्वापत्यिक निर्मन्थ-परंपरा का निर्विवाद श्रस्तित्व श्रीर प्राधान्य था। जहाँ बुद्ध ने सर्व प्रथम धर्मचक-प्रवर्तन किया वह सारनाथ भी काशी का ही एक भाग है. श्रीर वह काशी पार्श्वनाथ की जन्मभूमि तथा तपस्याभूमि रही है। श्रुपनी साधना के समय जो बुद्ध के साथ पाँच दूसरे भिद्ध थे वे बुद्ध को छोडकर सारनाथ-इसिपत्तन में ही आकर अपना तप करते थे। आश्चर्य नहीं कि वे पाँच भिन्न निर्धन्य-परपरा के ही अनुगामी हों। कुछ भी हो, पर बुद ने निर्धन्य तपस्या का.

१. देखो ए० ५८, टि० १२

भले ही थोड़े समय के लिए, श्राचरण किया था इसमें कोई संदेह ही नहीं है। श्रीर वह तपस्या पाश्वीपत्यिक निर्भन्थ-परंपरा की ही हो सकती है। इससे हम यह मान सकते हैं कि ज्ञातपुत्र महावीर के पहले भी निर्भन्थ-परंपरा का स्वरूप तपस्या-प्रधान ही था।

ऊपर की चर्चा से निर्मन्य-परंपरा की तपस्या संबंधी ऐतिहासिक रिथित यह फिलित होती है कि कम से कम पार्श्वनाथ से लेकर निर्मन्थ-परंपरा तपःप्रधान रही है और उसके तप के भुकाव को महावीर ने और भी वेग दिया है। यहाँ हमारे सामने ऐतिहासिक दृष्टि से दो प्रश्न हैं। एक तो यह कि बुद्ध ने बार-बार निर्मन्थ-तपस्थाओं का जो प्रतिवाद या खंडन किया है वह कहाँ तक सही है और उसके खंडन का श्राधार क्या है ? और दूसरा यह है कि महावीर ने पूर्व प्रचलित निर्मन्थ-तपस्या में कोई विशेषता लाने का प्रयक्त किया है या नहीं और किया है तो क्या ?

१---निर्प्रनथ-तपस्या के खंडन करने के पीछे बुद्ध को दृष्टि मुख्य यही रही है कि तप यह कायक्लेश है. देहदमन मात्र है । उसके द्वारा दुःखसहन का तो श्चभ्यास बढता है लेकिन उससे कोई श्राध्यात्मिक मुख या चित्तशुद्धि प्राप्त नहीं ! होती। बुद्ध की उस दृष्टि का हम निर्म्रन्थ दृष्टि के साथ मिलान करें तो कहना होगा कि निर्मन्थ-परंपरा की दृष्टि श्रीर बुद्ध की दृष्टि में तात्त्विक श्रंतर कोई नहीं है। क्योंकि खद महावीर श्रीर उनके उपदेश को माननेवाली सारी निर्मन्थ-परंपरा का वाङ्मय दोनों एक स्वर से यही कहते हैं र कि कितना ही देहदमन या काय-क्लेश उग्र क्यों न हो पर यदि उसका उपयोग श्राध्यात्मिक शृद्धि श्रौर चित्तक्लेश के निवारण में नहीं होता तो वह देहदमन या कायक्लेश मिथ्या है। इसका मत-लग तो यही हुन्ना कि निर्प्रन्थ-परंपरा भी देहदमन या कायक्लेश को तभी तक सार्थक मानती है जब तक उसका संबन्ध श्राध्यात्मिक श्रुद्धि के साथ हो। तब बद ने प्रतिवाद क्यों किया ? यह प्रश्न सहज ही होता है । इसका खुलासा बुद के जीवन के मुक्ताव से तथा उनके उपदेशों से मिलता है। बुद्ध की प्रकृति विशेष परिवर्तनशील और विशेष तर्कशील रही है। उनकी प्रकृति को जब उम देहदमन से संतोप नहीं हुन्ना तव उन्होंने उसे एक न्नन्त कह कर छोड़ दिया न्नौर ध्यानमार्ग, नैतिक जीवन तथा प्रज्ञा पर ही मुख्य भार दिया। उनको इसी के

१. देखो पृ० ५८, टि० १२ २. दशकै० ६. ४-४: भग० ३-१

द्वारा श्राध्यात्मिक सुख प्राप्त हुन्ना स्त्रौर उसी तत्त्व पर स्त्रपना नया संघ स्थापित किया नए सघ को स्थापित करनेवाले के लिए यह ग्रानिवार्य रूप से जरूरी हो जाता है कि वह अपने आचार-विचार संबन्धी नए भुकाव को अधिक से श्रिधिक लोकग्राह्य बनाने के लिए प्रयत्न करे श्रीर पूर्वकालीन तथा समकालीन श्रन्य सम्प्रदायों के मन्तव्यों की उग्र ब्रालोचना करे। ऐसा किए बिना कोई अपने नए संघ में अनुयायियों को न तो एकत्र कर सकता है और न एकत्र हए अनुयायियों को स्थिर रख सकता है। बह के नए संघ की प्रतिस्पर्टी अपनेक परंपराएँ मौजद थीं जिनमें निर्प्रत्थ-परंपरा का प्राधान्य जैसा-तैसा न था। सामान्य जनता स्थल-दशीं होने के कारण बाह्य उम्र तप श्रीर देहदमन से सरताता से तपस्वियों की श्रोर श्राकृष्ट होती है, यह श्रनुभव सनातन है। एक तो, पार्श्वापत्यिक निर्प्रन्थ-परं-परा के अनुयायियों को तपस्या संस्कार जन्मसिद्ध था और दसरे. महावीर के तथा उनके निर्प्रनथ-संघ के उप्र तपश्चरण के द्वारा साधारण जनता श्रमायास ही निर्प्रनथों के प्रति भुक्तिती ही थी और तपोनुष्ठान के प्रति बुद्ध का शिथिल रूख देख-कर उनके सामने प्रश्न कर बैठती थी कि आप तप को क्यों नहीं मानते । जब कि सब श्रमण तप पर भार देते हैं ? तब बढ़ को ऋपने पक्त की सफाई भी करनी थी श्रीर साधारण जनता तथा श्राधकारी एवं राजा-महाराजाश्रों को श्रापने मंतव्यों की श्रोर खींचना भी था। इसलिए उनके लिए यह श्रमिवार्य हो जाता था कि वह तप की उम्र समालोचना करें। उन्होंने किया भी ऐसा ही। वे तप की समालोचना में सफल तभी हो सकते थे जब वे यह बतलाएँ कि तप केवल कर मात्र है। उस समय अनेक तपस्वी-मार्ग ऐसे भी थे जो केवल बाह्य विविध क्लेशों में ही तप की इतिश्री समभते थे। उन बाह्य तपोमार्गों की निःसारता का जहाँ तक संबन्ध है वहाँ तक तो बुद्ध का तपस्या का खंडन यथार्थ है, पर जब आध्यात्मिक शुद्धि के साथ संबन्ध रखनेवाली तपस्यात्रों के प्रतिवाद का सवाल त्र्याता है तव वह प्रति-वाद न्यायपूत नहीं मालूम होता । फिर भी बुद्ध ने निर्प्रन्थ-तपस्यात्र्यों का खुल्लभ-ख़ल्ला अनेक बार विरोध किया है तो इसका अर्थ इतना ही समझना चाहिए कि बुद ने निर्प्रन्थ-परम्परा के दृष्टिको ए को पूर्णतया लक्ष्य में न लेकर केवल उनके बाह्य तप की त्रोर ध्यान दिया त्रौर दूसरी परंपरात्रों के खंडन के साथ निर्म्नश-परम्परा के तप को भी घसीटा। निर्प्रन्थ-परम्परा का तात्विक दृष्टिकोण कुछ भी क्यों न रहा हो पर मनुष्य-स्वभाव को देखते हुए तथा जैन ग्रन्थों में श्रानेवाले श

१ ऋंगुत्तर Vol. I. P. 220

२ उत्तरा० ऋ० १७

कतिपय वर्णनों के ब्राधार पर हम यह भी कह सकते हैं कि सभी निर्मन्य-तपस्वी ऐसे नहीं थे जो ब्रापने तप या देहदमन को केवल ब्राध्यात्मिक शुक्ति में ही चिर-तार्थ करते हों। ऐसी स्थिति में यदि बुद्ध ने तथा उनके शिष्यों ने निर्मन्य-तपस्या का प्रतिवाद किया तो वह श्रंशतः सत्य भी कहा जा सकता है।

२-दसरे प्रश्न का जवाब हमें जैन आगमों से ही मिल जाता है। बुद्ध की तरह महावीर भी केवल देहदमन का जीवन का लक्ष्य समस्रते न थे। क्योंकि ऐसे ब्रानेक-विध घोर देहदमन करनेवालों को भ० महावीर ने तापस या मिथ्या तप करनेवाला कहा है 1 । तपस्या के विषय में भी पार्श्वनाथ की दृष्टि मात्र देहदमन या कायक्लेश प्रधान न होकर आध्यात्मिक शब्दिलची थी। पर इसमें तो संदेह ही नहीं है कि निर्म्य-परम्परा भी काल के प्रवाह में पड़कर श्रीर मानव-स्वभाव की निर्वलता के अधीन होकर आज की महावीर की परंपरा की तरह मुख्यतया देह-दमन की त्रोर ही फक गई.भी त्रौर त्राध्यात्मिक लक्ष्य एक स्रोर रह गया था। भ० महावीर ने किया सो तो इतना ही है कि उस परंपरागत स्थूल तप का संबंध श्राध्यात्मिक शुद्धि के साथ श्रानिवार्य रूप से जोड दिया श्रीर कह दिया कि सब प्रकार के कायक्लोश, उपवास ऋादि शरीरेन्द्रियदमन तप हैं पर वे बाह्य तप हैं. श्रांतरिक तप नहीं । श्रान्तरिक व श्राध्यात्मिक तप तो श्रन्य ही हैं, जो श्रात्म-श्रुद्धि से ऋनिवार्य संबन्ध रखते हैं श्रीर ध्यान ज्ञान श्रादि रूए हैं। महावीर ने पार्श्वापित्यक निग्र<sup>5</sup>न्थ-परंपरा में चले त्र्यानेवाले बाह्य तप को स्वीकार तो किया पर उसे ज्यों का त्यों स्वीकीर नहीं किया बल्कि कुछ स्रंश में स्रपने जीवन के द्वारा उसमें उग्रता ला करके भी जस देहदमन का संबन्ध आभ्यन्तर तप के साथ जोड़ा और स्पष्ट रूप से कह दिया कि तप की पूर्णता तो आध्यात्मिक शुद्धि की प्राप्ति से ही हो सकती है। खुद ब्राचरण से ब्रापने कथन को सिद्ध करके जहाँ एक श्रीर महावीर ने निर्प्रन्थ-परंपरा के पूर्व प्रचितत श्रष्क देहदमन में सधार किया वहाँ दूसरी स्रोर स्रन्य अमण-परंपरास्त्रों में प्रचलित विविध देहदमनों को भी स्रपूर्ण तए स्त्रोर मिथ्या तप बतलाया । इसलिए यह कहा जा सकता है कि तयोमार्ग में महावीर की देन खास है और वह यह कि केवल शरीर और इन्द्रियदमन में समा जानेवाले तप शब्द के श्रर्थ को श्राध्यात्मिक शक्कि में उपयोगी ऐसे सभी उपायों तक विस्तृत किया। यही कारण है कि जैन आगमों में पद-पद पर आभ्यन्तर और बाह्य दोनों प्रकार के तपों का साथ-साथ निर्देश आता है।

१. भगवती ३. १ । ११. ६ ।

२ उत्तरा० ३०

बुद्ध को तप की पूर्व परंपरा छोड़कर ध्यान-समाधि की परंपरा पर ही ऋषिक भार देना था जब कि महावीर को तप की पूर्व परंपरा बिना छोड़े भी उसके साथ आध्यात्मिक शुद्धि का संबन्ध जोड़कर ही ध्यान-समाधि के मार्ग पर भार देना था। यही दोनों की प्रवृत्ति श्रीर प्रक्रपणा का मुख्य श्रन्तर था। महावीर के श्रीर उनके शिष्टों के तपस्वी-जीवन का जो समकालीन जनता के उपर श्रसर पड़ता था उससे बाधित होकर के बुद्ध को श्रपने भिद्धुसङ्घ में श्रनेक कहे नियम दाखिल करने पड़े जो बौद्ध विनय-पिटक को देखने से मालूम हो जाता हैं। तो भी बुद्ध ने कभी बाह्य-तप का पच्चपात नहीं किया बल्कि जहाँ प्रसंग श्राया वहाँ उसका परिहास ही किया। खुद बुद्ध की इस शैली को उत्तरकालीन सभी बौद्ध लेखकों ने श्रपनाया है फलतः श्राज हम यह देखते हैं कि बुद्ध का देहदमन-विरोध बौद्ध संघ में सुकुमारता में परिण्यत हो गया है, जब कि महावीर का बाह्य तपोजीवन जैन-परंपरा में केवल देहदमन में परिण्यत हो गया है जो कि दोनों सामुदायिक प्रकृति के स्वा-भाविक दोध हैं, न कि मूलपुरुषों के श्रादर्श के दोष।

(8)

### श्राचार-विचार

तथागत बुद्ध ने श्रपने पूर्व-जीवन का वर्णन करते हुए श्रनेकिविष श्राचारों का वर्णन किया है, जिनको कि उन्होंने खुद पाला था,। उन श्राचारों में श्रनेक श्राचार ऐसे हैं जो केवल निर्मन्थ-परंपरा में ही प्रतिद्ध हैं श्रीर इस समय भी वे श्राचार श्राचारांग, दरावैकालिक श्रादि प्राचीन सूत्रों में निर्मन्थ के श्राचार रूप से विश्वित हैं। वे श्राचार संचेप में ये हैं-नमत्व-वक्षधारण न करना, 'श्राइए भदन्त!' 'एसे रहिये भदन्त!' ऐसा कोई कहे तो उसे मुना-श्रनमुना कर देना, सामने लाकर दी हुई भिद्या का, श्रपने उद्देश्य से बनाई हुई भिद्या का, श्रीर दिये गए निमन्त्रण का श्रस्वीकार; जिस वर्तन में रसोई पकी हो उसमें से सीधी दी गई भिद्या का तथा खल श्रादि में से दी गई भिद्या का श्रस्वीकार; जीमते हुए दो में से उठकर एक के द्वारा दी जाने वाली भिद्या का, गर्भिणी स्त्री के द्वारा दी हुई भिद्या का श्रीर पुरुपों के साथ एकान्त में स्थित ऐसी स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का

 उदाहरसार्थ-वनस्पति आ्रादि के जन्तुओं की हिंसा से बचने के सिए चतुर्मास का नियम-बौद्ध संघनो परिचय पृ० २२। अस्वीकार; जहाँ बीच में कुता जैसा प्राणी खड़ा हो, मिस्स्पाँ भिन्मिनाती हों वहाँ से भिन्ना का अस्वीकार; मस्य माँस 'शराव आदि का अस्वीकार; कभी एक घर से एक कोर, कभी दो घर से दो कोर आदि की मिन्ना लेना, तो कभी एक उपवास, कभी दो उपवास आदि करते हुए पन्द्रह उपवास तक भी करन्, दाड़ी-मूखों का लुंचन करना, खड़े होकर और उक्कड़ आसन पर बैठकर तप करना; स्नान का सर्वथा त्याग करके शरीर पर मल धार्य करना, इतनी सावधानी से जाना-आना कि जलबिंदुगत या अन्य किसी सूक्ष्म जन्तु का धात न हो, सख्त शीत में खुले रहना अज्ञ और अशिष्ट लोगों के थूके जाने, धूल फेंकने, कान में सलाई घुसड़ने आदि पर रुष्ट न होना ।

बौद्ध प्रत्थों में वर्षित उक्त श्राचारों के साथ जैन श्रागमों में वर्षिन किये गए निर्मन्थ-श्राचारों का मिलान करते हैं तो इसमें संदेह नहीं रहता कि बुद्ध की समकालीन निर्मन्थ-परंपरा के वे ही श्राचार थे जो श्राज भी श्रच्रशः स्थूल रूप में जैन-परंपरा में देखे जाते हैं। तब क्या श्राश्चर्य है कि महावीर की पूर्वकालीन पार्श्वापिक-परंपरा भी उसी श्राचार का पालन करती हो। श्राचार का कलेवर भले ही निष्पाण हो जाए पर उसे धार्मिक जीवन में से च्युत करना श्रीर उसके स्थान में नई श्राचारपणाली स्थापित करना यह काम सर्वथा विकट है। ऐसी स्थित में भ० महावीर ने जो बाह्याचार निर्मन्थ-परंपरा के लिये श्रपनाया वह पूर्वकालीन निर्मन्थ परंपरा का ही था, ऐसा माने तो कोई श्रच्युक्ति न होगी; श्रातएव सिद्ध होता है कि कम से कम पार्श्वनाथ से लेकर सारी निर्मन्थ-परंपरा के श्राचार एक से ही च त श्राए हैं।

( U.)

बौद पिटकान्तर्गत 'दीघनिकाय' श्रीर 'संयुत्त निकाय' में निर्म्नन्यों के महा-व्रत की चर्चा श्राती है। 3 'दीघनिकाय' के 'सामञ्जपत्तसुत्त' में श्रेणिक— विविसार के पुत्र श्रजातशञ्च—कुणिक ने शातपुत्र महावीर के साथ हुई श्रपनी मुलाकात का वर्णन बुद्ध के समज्ञ किया है, जिसमें शातपुत्र महावीर के मुख से

१. सूत्रकृताङ्ग २-२-२६ में निर्मन्य भिद्ध का स्वरूप वर्षित है। उसमें उन्हें 'श्रमज्जमंसासियों'—श्रयात् मद्य-माँस का सेवन न करने वाला—कहा है। निस्सेदेह निर्मन्य का यह श्रीत्सर्गिक स्वरूप है जो बुद्ध के उक्त कथन से वुलनीय है।

२. दीघ० महासीहनाद सत्त० ८ । दरावै० ऋ० ५.: ऋाचा० २. १.

३. दीघ सु॰ २ । संयुत्तनिकाय Vol 1. p. 66

;

कहलाया है कि निर्मन्य चतुर्यामसंवर से संयत होता है, ऐसा ही निर्मन्य यतालमा स्नौर स्थितात्मा होता है। इसी तरह संयुत्तनिकाय के 'देवदत्त संयुत्त' में निक नामक व्यक्ति ज्ञातपुत्र महाबीर को लक्ष्य में रख कर बुद्ध के सम्मुख कहता है कि वह ज्ञातपुत्र महाबीर दयालु, कुशल स्नौर चतुर्यामयुक्त हैं। इन बौद उल्लेखों के स्नाधार से हम इतना जान सकते हैं कि लुद बुद के समय में श्रौर इसके बाद मी (बौद पिटकों ने स्नन्तिम स्वरूप प्राप्त किया तब तक भी) बौद्ध परंपरा महाबीर को श्रौर महाबीर के श्रम्य निर्मन्यों को चतुर्यामयुक्त समक्तती रही। पाठक यह बात जान लें कि याम का मतलब महाबत है जो योगशास्त्र (२. ३०) के श्रमुतार यम भी कहलाता है। महाबीर की निर्मन्य-परंपरा ग्राज तक पाँच महाबतधारी रही है श्रौर पाँच महाबती रूप से ही शास्त्र में तथा व्यवहार में प्रसिद्ध है। ऐसी स्थिति में बौद्ध-मन्यों में महाबीर श्रीर श्रम्य निर्मन्यां का चतुर्महाबतधारी रूप से जो कथन है उसका क्या श्रर्थ है ? यह प्रशन श्रपने श्राप ही पैदा होता है।

इसका उत्तर हमें उपलब्ध जैन त्रागमीं से मिल जाता है। उपलब्ध श्रागमों में भाग्यवश श्रानेक ऐसे प्राचीन स्तर सरिवत रह गए हैं जो केवल महावीर-समकालीन निर्प्रन्थ-परंपरा की स्थिति पर ही नहीं बल्कि पूर्ववती पाश्वी-पत्यिक निर्प्रन्थ-परंपरा की स्थिति पर भी स्पष्ट प्रकाश डालते हैं। 'भगवती' श्रीर 'उत्तराध्ययन' जैसे श्रागमों में वर्णन मिलता है कि पाश्वीपत्यिक निर्प्रनथ-जो चार महावतयुक्त थे उनमें से अपनेकों ने महावीर का शासन स्वीकार करके उनके द्वारा उपदिष्ट पाँच महावतोंको धारण किया और पुरानी चतुर्महा-व्रत की परंपराको बदल दिया । जब कि कुछ ऐसे भी पार्श्वापत्यिक निर्प्रन्थ रहे जिन्होंने ऋपनी चतर्महावृत की परंपरा को ही कायम रखा? । चार के स्थान में पाँच महावतों की स्थापना महावीर ने क्यों की-श्रौर कब की यह भी ऐतिहासिक सवाल है। क्यों की-इस प्रश्न का जवाब तो जैन प्रन्थ देते हैं. पर कब की-इसका जवाब वे नहीं देते । श्रहिंसा, सत्य, श्रासत्य, श्रारिप्रह इन चार यामों---महावर्तों की प्रतिष्ठा भ० पार्श्वनाथ के द्वारा हुई थी पर निर्प्रन्थ परंपरा में क्रमशः ऐसा शैथिल्य स्त्रा गया कि कुछ निर्धन्य स्त्रेगरिग्रह का स्त्रर्थ संग्रह न करना इतना ही करके जियों का संबह या परिग्रह बिना किए भी उनके सम्पर्क से ऋपरिग्रह का भंग समझते नहीं थे। इस शिथिलता को दर करने के लिए भ० महाबीर ने बहा-चर्य वत को श्रपरिग्रह से श्रलग स्थापित किया श्रीर चतुर्थ वत में शुद्धि खाने का

१. 'उत्थान' महावीरांक ( स्था॰ जैन कॉन्फरेन्स, मुंबई ) पृ॰ ४६ । २. वडी

प्रयत्न किया। महावीर ने ब्रह्मचर्यव्रत की अपरिग्रह से पृथक् स्थापना अपने तीस वर्ष के लम्बे उपदेश काल में कब की यह तो कहा नहीं जा सकता पर उन्होंने यह स्थापना ऐसी बलपूर्वक की कि जिसके कारण अगली सारी निर्मन्य-परपरा पंच महाव्रत की ही प्रतिष्ठा करने लगी, और जो इने-गिने पार्श्वापत्थिक निर्मन्य महावीर के पंच महाव्रत शासन से अलग रहे उनका आगे कोई अस्तित्व ही न रहा। अगर बौद्ध पिटकों में और जैन-आगमों में चार महाव्रत का निर्देश व वर्णन न आता तो आज यह पता भी न चलता कि पाश्वापत्थिक निर्मन्य-परपरा कभी चार महाव्रत वाली भी थी।

ऊपर की चर्चा से यह तो ऋपने ऋाप विदित हो जाता है कि पार्श्वापत्यक निर्मन्थ-परंपरा में दीचा लेनेवाले ज्ञातपुत्र महावीर ने खुद भी शुरू में चार ही महात्रत धारण किये थे, पर साम्प्रदायिक स्थित देखकर उन्होंने उस विषय में कभी न कभी सुधार किया । इस सुधार के विरुद्ध पुरानी निर्मन्थ-परंपरा में कैसी चर्चा या तर्क-वितर्क होते थे इसका ऋाभास हमें उत्तराध्ययन के केशि-गौतम संवाद से मिल जाता है, जिसमें कहा गया है कि कुछ पार्श्वापत्यिक निर्मन्थों में ऐसा वितर्क होने लगा कि जब पार्श्वनाथ और महावीर का ध्येय एक मात्र मोच्च ही है तब दोनों के महात्रत विषयक उपदेशों में ऋत्तर क्यों ? इस उधेड़-बुन को केशी ने गौतम के सामने रखा और गौतम ने इसका खुलासा किया । केशी प्रसन्न हुए और महावीर के शासन को उन्होंने मान लिया । इतनी चर्चा से हम निम्मलिखित नतीजे पर सरलता से ऋा सकते हैं—

१ - महावीर के पहले, कम से कम पार्श्वनाथ से लेकर निर्मन्थ-परंपरा में चार मंहावतों की ही प्रथा थी, जिसको भ० महावीर ने कभी न कभी बदला श्रौर पाँच महावत रूप में विकासत किया। वही विकासत रूप ग्राज तक के सभी जैन फिरकों में निर्विवादरूप से मान्य है श्रौर चार महावत की पुरानी प्रथा केवल प्रन्थों में ही सुराहित है।

२—खुद बुद श्रौर उनके समकालीन या उत्तरकालीन सभी बौद भिद्धु निर्मन्थ-परंपरा को एक मात्र चतुर्महाब्रतयुक्त ही समक्षते थे श्रौर महाबीर के पंच-महाब्रतसंबन्धी श्रांतरिक सुधार से वे परिचित न थे। जो एक बार खुद ने कहा श्रौर जो सामान्य चनता में प्रसिद्धि थी उसी को वे श्रुपनी रचनाश्रों में दोहराते गए।

बुद्ध ने ऋपने संघ के लिए पाँच शील या व्रत सुख्य बतलाए हैं, जो संख्वा की दृष्टि से तो निर्मन्थ-परंपरा के यमों के साथ मिलते हैं पर दोनों में थोड़ा

१ उत्तरा० २३, ११–१३, २३–२७, इत्यादि ।

अन्तर है। अन्तर यह है कि निर्प्रन्थ-परंपरा में अपरिग्रह पंचम व्रत है जब कि बौद्ध परंपरा में मदादि का त्याग पाँचवाँ शीख है।

यहाँ एक प्रश्न यह भी होता है कि क्या खुद महावीर ने ब्रह्मचर्य रूप से नए बत की खिंछ की या अन्य किसी परंपरा में प्रचित्तत उस व्रत को अपनी निर्धन्य-परंपरा में स्वतंत्र स्थान दिया ? सांख्य-योग-परंपरा के पुराने से पुराने स्तरों में तथा स्मृति आदि ग्रन्थों में हम आहिंसा आदि पांच-यमों का ही वर्षान पाते हैं। इसिलए निर्ण्यपूर्वक तो कहा नहीं जा सकता कि पहले किसने पाँच महाब्रतों में ब्रह्मचर्य को स्थान दिया ?

यद्यपि बौद्ध ग्रन्थों में बार-बार चतुर्याम का निर्देश स्त्राता है पर मूल पिटकों में तथा उनकी श्रद्धकथाओं में चतुर्याम का जो श्रर्थ किया गया है वह गलत तथा श्चास्पष्ट है। १ ऐसा क्यों हुआ होगा ? यह प्रश्न आए बिना नहीं रहता। निर्प्रन्थ-परंपरा जैसी ऋपनी पड़ोसी समकालीन श्रीर श्रति प्रसिद्ध परंपरा के चार यमों के बारे में बौद्ध ग्रन्थकार इतने श्रनजान हों या श्रास्पष्ट हों यह देखकर श्रारू श्रारू में क्राश्चर्य होता है पर हम जब साम्प्रदायिक स्थिति पर विचार करते हैं तब वह श्चानरज गायब हो जाता है। इर एक सम्प्रदाय ने दूसरे के प्रति पूरा न्याय नहीं किया है। यह भी सम्भव है कि मूल में बुद्ध तथा उनके समकालीन शिष्य चतुर्याम का पूरा और सच्चा अर्थ जानते हों। वह अर्थ सर्वत्र प्रसिद्ध भी था इसलिए उन्होंने उसको बतलाने की श्रावश्यकता समभी न हो पर पिटकों की क्यों-ज्यों संकलना होती गई त्यों-त्यों चतुर्याम के श्रर्थ स्पष्ट करने की श्रावश्यकता माल्यम हुई । किसी बौद्ध भिन्न ने कल्पना से उसके ऋर्थ की पूर्ति की, वही ऋषे ज्यों की त्यों पिटकों में चली आई और किसी ने यह नहीं सोचा कि चतर्याम का यह श्चर्य निर्प्रन्थ-परंपरा को सम्मत है या नहीं ? बौदों के बारे में भी ऐसा विपर्यास जैनों के द्वारा हुन्ना कहीं-कहीं देखा जाता है। <sup>२</sup> किसी सम्प्रदाय के मन्तव्य का पूर्ण सच्चा स्वरूप तो उसके ग्रन्थों श्रीर उसकी परंपरा से जाना जा सकता है।

#### ( ६ ) उपोसय-पौषध

इस समय जैन परंपरा में पौषध-व्रत का श्राचरण प्रचलित है। इसका प्राचीन इतिहास जानने के पहले हमें इसका वर्तमान स्वरूप संत्रेप में जान लेना चाहिए। पौषधवत रहस्थों का व्रत है। उसे स्त्री श्रीर पुरुष दोनों ग्रहण करते हैं। जो

१. दीघ० मु० २ । दीघ० समंगला प्र० १६७

२. सूत्रकृतांग १ २ २. २४--२८ ।

पौषधवत का प्रहण करता है वह किसी एकान्त स्थान में या धर्मस्थान में अपनी शक्ति श्रीर रुचि के श्रनुसार एक, दो या तीन रोज श्रादि की समय मर्योदा बाँध करके दुन्यवी सब प्रदृत्तियों को छोड़कर मात्र धार्मिक जीवन व्यतीत करने की प्रतिशा करता है। वह चाहे तो दिन में एक बार भिद्धा के तौर पर श्रशनपान लाकर खा-पी सकता है या सर्वथा उपवास भी कर सकता है। वह गृहस्थ-योग्य वेषभूषा का त्याग करके सायु-योग्य परिधान धारण करता है। संद्येप में यों कहना चाहिए कि गौषधवत लेनेवाला उतने समय के लिए साधु-जीवन का उम्मेदवार बन जाता है।

यहस्थों के त्रंगीकार करने थोग्य बारह वर्तों में से पौषध यह एक वर है जो ग्यारहवाँ वर्त कहलाता है। त्रागम से लेकर क्षभी तक के समग्र जैनशास्त्र में पौषधवत का निरूपण अवश्य आता है। उसके आचरण व आसेवन की प्रथा भी बहुत प्रचलित है। कुल भी हो हमें तो यहाँ ऐतिहासिक दृष्टि से पौषधवत के संबन्ध में निम्नलिखित प्रश्नों पर क्रमशः एक-एक करके विचार करना है—

- (१) भ० महावीर की समकालीन श्रौर पूर्वकालीन निर्म्रन्थ-परंपरा में पौषध-इत प्रचलित था या नहीं ? श्रौर प्रचलित था तो उसका स्वरूप कैसा रहा ?
- (२) बौद्ध स्त्रीर दूसरी श्रमण परंपरास्त्रों में पीषध का स्थान क्या था ! स्त्रीर वे पीषध के विषय में परस्पर क्या सोचते थे !
- (३) पौपधवत की उत्पत्ति का मूल क्या है ? त्रौर मूल में उसका बोधक शब्द कैसा था ?
- (१) उपासकदशा नामक श्रंगसूत्र जिसमें महावीर के दस मुख्य शावकों का जीवनहृत्त है उसमें त्रानन्द त्रादि सभी शावकों के द्वारा पौपधशाला में पौषध लिये जानेका वर्णन है इसी तरह भगवती-शातक १२, उद्देश्य १ में शंख शावक का जीवनहृत्त है। शंख को भ० महावीर का पक्का शावक वतलाया है और उसमें कहा है कि शंख ने पौपधशाला में श्रशन श्रादि छोड़कर ही पौपघ लिया था जब कि शंख ने पौपधशाला में श्रशन सहित पौपघ लिया था। इससे इतना तो स्पष्ट है कि पुराने समय में भी लान-पान सहित और लान-पान रहित पौपघ लेने की प्रधा थी। उपर्युक्त वर्णन ठोक भ० महावीर के समय का है या वाद का इसका निर्णय करना सहज नहीं है। तो भी इसमें बौद्ध ग्रन्थों से ऐसे संकेत मिलते हैं जिनसे यह निर्विवाद रूप से कहा जा सकता है कि बुद्ध के समय में निर्धन्य-परंपरा में पौषध वत लेने की प्रथा थी और सो भी श्राज के जैसी और भगवती श्रादि में वर्षित शंख श्रादि के पौषध जैसी थी क्योंकि श्रंगुक्तर निकाय में १ बुद्ध ने स्वयं

१ श्रंगुत्तरनिकाव Vol. I. P, 206

विशाला नाम की श्रपंनी परम उपासिका के सम्मुल तीन प्रकार के उपोसय का वर्णन किया है—उपोसय शब्द निर्मन्य-परंपरा के पौषघ शब्द का पर्याय मात्र है—१. गोपालक-उपोसय, २ निगंठ उपोसय श्रोर ३ श्रायं उपोसय।

इनमें से जो दूसरा 'निगंठ उपोसथ' है वही निर्ध्रन्थ-परम्परा का पौषध है। यद्यपि बद्ध ने तीन प्रकार के उपोसथ में से श्रार्थ उपोसथ को ही सर्वोत्तम बतलाया है, जो उनको ऋपने संघ में ऋभिमत था, तो भी जब 'निगंठ उपोसथ' का परि-हास किया है, उसकी ब्रिट बतलाई है तो इतने मात्र से हम यह वस्तुस्थिति जान सकते हैं कि बद्ध के समय में निर्धन्य-परंपरा में भी पौपध-उपोषय की प्रथा प्रच-लित थी। 'श्रंगत्तर निकाय' के उपोसथ वाले शब्द बुद्ध के मूँह से कहलाये गए हैं वे चाहे बुद्ध के शब्द न भी हों तब भी इतना तो कहा जा सकता है कि 'श्रंग्र त्तर निकाय' को वर्तमान रचना के समय निर्मन्थ उपोषथ अवस्य प्रचलित था श्रीर समाज में उसका खासा स्थान था। पिटक की वर्तमान रचना श्रशोक से श्रवांचीन नहीं है तब यह तो स्वयं सिद्ध है कि निर्धन्य-परंपरा का उपोषथ उतना पराना तो ऋवश्य है। निर्मन्थ-परम्परा के उपोषथ की प्रतिष्ठा धार्मिक जगत् में इतनी श्रवश्य जमी हुई थी कि जिसके कारण बौद्ध लेखकों को उसका प्रतिवाद करके श्रपनी परम्परा में भी उपोपथ का श्रस्तित्व है ऐसा बतलाना पड़ा। बौद्धों ने ऋपनी परंपरा में उपोपथ का मात्र ऋस्तित्व ही नहीं बतलाया है पर उन्होंने उसे 'ऋार्य उपोसथ' कह कर उत्क्रष्ट रूप से भी प्रतिपादन किया है और साथ ही निर्मन्थ-परंपरा के उपोषथों को ब्रिटिपूर्ण भी बतलाया है। बौद्ध-परंपरा में उपोषथ वत का प्रवेश श्राकस्मिक नहीं है बल्कि उसका श्राधार पराना है। महावीर-सम-कालीन और पूर्वकालीन निर्मन्थ-परंपरा में उपोषथ या पौपध वत की बड़ी महिमा थी जिसे बुद्ध ने अपने दंग से अपनी परंपरा में भी स्थान दिया और बतलाया कि दूसरे सम्प्रदायवाले जो उपोपथ करते हैं वह त्र्यार्य नहीं है पर मैं जो उपोपथ कहता हूँ वही ऋार्य है। इसलिए 'भगवती' ऋौर 'उपासकदशा' की पौपय विषयक हकीकृत को किसी तरह अर्वाचीन या पीछे की नहीं मान सकते।

(२) यद्यपि श्राजीवक-परंपरा में भी पौषध का स्थान होने की सम्भावना होती है तो भी उस परंपरा का साहित्य हमारे सामने वैसा नहीं है जैसा बौद्ध श्रीर निर्फ़र्य-परंपरा का साहित्य हमारे सामने हैं। इसलिए पौषध के श्रस्तित्व के बारे में बौद्ध श्रीर निर्फ़र्य-परम्परा के विषय में ही निश्चयपूर्वक कुळ कहा जा सकता है। हम जिस 'श्रंगुत्तर निकाय' का ऊपर निर्देश कर श्राए हैं उसमें उपोषध के संक्ष्य में विस्तृत वर्णन है उसका सिद्धास सार यों है—

"श्रावस्ती नगरी में कभी विशाखा नाम की उपासिका उपोषथ लेकर बुद्ध के पास श्राई श्रीर एक श्रोर बैठ गई तब उस विशाखा को संबोधित करके बुद्ध कहते हैं कि "हे विशाखे ! पहला उपोषथ गोपालक कहलाता है । जैसे सायंकाल में खाले गायों को चराकर उनके मालिकों को वापस सौंपते हैं तब कहते हैं कि श्राज श्रमुक जगह में गायें चरीं, श्रमुक जगह में पानी पिया श्रीर कल श्रमुक श्रमुक स्थान में चरेंगी श्रीर पानी पिएँगी इत्यादि । वैसे ही जो होग उपोषथ ले करके खान-पान की चर्चा करते हैं कि श्राज हमने श्रमुक खाया, श्रमुक पिया श्रीर कल श्रमुक चीज खायेंगे, श्रमुक पान करेंगे इत्यादि । ऐसा कहनेवालों का श्रर्थात् उपोषथ लेकर उस दिन की तथा श्रमले दिन की खान-पान विषयक चर्चा करने वालों का उपोषथ गोपालक उपोपथ कहलाता है ।

"निर्यन्थ अमरा अपने-अपने आवकों को बुलाकर कहते हैं कि हर एक दिशा में इतने योजन से ऋागे जो प्राणी हैं उनका दंड--हिंसक व्यापार-छोड़ो तथा सब कपड़ों को त्याग कर कही कि मैं किसी का नहीं हैं और मेरा कोई नहीं है इत्यादि ! देखो विशाखे ! वे निर्धन्थ-श्रावक ग्रामक योजन के बाद न जाने का निश्चय करते हैं श्रीर उतने योजन के बाद के प्राणियों की हिंसा को त्यागते हैं तब साथ ही वे मर्यादित योजन के अन्दर आनेवाले प्राणियों की हिंसा का त्याग नहीं करते इससे वे प्रागातिपात से नहीं बचते हैं। श्रतएव हे विशाखे ! मैं उन निर्प्रन्थ-आवकों के उपोषथ को प्राखातिपातयक्त कहता हैं। इसी तरह, जब वे आवक कहते हैं कि में अकेला हैं, मेरा कोई नहीं है, मैं किसी का नहीं हैं तब वे यह तो निश्चय ही जानते हैं कि अमक मेरे माता-पिता हैं, अमक मेरी स्त्री है. अमक पत्र आदि परिवार है। वे जब मन में श्रपने माता-पिता श्रादि को जानते हैं श्रोर साथ ही कहते हैं कि मैं अनेला हैं, मेरा कोई नहीं, तब स्पष्ट ही, हे विशाखे ! वे उपोपथ में मुघा बोलते हैं। इस तरह गोपालक और निर्प्रन्थ दोनों उपोपथ कोई विशेष लाभदायक नहीं हैं। परन्त मैं जिस उपोष्थ को करने के लिए उपदेश करता हूँ वह आर्थ उपोषथ है और अधिक लाभदायक होता है। क्योंकि मैं उपोषथ में बद्ध, धर्म ग्रौर संघ, शील ग्रादि की भावना करने को कहता हैं जिससे चित्त के क्लेश चीए होते हैं। उपोषथ करनेवाला अपने सामने श्रर्हत का श्रादर्श रख करके केवल एक रात. एक दिवस तक परिमित त्याग करता है और महान श्रादशों की स्मृति रखता है। इस प्रयत्न से उसके मन के दोष अपने आप दर हो जाते हैं। इसलिए वह आर्थ उपोषथ है और महाफलदायी भी है।

'श्रंगुत्तर निकाय' के उपर्युक्त सार से इम इतना मतलब तो निकाल ही

सकते हैं कि उसमें बद्ध के मख से बौद्ध परंपरा में प्रचितत उपोषथ के स्वरूप की तो प्रशंसा कराई गई है और बाकी के उपोषधों की निन्दा कराई गई है। यहाँ हमें ऐतिहासिक हिन्द से देखना मात्र इतना ही है कि बद्ध ने जिस गोपालक उपोषथ और निर्मन्थ उपोषथ का परिहास किया है वह उपोषथ किस-किस परंपरा के थे ? निर्प्रत्थ उपोषथ रूप से तो निःसंदेह निर्प्रत्थ-परंपरा का ही उपोषथ लिया गया है पर गोपालक उपोष्य रूप से किस परम्परा का उपोष्य लिया है ? यही प्रश्न है । इसका उत्तर जैन-परंपरा में प्रचलित पौषध-विधि श्रीर पौषध के प्रकारों को जानने से भिल-भाँ ति मिल जाता है। जैन श्रावक पौषध के दिन भोजन करते भी हैं इसी को लक्ष्य में रखकर बद्ध ने उस साशन पौषध को गोपालक उपोषथ कहकर उसका परिहास किया है। जैन श्रावक ऋशनत्याग पर्वक भी पौषध करते हैं श्रीर मर्यादित समय के लिए वस्त्र-श्रलंकार, कुटुम्ब-संबन्ध स्त्रादि का त्याग करते हैं तथा श्रमक हद से आगं न जाने का संकल्प भी करते हैं इस बात को लक्ष्य में रखकर बद्ध ने उसे निर्म्नश्च उपोपथ कहकर उसका मलौल किया है। कल भी हो पर बौद्ध श्रीर जैन ग्रन्थां के तलनात्मक श्रभ्ययन से एक बात तो निश्चयपर्वक कही जा सकती है कि पौषध व उपोषध की प्रथा जैसी निर्प्रन्थ-परंपरा में थी वैसी बुद्ध के समय में भी बौद्ध-परम्परा में थी श्रीर यह प्रथा दोनों परम्परा में श्राज तक चली श्राती है।

भगवती शतक ८, उद्देश ५ में गौतम ने महावीर से प्रश्न किया है कि गोशालक के शिष्य आजीवकों ने कुछ स्थिवरों (जैन-भिन्नुआं) से पूछा कि उपाश्रय में सामियक लेकर बैठे हुए श्रावक जब अपने वस्त्रादिका त्याग करते हैं और स्त्री का भी त्याग करते हैं तब उनके वस्त्राभरण आदिको कोई उठा ले जाए और उनकी स्त्री से शोई संसर्ग करे फिर सामायिक पूरा होने के बाद वे श्रावक अगर अपने कपके-अलंकार आदि को खोजते हैं तो क्या अपनी ही वस्तु खोजते हैं कि आरों की १ इसी तरह जिसने उस सामायिक वाले श्रावकों की त्यक्त स्त्री का संग किया उसने उन सामायिक वाले श्रावकों की ही स्त्री का संग किया या अन्य की स्त्री का ?

इस प्रश्न का महावीर ने उत्तर यह दिया है कि सामायिक का समय पूरा होने के बाद चुराए वस्त्रादिको खोजनेवाले आवक अपने ही वस्त्र आदि खोजते हैं, दूसरे के नहीं। इसी तरह स्त्री संग करनेवाले ने भी उस सामायिकधारी आवक की ही स्त्री का संग किया है ऐसा मानना चाहिए, नहीं कि अन्य की स्त्री का। क्योंकि आवक ने मर्यादित समय के लिए वस्त्र-आभूषण-आदि का मर्यादित स्याग किया था; मन से विज्ञकुत्त ममस्त्र छोड़ा न था। इस गौतम-महावीर के प्रकातित से इतना तो स्पष्ट है कि निर्प्रत्थ-आवक के सामायिक व्रत के विषय में ﴿ जो पौषध वत का ही प्राथमिक रूप है ) जो ऋाजीवकों के द्वारा परिहासमय पूर्वपन्न भग० श० ८, उ० ५ में देखा जाता है वही दूसरे रूप में ऊपर वर्णन किये गए ऋंगुत्तरनिकाय गत गोपालक श्रीर निर्मन्थ उपोषथ में प्रति-विवित हम्रा जान पडता है। यह भी हो सकता है कि गोशालक के शिष्यों की तरफ से भी निर्प्रत्थ आवकों के सामाधिकादि बत के प्रति श्राचीप होता रहा हो और उसका उत्तर भगवती में महावीर के द्वारा दिलाया गया हो। श्याज हमारे सामने गोशालक की श्राजीवक-परम्परा का साहित्य नहीं है पर वह एक अमण-परम्परा थी ग्रीर ऋगने समय में प्रवल भी थी तथा इन परम्पराश्ची के श्राचार-विचारों में अनेक बातें बिलकल समान थीं। यह सब देखते हुए धेसा भी मानने का मन हो जाता है कि गोशालक की परम्परा में भी सामायिक-उपोपथादिक वृत प्रचलित रहे होंगे । इसीलिए गोशालक ने या उसके अनुया-यियों ने बद्ध के श्रनयायियों की तरह निर्धन्थ-परम्परा के सामायिक-पौषध श्रादि वतों को निःसार बताने की हिन्द से उनका मखौल किया होगा। कुछ भी हो पर इम देखते हैं कि महावीर के मख से जो जवाब दिलाया गया है वह बिलकल जैन मंतन्य की यथार्थता को प्रकट करता है। इतनी चर्चा से यह बात सरलता से समक्त में आ जाती है कि अमगा-परंपरा की प्रसिद्ध तीनों शाखाओं में पौपध या उपापथ का स्थान अवश्य था और वे परंपराएँ आपस में एक दसरे की प्रथा को कटान्न-हिन्द से देखती थीं श्रीर श्रपनी प्रथा का श्रेष्ठत्व स्थापित काती थीं।

(३) संस्कृत शब्द 'उपवसय' है, उसका पालि रूप उपोसय है और प्राक्त रूप पोसह तथा पोसध है। उपोसथ और पोसह दोनों शब्दों का मूल तो उपवसथ शब्द ही है। एक में व का उ होने से उपोसथ रूप की निष्पत्ति हुई है, जब कि दूसरे में उ का लोप और थ का ह तथा थ होने से पोसह और पोसध शब्द वने हैं। आगे पालि के उपर से अर्थ संस्कृत जैसा उपोपथ शब्द व्यवहार में आया जब कि पोसह तथा पोसध शब्द संस्कृत के दौंचे में दलकर अनुकम से पौषध और प्रीपध रूप से व्यवहार में आये। संस्कृत प्रधान वैदिक-परम्परा में, यद्यपि उपवसथ शब्द शास्त्रों में प्रसिद्ध है तथापि पालि उपोसथ के उपर से बना हुआ उपोषथ शब्द भी वैदिक लोक-व्यवहार में व्यवहृत होता है। जैन-परम्परा जब तक मात्र प्राकृत का व्यवहार करती थी तब तक पोसह तथा पोसध शब्द ही व्यवहार में रहे पर संस्कृत में व्याव्याएं जिल्ली जाने के समय से श्वेताम्बरीय व्याख्याकारों ने पोसह शब्द का मूल बिना जाने ही उसे पौषध रूप से संस्कृत

किया। जो दिगम्बर व्याख्याकार हुए उन्होंने पौषघ ऐसा संस्कृत रूप न श्रपनाकर पोसघ का प्रौषघ ही संस्कृत रूप व्यवद्वत किया। इस तरह हम देखते हैं कि एक ही उपवसय शब्द जुदे-जुदे लौकिक प्रवाहों में पड़कर उपोषय, पोसह, पोसघ, पौषध, प्रौषघ ऐसे श्रनेक रूपों को धारण करने लगा। वे सभी रूप एक ही कुडम्ब के हैं।

पोसह श्रादि शब्दों का मात्र मूल ही एक नहीं है पर उसके विभिन्न श्रयों के पीछे रहा हन्ना भाव भी एक ही है। इसी भाव में से पोसह या उपोसथ वत की उत्पत्ति हुई है। वैदिक-परंपरा यज्ञ-यागादिको मानने वाली श्रातप्रव देवों का यजन करने वाली है। ऐसे खास-खास यजनों में वह उपवास वत को भी स्थान देती है। श्रमावास्या श्रीर पौर्णमासी को वह 'उपवसथ' शब्द से व्यवहृत करती है। क्योंकि उन तिथियों में वह दर्शपौर्णमास नाम के यहाँ का विधान करती है । तथा उसमें उपवास जैसे वृत का भी विधान करती है। सम्भवतः इसलिए वैदिक परंपरा में श्रमावस्या श्रौर पौर्णमासी-उपवस्थ कहलाती हैं। श्रमण-परंपरा वैदिक परंपरा की तरह यज्ञ-याग या देवयजन को नहीं मानती। जहाँ वैदिक परंपरा यज्ञ-यागादि व देवयजन द्वारा श्राध्यात्मिक प्रगति वतलाती है. वहाँ श्रमण-परंपरा श्राध्यात्मिक प्रगति के लिए एक मात्र श्चात्मशोधन तथा स्वरूप-चिन्तन का विधान करती है। इसके लिए अमरा-परंपरा ने भी मास की वे ही तिथियाँ नियत की जो वैदिक-परंपरा में यज के लिए नियत थीं। इस तरह श्रमण-परंपरा ने श्रमावास्या श्रीर पौर्णमासी के दिन उपवास करने का विधान किया। जान पडता है कि पन्द्रह रोज के ऋत्तर को धार्मिक हास्ट से लम्बा सम्भक्तर उसने बीच में ऋष्टमी को भी उपवास पूर्वक धर्मचिन्तन करने का विधान किया । इससे अमण्यरंपरा में ऋष्टमी तथा पूर्णिमा और ऋष्टमी तथा ऋमावास्या में उपवास-पूर्वक ऋात्मचिन्तन करने की प्रथा चल पडी २ । यही प्रथा बौद्ध-परंपरा में 'उपोसथ' श्रीर जैनधर्म पर-म्परा में 'पोसह' रूप से चली खाती है। परम्परा कोई भी हो सभी खपनी-खपनी दृष्टि से ग्रारम-शान्ति ग्रीर प्रगति के लिए ही उपवास-त्रत का विधान करती है। इस तरह हम दर तक सोचते हैं तो जान पड़ता है कि पौपव वत की उत्पत्ति का मूल श्रमल में श्राध्यात्मिक प्रगति मात्र है। उसी मूल से कहीं एक रूप में तो कहीं दूसरे रूप में उपवसय ने स्थान प्राप्त किया है।

१. कात्यायन श्रीतसूत्र ४. १५. ३५.।

२. उपासकदशांग श्र० १. 'पोसहोववासस्स' शब्द की टीका.

श्रव भी एक प्रश्न तो बाकी रह ही जाता है कि क्या वैदिक-परंपरा में से भमण-परंपरा में उपोसय या पोसह वृत श्राया या भमण परंपरा के जगर से वैदिक परंपरा ने उपवसथ का श्रायोजन किया ? इसका उत्तर देना किसी तरह सहज नहीं है। हजारों क्यों के पहले किस प्रवाह ने किसके जगर श्रासर किया इसे निश्चित रूप से जानने का हमारे पास कोई साधन नहीं है। फिर भी हम हतना तो कह ही सकते हैं कि वैदिक-परंपरा का उपवसथ प्रेय का साधन माना गया है, जब कि अमण-परंपरा का उपोसथ या पोसह श्रेय का साधन माना गया है। विकास कम की हष्टि से देखा जाए तो मनुष्य-जाति में प्रेय के बाद श्रेय की कल्पना श्राई है। यदि यह सच हो तो श्रमण-परंपरा के उपवास या पोसह की प्रथा कितनी ही प्राचीन क्यों न हो, पर उसके जपर वैदिक परंपरा के उपवसथ यज्ञ की छाप है।

# ( 0 )

### भाषा-विचार

महावीर समकालीन श्रीर पूर्वकालीन निर्मन्थ-परंपरा से संबन्ध रखनेवाली श्रानेक बातों में भाषा-प्रयोग, त्रिदंड श्रीर हिंसा श्रादि से विरित का भी समावेश होता है। बौद्ध-पिटकों श्रीर जैन-श्रागमों के तुलनात्मक श्रध्ययन से उन मुद्दों पर काफी प्रकाश पड़ता है। हम यहाँ उन मुद्दों में से एक-एक लेकर उस पर विचार करते हैं:—

'मिल्फिम निकाय के 'श्रमयराज सुत' में भापा-प्रयोग सम्बन्धी चर्चा है। उसका संचिप्त सार यों है—कमी श्रमयराज कुमार से ज्ञातपुत्र महावीर ने कहा कि तुम तथागत बुद्ध के पास जाश्रो श्रीर प्रश्न करो कि तथागत श्रप्रिय वचन बोल सकते हैं या नहीं ? यदि बुद्ध हाँ कहें तो वह हार जाएँगे, क्योंकि श्रप्रिय-भाषी बुद्ध कैसे ? यदि ना कहें तो पूछना कि तो फिर भदन्त ! श्रापने देवदत्त के बारे में श्रप्रिय कथन क्यों किया है कि देवदत्त दुर्गतिगामी श्रीर नहीं सुधरने योग्य है ?

ज्ञातपुत्र की शिद्धा के श्रनुसार श्रम्भयराज कुमार ने बुद्ध से प्रश्न किया तो बुद्ध ने उस कुमार को उत्तर दिया कि बुद्ध श्रप्रिय कथन करेंगे या नहीं यह बात एकान्त रूप से नहीं कही जा सकती। बुद्ध ने श्रपने जवाब में एकान्त रूप से श्रप्रिय कथन करने का स्वीकार या श्रस्त्रीकार नहीं करते हुए यही बतलाया कि श्रगर श्रप्रिय भी हितकर हो तो बुद्ध बोल सकते हैं परन्तु जो श्राह्मिकर होगा वह भले ही सत्य हो उमे बुद्ध नहीं बोलोंगे। बुद्ध ने बचन का

विवेक करते हुए बतलाया है कि जो वचन श्रासत्य हो वह प्रिय हो या श्राप्रिय, बुद्ध नहीं बोलते। जो वचन सत्य हो पर श्राहितकर हो तो उसे भी नहीं बोलते। परन्तु जो वचन सत्य हो वह प्रिय या श्राप्रिय होते हुए भी हितहिष्ट से बोलना हो तो उसे बुद्ध बोलते हैं। ऐसा वचन-विवेक सुन कर श्राभयराज कुमार बुद्ध का उपासक बनता है।

शातपुत्र महावीर ने श्रमयराज कुमार को बुद्ध के पास चर्चा के लिए भेजा होगा या नहीं यह कहा नहीं जा सकता, पर मिक्सिमिनकाय के उक्त सूत्र के आधार पर हम इतना तो निर्विवाद रूप से कह सकते हैं कि जब देवदत्त बुद्ध का विरोधी बन गया श्रीर चारों श्रोर यह बात फैली कि बुद्ध ने देवदत्त को बहुत कुछ अप्रिय कहा है जो कि बुद्ध के लिए शोभा नहीं देता, तब बुद्ध के समकालीन या उत्तरकालीन शिष्यों ने बुद्ध को देवदत्त की निन्दा के श्रपवाद से मुक्त करने के लिए 'श्रमयराज कुमारमुत्त' की रचना की। जो कुछ हो, पर हमारा प्रस्तुत प्रश्न तो निर्मन्थ-परंपरा संबन्धी भाषा-प्रयोग का है।

निर्प्रनथ-परंपरा में साधन्त्रों की भाषा-समिति सप्रसिद्ध है। भाषा कैसी श्रीर किस दृष्टि से बोलनी चाहिए इसका विस्तृत और सुक्ष्म विवेचन जैन आगमों में भी श्राता है। हम उत्तराध्ययन श्रीर दशवैकालिक श्रादि श्रागमों में श्राई हुई भाषा-समिति की चर्चा को उपर्युक्त श्रभयराजकमारसूत की चर्चा के साथ मिलाते हैं तो दोनों में तत्त्वतः कोई अन्तर नहीं पाते । अब प्रश्न यह है कि जैन-आगमों में श्रानेवाली भाषा-समिति की चर्चा भाव-विचार रूप से महावीर की समकालीन श्रीर पूर्वकालीन निर्प्रन्थ-परंपरा में थी या नहीं ? इस यह तो जानते ही हैं कि महावीर के सम्मुख एक परानी व्यवस्थित निर्मन्थ-परम्परा थी जिसके कि वे नेता हुए । उस निर्गन्थ-परम्परा का श्रृत-साहित्य भी था जो 'पूर्व' के नाम से प्रसिद्ध है । श्रमणुत्व का मुख्य श्रंग भाषा-व्यवहारमुलक जीवन-व्यवहार है । इसलिए उसमें भाषा के नियम स्थिर हो जाएँ यह स्वाभाविक है। इस विषय में महावीर ने कोई सधार नहीं किया है। श्रीर दशवैकालिक श्रादि श्रागमों की रचना महावीर के थोड़े समय बाद हुई है। यह सब देखते हुए इसमें संदेह नहीं रहता कि भाषा-समिति की शाब्दिक रचना भले ही बाद की हो पर उसके नियम-प्रतिनियम निर्ध न्थ-परंपरा के खास महत्त्व के खांग थे। श्रीर वे सब महावीर के समय में श्रीर उनके पहले भी निर्मन्थ-परम्परा में स्थिर हो गए थे। कम से कम हम इतना तो कह ही सकते हैं कि जैन-न्यागमों में वर्णित भाषा-समिति का स्वरूप बौद्धग्रन्थों से उधार लिया हुआ नहीं है। वह पुरानी निर्धन्य-परंपरा के भाषा-समिति विषयक मन्तव्यों का निदर्शक मात्र है।

### ( দ ) স্থিত**্ত**

बद ने तथा उनके शिष्यों ने कायकर्म, वचन कर्म श्रीर मनःकर्म ऐसे त्रिविध कर्मों का बन्धन रूप से प्रतिपादन किया है। इसी तरह उन्होंने प्राणातिपात. मुपावाद श्रादि दोषों को श्रानर्थ रूप कहकर उनकी विरित को लाभलायक प्रति-पाटित किया है तथा संवर अर्थात पापनिरोध और निर्जरा अर्थात् कर्मचय को भी चारित्र के स्नंगरूप से स्वीकार किया है। कोई भी चारित्रलज्ञी धर्मोपदेशक उपर्यक्त मन्तव्यों को विना माने श्रपना श्राध्यात्मिक मन्तव्य लोगों को समभा नहीं सकता । इसलिए स्नन्य श्रमणों की तरह बुद्ध ने भी उपर्युक्त मंतव्यों का स्वीकार व प्रति-पादन किया हो तो यह स्वाभाविक ही है। परन्तु हम देखते हैं कि बौद्ध पिटकों में बुद्ध ने या त्रौद्ध-भिद्धत्र्यों ने ऋपने उपर्युक्त मंतव्यों को सीधे तौर से न वतलाकर द्रविड-प्राणायाम किया है । क्योंकि उन्होंने ऋपना मंतव्य वतलाने के पहले निर्धन्थ परंपरा की परिभाषात्रों का श्रीर परिभाषात्रों के पीछे रहे हुए भावों का प्रतिवाद किया है और उनके स्थान में कहीं तो मात्र नई परिभाषा बतलाई है और कहीं तो निर्धन्थ-परंपरा की अपेचा अपने जुदा भाव व्यक्त किया है। उदाहरसार्थ-निर्मन्थ-परंपरा त्रिविधकर्म के लिए कायदंड, वचनदंड श्रीर मनोटंड १ जैसी परिभाषा का प्रयोग करती थी और स्त्राज भी करती है। उस परिभाषा के स्थान में बुद्ध इतना ही कहते हैं कि मैं कायदंड, वचनदंड श्रीर मनोदंड के बदले कायकर्म, वचनकर्म श्रीर मनःकर्म कहता हूँ। श्रीर निर्प्रत्थों की तरह कायकर्म की नहीं पर मन की प्रधानता मानता हूँ। ३ इसी तरह बद्ध कहते हैं कि महाप्राणातिपात श्रीर मुषावाद श्रादि दोषों को मैं भी दोष मानता हैं पर उसके कुफल से बचने का रास्ता जो मैं बतलाता हूँ वह निर्मन्थों के: बतलाए रास्ते से बहत श्रन्छा है। बुद्ध संवर श्रीर निर्जरा को मान्य रखते हुए मात्र इतना ही कहते हैं कि मैं भी उन दोनों तत्त्वों को मानता हूँ पर मैं निर्म्नशो की तरह निर्जरा के साधन रूप से तप का स्वीकार न करके उसके साधन रूप से शील, समाधि श्रीर प्रशा का विधान करता हूँ।

जुदे-जुदे बौद्ध-प्रन्थों में श्राये हुए उपर्युक्त भाव के कथनों के ऊपर से यह बात सरताता से समक्त में श्रा सकती है कि जब कोई नया सुधारक या विचारक

१. स्थानांग-तृतीय स्थान स्० २२०

२. मिंफमिनिकाय सु० ५६।

३ अंगुत्तर vol. I. p. २२०.

श्रपना स्वतंत्र मार्ग स्थापित करता है तब उसको या तो पुरानी परिभाषाश्रों के स्थान में कुछ नई सी परिभापाएँ गइनी पड़ती हैं या पुरानी परिभाषाश्रों के पीछे रहे हुए पुरानी परंपराश्रों के भावों के स्थान में नया भाव बतलाना पड़ता है। ऐसा करते समय जाने या श्रनजाने वह कभी-कभी पुराने मतों की समीचा करता है। उदाहरणार्थ ब्राह्मण श्रीर वज्र जैसे शब्द वैदिक-परंपरा में श्रमुक भावों के साथ प्रसिद्ध थे। जब बौद्ध, जैन श्रादि श्रमण-परपराश्रों ने श्रमना सुधार स्थापित किया तब उन्हें ब्राह्मण श्रीर यज्ञ जैसे शब्दों को लेकर भी उनका भाव श्रपने सिद्धान्तानुसार बतलाना पड़ा। इससे ऐतिहासिक तथ्य इतना तो निर्ववाद रूप से फलित होता है कि जिन परिभाषाश्रों श्रीर मन्तव्यों की समालोचना नया सुधारक या विचारक करता है, वे परिभाषाणुँ श्रीर वे मन्तव्य जनता में प्रतिष्ठित श्रीर गहरी जड़ जमाए हुए होते हैं, ऐसा बिना हुए नये सुधारक या विचारक को उन पुरानी परिभाषाश्रों का श्राक्षय लेने की या उनके श्रन्दर रहे हुए रह पुराने भावों की समालोचना करने की कोई जरूरत ही नहीं होती।

यदि यह विचारसरणी ठीक है तो हम इतना अवश्य कह सकते हैं कि कायदंड आदि त्रिविध दंडों की, महान् प्राणातिपात आदि दोगों से दुर्गतिरूप फल पाने की तथा उन टोगों की विरित से सुफल पाने की और तप के द्वारा निर्जरा होने की तथा संवर के द्वारा नया कर्म न आने की मान्यताएँ निर्यन्य-परंपरा में वहत रूढ हो गयी थीं, जिनका कि बीद भिक्ष सच्चा-फ्रुटा प्रतिवाद करते हैं।

निर्धन्थ-परंपरा की उपर्युक्त परिभाषाएँ और मान्यताएँ मात्र महावीर के द्वारा पहले पहल चलाई हुई या स्थापित हुई होतीं तो बौद्धों को इतना प्रवल सच-फूठ प्रतिवाद करना न पड़ता। स्पष्ट है कि त्रिदंड की परिभाषा और सँवर-निर्जरा आदि मंतव्य पूर्वकालीन निर्धन्थ-परंपरा में से ही महावीर को विरास्त में मिले थे।

हम बौद अन्यों के साथ जैन आगमों की तुस्तनात्मक चर्चा से यहाँ इतना ही कहना चाहते हैं कि जैन आगमों में जो कायरंड आदि तीन दंडों के नाम आते हैं और तीन दंडों की निवृत्ति का अनुक्रम से कायगुप्ति, वचनगुप्ति और मनोगुप्ति रूप से विधान आता है तथा नवतत्वों में संवर निर्जरा का जो वर्णन है तथा तप को निर्जरा का साधन माना गया है और महाप्राणातिपात, मृषावाद आदि दोषों से बहे आपाय का कथन आता है वह सब निर्जन्थ-परंपरा की परिमाण और विचार विषयक प्राचीन सम्पत्ति है।

१. उत्तराध्ययन ग्रा० २५; ग्रा० १२ ४१, ४२, ४४; धम्मपद वर्ग २६।

बौद्ध-िपटकों तथा जैन-प्रत्यों को पड़नेवाला सामान्य श्रम्यासी केवल यही जान पाता है कि निर्मन्य-परंपरा ही तथ को निर्जय का साधन माननेवाली है परन्तु वास्तव में यह बात नहीं है। जब हम सांक्य-योग-परंपरा को देखते हैं तब मालूम पड़ता है कि योग-परंपरा भी निर्जरा के साधन रूप से तप पर उतना ही भार देती श्राई है जितना भार निर्मन्य-परंपरा उस पर देती है। यही कारण है कि उपलब्ध योग-सूत्र के रचियता पतंजिल ने ब्रम्य साधनों के साथ तप को भी किया-योग रूप से गिनाया है (२-१) इतना ही नहीं चित्क पतञ्जिल ने किया-योग में तप को ही प्रथम स्थान दिया है।

इस सूत्र का भाष्य करते हुए व्यास ने सांख्य-योग्य-परंपरा का पूरा श्रमिप्राय प्रगट कर दिया है। व्यास कहते हैं कि जो योगी तपस्वी नहीं होता वह पुरानी चित्र-विचित्र कर्म-वासानाश्चों के जाल को तोड नहीं सकता। व्यास का प्ररानी वासनात्रों के भेदक रूप से तप का वर्शन श्रीर निर्श्य-परंपरा का पराण कर्मी की निर्जरा के साधन रूप से तप का निरूपण-ये दोनों श्रमण-परंपरा की तप संबन्धी प्राचीनतम मान्यता का वास्तविक स्वरूप प्रगट करते हैं। बुद्ध को छोडकर सभी श्रमण-परंपरात्रों ने तप का त्राति महत्त्व स्वीकार किया है। इससे हम यह भी समभ सकते हैं कि ये परंपराएँ श्रमण क्यों कहलाई ? मूलक में श्रमण का श्रर्थ ही तप करनेवाला है। जर्मन विद्वान विन्टरनित्स ठीक कहता है कि श्रामणिक-साहित्य वैदिक-साहित्य से भी पुराना है जो जुदे-जुदे रूपों में महा-भारत, जैनागम तथा बौद्ध-पिटकों में सरिचत है। मेरा निजी विचार है कि सांख्य-योग-परंपरा श्रपने विशाल तथा मल श्रर्थ में सभी श्रमण-शाखाश्रों का संग्रह कर लेती है। श्रमण-परंपरा के तप का भारतीय-जीवन पर इतना श्रधिक प्रभाव पड़ा है कि वह किसी भी प्रान्त में, किसी भी जाति में श्रौर किसी भी फिरके में सरखता से देखा जा सकता है। यही कारण है कि बुद्ध तप का प्रतिवाद करते हुए भी 'तप' शब्द को छोड़ न सके । उन्होंने केवल उस शब्द का श्रर्थ भर श्रपने श्रभिप्रायानकल किया है।

( ) (

## लेश्या-विचार

वैदिक-परंपरा में चार वर्णों की मान्यता धीरे-धीरे जन्म के ऋाधार पर स्थिर हो गई थी। जब वह मान्यता इतनी सख्त हो गई कि ऋान्तरिक योग्यता रखता हुऋा भी एक वर्णों का व्यक्ति ऋन्य वर्णों में या ऋन्य वर्णोयोग्य धर्मकार्य में प्रविष्ट हो नहीं सकता था। तत्र जन्मसिद्ध चार वणों की मान्यता के विरुद्ध गुणकर्मसिद्ध चार वर्ण की मान्यता का उपदेश व प्रचार श्रमण वर्ग ने वह जोरों से किया, यह बात इतिहास-प्रसिद्ध है।

बुद श्रीर महावीर दोनों कहते हैं कि जन्म से न कोई ब्राक्कण है, न चृत्रिय है, न सुद्र है। ब्राह्मणादि चारों कम से ही माने जाने चाहिए इत्यादि । अमग्ण-धर्म के पुरस्कर्ताश्रों ने ब्राह्मण-परंपरा प्रचलित चतुर्विच वर्ण-विभाग को गुण-कर्म के श्राधार पर स्थापित तो किया पर वे इतने मात्र से संतुष्ट न हुए। श्रच्छे बुरे गुण-कर्म की भी श्रमेक कलाएँ होती हैं। इसलिए तदनुसार भी मनुष्य जाति का वर्गांकरण करना श्रावश्यक हो जाता है। श्रमण-परंपरा के नायकों ने कभी ऐसा वर्गांकरण किया भी है। पहले किसने किया सो तो मालूम नहीं पड़ता पर बौद-अन्थों में दो नामों के साथ ऐसे वर्गांकरण की चर्चा श्राति है। 'दीघ-निकाय' में श्राजीवक मंखित गोशालक के नाम के साथ ऐसे वर्गांकरण को छु: श्रमिजाति रूप से निर्देष्ट किया है, जब कि श्रंगुत्तर निकाय में पुरणकस्सव के मन्तव्य रूप से ऐसे वर्गांकरण का छु: श्रमिजाति रूप से कथन है । ये छु: श्रमिजातियां श्रथवा मनुष्यजाति के कर्मानुसार कलाएँ इस प्रकार हैं—कृष्ण, नील, लोहित-रक्त, हरिद-पीत, श्रुक्त, परम शुक्त । इन छु: प्रकारों में सारी मनुष्यजाति का श्रच्छे-बुरे कर्म की तीव्रता-मन्दता के श्रनुसार समावेश कर दिया है।

श्राजीवक परंपरा श्रीर पुरस्कत्सय की परंपरा के नाम से उपर्युक्त हुः श्रामेजातियों का निर्देश तो बौद्ध-मन्य में श्राता है पर उस विषयक निर्मन्य-परंपरा संबन्धी मन्तव्य का कोई निर्देश बौद्ध-मन्य में नहीं है जब कि पुराने से पुराने केन मन्यों में । निर्मन्य-परंपरा का मन्तव्य सुरिद्धित है। निर्मन्य-परंपरा छः श्रामि-जातियों को लेश्या शब्द से व्यवद्धत करती श्राई है। वह कृष्ण, नील, कापोत, तेज, पद्म श्रीर शुक्ल ऐसी छः लेश्याश्रों को मान कर उनमें केवल मनुष्यजाति का हो नहीं बल्कि समग्र प्राणी जाति का ग्रुण-कर्मानुसार समावेश करती है। लेश्या का श्रर्थ है विचार, श्रध्यवसाय व परिणाम। क्रूर श्रीर क्रूरतम विचार कृष्ण लेश्या है श्रीर शुभ श्रीर शुभतर विचार श्रुक्त लेश्या हैं। बीच की लेश्याएँ विचारात श्रशुभता श्रीर शुभता का विविध मिश्रण मात्र है।

१. उत्तराध्ययन २५. ३३ । धम्मपद २६. ११ । मुत्तनिपात ७. २१

२. त्रंगुत्तर निकाय vol. III p.383

३. भगवती १. २. २३ । उत्तराध्ययन ग्र० ३४ ।

बुद ने पुरण्कस्सप की छु: श्रमिजातियों का वर्णन श्रानन्द से मुनकर कहा है कि मैं छु: श्रमिजातियों को तो मानता हूँ पर मेरा मन्तव्य दूसरों से जुदा है। ऐसा कह करके उन्होंने कृष्ण श्रीर शुक्ल ऐसे दो मेदों में मनुष्यजाति को विमाजित किया है। कृष्ण श्रयांत् नीच, दिद, दुर्भग श्रीर शुक्ल श्रयांत् उश्च, सम्प्रस्न, सुमग। श्रीर पीछे कृष्ण प्रकार वाले मनुष्यों को तथा शुक्ल प्रकार वाले मनुष्यों को तीन-तीन विभागों में कर्मानुसार बांटा है। उन्होंने कहा है कि रंग-वर्ण कृष्ण हो या शुक्ल दोनों में श्रव्छे बुरे गुण्-कर्म वाले पाए जाते हैं। जो विलक्त कृत् हैं वे कृष्ण हैं, जो श्रव्छे कर्म वाले हैं वे श्रुक्त हैं श्रीर जो श्रव्छे कर्म वाले हैं वे श्रुक्त हैं श्रीर जो श्रव्छे बुरे से परे हैं वे श्रश्च क्वाय्या कुछ पुरानी परंपरा से श्रवता की है जैसी कि योगशास्त्र में पाई जाती है। जैन-प्रन्थों में ऊपर वर्णित छः लेश्याश्रों का वर्णन तो है ही जो कि श्राजीवक श्रीर पुरण्कस्सप के मन्तव्यों के साथ विशेष साम्य रखता है पर साथ ही बुद्ध के वर्गांकरण से या योग-शास्त्र के वर्गांकरण से मिलता-जुलता दूसरा वर्गांकरण भी जैन-प्रन्थों में श्राता है। '

उपर्युक्त चर्चा के क्रपर से हम निश्चयपूर्वक इस नतीजे पर नहीं श्रा सकते कि लेश्याश्रों का मंतव्य निर्श्नेन्थ-परंपरा में बहुत पुराना होगा। पर केवल जैन-ग्रन्थां के श्राधार पर विचार करें श्रीर उनमें श्रानेवाली द्रव्य तथा भाव लेश्या की श्रनेक विधि प्ररूपणाश्रों को देखें तो हमें यह मानने के लिए बाधित होना पड़ता है कि भले ही एक या दूसरे कारण से निर्ग्रन्थ-सम्मत लेश्याश्रों का वर्गींकरण बौद्ध-प्रन्थों में श्राया न हो पर निर्ग्रन्थ-परंपरा श्राजीवक श्रीर पुरख-कस्सप की तरह श्रपने ढंग से गुण कर्मानुसार छुः प्रकार का वर्गींकरण मानती थी। यह सम्भव है कि निर्ग्रन्थ-परम्परा की पुरानी लेश्या विषयक मान्यता का श्रयले निर्ग्रन्थों ने विशेष विकास व स्पष्टीकरण किया हो श्रीर मूल में गुण-कर्म रूप लेश्या जो भाव लेश्या कही जाती है उसका संबन्ध द्रव्यलेश्या के साथ पीछे से जोड़ा गया हो; जैसा कि भाव-कर्म का संबन्ध द्रव्यकर्म के साथ जोड़ा जाता है। श्रीर यह भी सम्भव है कि श्राजीवक श्रादि श्रन्य पुरानी श्रमण-परंपराश्रों की छुः श्रमिजाति विषयक मान्यता को महावीर ने या श्रन्य निर्ग्रन्थों ने श्रपना कर लेश्यारूप से प्रतिपादित किया हो श्रीर उसका कुछ परिवर्तन श्रीर उसका कुछ शाब्दिक परिवर्तन एवं श्रर्थ विकास भी किया हो।

१ भगवती २६ १ । योगशास्त्र ४ ७

( 40 )

## सर्वज्ञत्व

तत्त्वज्ञान की विचारधारात्रों में सर्वज्ञत्व और सर्वटशित्व का भी एक प्रश्न है। यह प्रश्न भारतीय तत्त्वज्ञान जितना ही पराना है । इस विषय में निर्प्रन्थ-परम्परा की इतिहासकाल से कैसी धारणा रही है इस बात को जानने के लिए इमारे पास तीन साधन हैं। एक तो प्राचीन जैन श्रागम, दसरा उत्तरकालीन जैन बाङ्मय श्रीर तीसरा बौद्ध ग्रन्थ । उत्तरकालीन वाङ्मय में कभी कोई ऐसा पचकार नहीं हुन्ना जो सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व की सम्भवनीयता मानता न हो त्र्रीर जो महावीर ब्यादि तीर्थकरों में सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व का उपचरित या मात्र श्रदाजनित व्यवहार करता हो । श्रागमों में भी यही वस्त स्थापित-सी वर्णित है । महावीर श्रादि श्ररि-इंतों को जैन ऋगगम निःशंकतया सर्वज्ञ-सर्वदर्शी वर्णित करते हैं । श्रीर सर्वज्ञत्व-मर्बर्टिंगत्व की शक्यता का स्थापन भी करते हैं। इतना ही नहीं बल्कि जैन आगम उत्तरकालीन वाङमय की तरह श्रन्य सम्प्रदाय के नायकों के सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व का विरोध भी करते हैं। उदाहरणार्थ जैन आगमकार महावीर के निजी शिष्य परन्त उनसे श्रलग होकर श्रपनी जमात जमानेवाले जमालि के सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शि-त्व का परिहास करते हैं। इसी तरह वे महावीर के समकालीन उनके सहसाधक गोशालक के सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व को भी नहीं मानते: अब कि जमालि श्रौर गोशालक को उनके अनुयायी जिन, श्रिरहंत श्रीर सर्वज्ञ मानते हैं। बीद ग्रन्थों में भी ख्रन्यतीर्थिक प्रधान परुषों के वर्णन में उनके नाम के साथ सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्वसन्तक विशेषण श्रम्सर पाए जाते हैं। फेवल ज्ञातपुत्र महावीर के नाम के साथ ही नहीं बल्कि प्राणकस्सप, गोशालक स्नादि स्नन्य तीर्थकरों के नाम के साथ भी सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व सचक विशेषण उन प्रन्थों में देखे जाते हैं। इन सब साधनों के श्राधार से हम विचार करें तो नीचे लिखे परिणाम पर ह्याते हैं---

१ — जैसे श्राज हर एक श्रद्धालु श्रपने मुख्य गद्दीधर को जगद्गुरु, श्राचार्य, श्रादि रूप से बिना माने-मनवाए संतुष्ट नहीं होता श्रथना जैसे श्राधुनिक शिच्चणचेत्र में डॉक्टर श्रादि पदवियों की प्रतिष्ठा है वैसे ही पुराने समय में हर एक सम्प्रदाय श्रपने मुख्यिया को सर्वश्चसर्वदर्शी बिना माने-मनवाए संतुष्ट होता न था।

१. भगवती ६, ३२; ३७६; ६. ३३; १५.।

२. इंगुत्तर•Vol. IV,P, 429

२---जहाँ तक सम्भव हो हर एक सम्प्रदायानुयायी ऋत्य सम्प्रदाय के मुलियों में सर्वज्ञत्य-सर्वदिशित्व का निषेध करने की कोशिश करता था।

३—सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व की मान्यता की पुरानी साम्प्रदायिक कसौटी मुख्य-तया साम्प्रदायिक श्रद्धा थी।

उपर्युक्त ऐतिहासिक परिणामां से यह तो निर्विवाद सिख है कि खुद महावीर के समय में ही महावीर निर्मन्थ-परंपरा में सर्वज्ञ-सर्वदर्शी माने जाते थे । परन्तु प्रश्न तो यह है कि महावीर के पहले सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व के विषय में निर्मन्थ-परंपरा की क्या स्थिति, क्या मान्यता रही होगी ? जैन-श्रागमों में ऐसा वर्णन है कि अमुक पार्थापत्यिक निर्मन्थों ने महावीर का शासन तब स्वीकार िया जब उन्हें महावीर की सर्वज्ञता और सर्वदर्शिता में सन्देह न रहा १ । इससे स्पष्ट है कि महावीर के पहले भी पार्श्वापत्यिक निर्मन्थ-परंपरा की मनोइति सर्वज्ञ-सर्वदर्शी को ही तीर्थंकर मानने की थी, जो उत्तरकालीन निर्मन्थ-परंपरा में भी कभी खिएडत नहीं हुई ।

सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व का सम्भव है या नहीं इसकी तर्कदृष्टि से परीचा करने का कोई उद्देश्य यहाँ नहीं है । यहाँ तो केवल इतना ही बतलाना है कि पुराने ऐतिहासिक युग में उस विषय में साम्प्रदायिकों की खासकर निर्मन्य-परंपरा की मनोष्टित कैसी थी ? हजारों वयों से चली श्रानेवाली सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व विषयक अद्धा की मनोष्टित का श्रागर किसी ने पूरे बल से सामना किया है तो वह बद्ध ही हैं।

बुद खुद अपने लिए कभी सर्वत्र सर्वदर्शी होने का दावा करते न थे। श्रीर ऐसा दावा कोई उनके लिये करे तो भी उन्हें वह पसंद न था। श्रन्य सम्प्रदाय के जो श्रानुयायी श्रपने श्रपने पुरस्कर्ताश्रों को सर्वत्र सर्वदर्शी मानते थे उनकी उस मान्यता का किसी न किसी तार्किक सरणी से बुद खंडन भी करते थे । बुद्ध के द्वारा किये गए इस प्रतिवाद से भी उस समय की सर्वश्रत्व-सर्वदर्शित्व विपयक मनोष्ट्रित का पता चल जाता है।

[ई० १०४७]

१. भगवती ६. ३२. ३७६

२. देखो, पृ० ११४, टि० २। मिलकमा वु० ६३।

# जैनधर्म का प्राण

#### ब्राह्मण और श्रमण परंपरा-

श्रमी जैनधर्म नाम से जो श्राचार-विचार पहचाना जाता है वह भगवान् पार्श्वनाथ के समय में खास कर महावीर के समय में निगंठ धम्म—निर्मन्थ धर्म नाम से भी पहचाना जाता था, परन्तु वह अमण धर्म भी कहलाता है। श्रंतर है तो इतना ही है कि एकमात्र जैनधर्म ही अमण धर्म नहीं है, अमण धर्म को श्रीर भी श्रनेक शाखाएँ भूतकाल में थीं श्रीर श्रव भी बौद श्रादि कुछ शाखाएँ जीवित हैं। निर्मन्थ धर्म या जैनधर्म में अमण धर्म के सामान्य लच्चणों के होते हुए भी श्राचार-विचार की कुछ, ऐसी विशेषताएँ हैं जो उसको श्रमण धर्म की श्रन्य शाखाश्रों से पृथक् करती हैं। जैन धर्म के श्राचार-विचार की ऐसी विशेषताश्रों को जानने के पूर्व श्रन्छ। यह होगा कि हम प्रारंभ में ही श्रमण धर्म की विशेषता को भलीभाँति जान लें जो उसे ब्राह्मण धर्म से श्रुलग करती हैं।

प्राचीन भारतीय संस्कृति का पट अनेक व विविधरंगी है, जिसमें अनेक धर्म परंपराओं के रङ्ग मिश्रित हैं। इसमें मुख्यतया ध्यान में आनेवाली दो धर्म परम्पराओं के रङ्ग मिश्रित हैं। इसमें मुख्यतया ध्यान में आनेवाली दो धर्म परम्पराओं के पौर्वापर्य तथा स्थान आदि विवादास्पद प्रश्नों को न उठाकर, केवल ऐसे मुद्दों पर थोड़ी सी चर्चा की जाती है, जो सर्व संमत जैसे हैं तथा जिनसे अमण धर्म की मूल भित्ती को पहचानना और उसके द्वारा निर्मन्थ या जैनधर्म को समभना सरल हो जाता है।

#### वैषम्य श्रौर साम्य दृष्टि--

ब्राह्मण और श्रमण परम्परात्रों के बीच छोटे-बड़े अनेक विषयों में मौलिक अंतर है, पर उस अंतर को संदोप में कहना हो तो इतना ही कहना पर्याप्त है कि ब्राह्मण-वैदिक परम्परा वैषम्य पर प्रतिष्ठित है, जब कि श्रमण परम्परा साम्य पर प्रतिष्ठित है। यह वैषम्य और साम्य मुख्यतया तीन बातों में देखा जाता है— (१) समाजविषयक (२) साध्यविषयक और (३) प्राणी जगत् के प्रति दृष्टि विषयक। समाज विषयक वैषम्य का अर्थ है कि समाज रचना में तथा धर्माधि-

कार में वर्ण का जन्मसिद्ध श्रेष्ठत्व व मुख्यत्व तथा इतर वर्णों का ब्राह्मण की श्रपेता कनिष्ठत्व व गौगात्व । ब्राह्मण धर्म का वास्तविक साध्य है श्रभ्युदय, जो ग्रेहिक समृद्धि, राज्य श्रीर पुत्र, पशु श्रादि के नानाविध लाभों में तथा इन्द्रपद, स्वर्गीय सख श्रादि नानाविध पारलौकिक फलों के लाभों में समाता है। श्रम्यदय का साधन मुख्यतया यज्ञधर्म अर्थात नानाविध यज्ञ हैं। हस धर्म में पश-पत्नी आदि की बिल अनिवार्य मानी गई है और कहा गया है कि वेदविद्वित हिंसा धर्म का ही हेत है। इस विधान में बिल किये जानेवाले निरपराध पशु-पद्मी स्त्रादि के प्रति स्पष्टतया आत्मसाम्य के अभाव की अर्थात् आत्मवैषम्य की दृष्टि है। इसके विपरीत उक्त तीनों बातों में अमण धर्म का साम्य इस प्रकार है। अमण धर्म समाज में किसी भी वर्ण का जन्मसिद्ध श्रेष्ठत्व न मानकर गुण-कमकृत ही श्रेष्ठत्व व कनिष्ठत्व मानता है, इसलिए वह समाज रचना तथा धर्माधिकार में जन्मसिद्ध वर्ण भेद का आदर न करके गुण कर्म के आधार पर ही सामाजिक व्यवस्था करता है। अतएव उसकी दृष्टि में सद्गुणी शृद्ध भी दुर्गुणी ब्राह्मण आदि से श्रेष्ठ है, और धार्मिक त्रेत्र में योग्यता के आधार पर हर एक वर्ण का पुरुष या स्त्री समान रूप से उच्च पद का ऋषिकारी है। श्रमण धर्म का ऋंतिम साध्य ब्राह्मण धर्म की तरह अ्रस्यदय न होकर निःश्रेयस है। निःश्रेयस का अर्थ है कि ऐहिक पारलौकिक नानाविध सब लामों का त्याग सिद्ध करनेवाली ऐसी स्थिति, जिसमें पूर्ण साम्य प्रकट होता है श्रौर कोई किसी से कम योग्य या अधिक योग्य रहने नहीं पाता । जीव जगत् के प्रति श्रमण धर्म की दृष्टि पूर्ण श्चातम साम्य की है. जिसमें न केवल पश्च पत्नी श्चादि या कीट-पतंग श्चादि जन्त का ही समावेश होता है किन्तु वनस्पति जैसे ऋति द्धद्र जीव वर्ग का भी समावेश हीता है। इसमें किसी भी देहधारी का किसी भी निमित्त से किया जानेवाला वध श्रात्मवध जैसा ही माना गया है और वध मात्र को ऋधर्म का हेत माना है।

ब्राह्मण परम्परा मूल में 'ब्रह्मन्' के ब्रासपास शुरू ब्रोर विकसित हुई है, जब कि श्रमण परम्परा 'सम' साम्य, शम ब्रीर श्रम के ब्रासपास शुरू एवं विकसित हुई है। ब्रह्मन् के क्रनेक ब्रथों में से प्राचीन दो ब्रथं इस जगह ध्यान देने योग्य हैं।

१ "कर्मफलबाहुल्याच्च पुत्रस्वगंब्रह्मवर्चसादिलच्चग्रस्य कर्मफलस्यासंख्येयत्वात् तत्प्रति च पुरुषाणां कामबाहुल्यात् तद्र्यः श्रुतेरिंप को यक्तः कर्मसूपपद्यते।"— तैति० १-११। शांकरभाष्य (पूना ऋाष्टेकर कं०) पृ० ३५३। यही बात "परिणामतापसंस्कारैः गुणवृत्तिविरोधात्" इत्यादि योगसूत्र तथा उसके भाष्य में कही है। सांख्यतत्त्वकीमुदी में भी है जो मूल कारिका का स्पष्टीकरण्य मात्र है।

(१) स्तृति, प्रार्थना, (२) यज्ञ यागादि कर्म । वैदिक मंत्रों एवं सूक्तों के द्वारा जो नानाविध स्ततियाँ श्रीर प्रार्थनाएँ की जाती हैं वह ब्रह्मन कहलाता है। इसी तरह बैटिक मंत्रों के विनियोग वाला यज्ञ यागादि कर्म भी ब्रह्मन कहलाता है। बैदिक मंत्रों और सकों का पाठ करनेवाला परोहित वर्ग और यह यागादि कर ानेवाला परोहित वर्ग ही ब्राह्मण है। वैदिक मंत्रों के द्वारा की जानेवाली स्तुति-प्रार्थना प्वं यज्ञ यागादि कर्म की त्राति प्रतिष्ठा के साथ ही साथ प्ररोहित वर्ग का समाज में एवं तत्कालीन धर्म में ऐसा प्राधान्य स्थिर हुन्ना कि जिससे वह ब्राह्मण वर्ग श्चपने त्रापको जन्म से ही श्रेष्ठ मानने लगा त्रौर समाज में भी बहुधा वही मान्य-ता स्थिर हुई जिसके आधार पर वर्ग भेद की मान्यता रूढ़ हुई और कहा गया कि समाजपुरुप का मुख ब्राह्मण है ब्रौर इतर वर्ण ब्रन्य ब्रंग हैं। इसके विपरीत अमण धर्म यह मानता मनवाता था कि सभी सामाजिक स्त्री-पुरुष सत्कर्म एवं धर्मपद के समान रूप से अधिकारी हैं। जो प्रयत्नपूर्वक योग्यता लाभ करता है वह वर्ग एवं लिंगभेद के बिना ही गुरुपद का ऋधिकारी बन सकता है। यह सामा-जिक एवं धार्मिक समता की मान्यता जिस तरह ब्राह्मण धर्म की मान्यता से बिल-कल विरुद्ध थी उसी तरह साध्यविषयक दोनों की मान्यता भी परस्पर विरुद्ध रही। अमण धर्म ऐहिक या पारलौकिक ऋभ्यदय को सर्वथा हेय मान कर निःश्रेयस को ही एक मात्र उपादेय मानने की श्रोर त्राग्रसर था श्रौर इसीलिए वह साध्य की तरह साधनगत साम्य पर भी उतना ही भार देने लगा । निःश्रेयस के साधनों में मख्य है ऋहिंसा। किसी भी प्राणी की किसी भी प्रकार से हिंसा न करना यही निःश्रेयस का मुख्य साधन है. जिसमें ख्रत्य सब साधनों का समावेश हो जाता है। यह साधनगत साम्यद्धि हिंसाप्रधान यज्ञ यागादि कर्म की दृष्टि से त्रिलकुल विरुद्ध है। इस तरह ब्राह्मण श्रीर श्रमण धर्म का वैपम्य श्रीर साम्यमुलक इतना विरोध है कि जिससे दोनों धर्मों के बीच पद पद पर संघर्ष की संभावना है, जो सहस्रों वर्षों के इतिहास में लिपिबद्ध है। यह पराना विरोध ब्राह्मण काल में भी था और बद्ध एवं महावीर के समय में तथा इसके बाद भी। इसी चिरंतन विरोध के प्रवाह को महाभाष्यकार पतंजिल ने ऋपनी वागी में व्यक्त किया है। वैया-करण पाणिनि ने सत्र में शाश्वत विरोध का निर्देश किया है। पतंजिल 'शाश्वत' -जन्म सिद्ध विरोध वाले श्राहि-नकल, गोव्याघ्र जैसे इन्द्रों के उदाहरण देते हुए साथ-साथ ब्राह्मण-श्रमण का भी उदाहरण देते हैं । यह ठीक है कि हजार प्रयत्न करने पर भी श्रिहि-नकुल या गो-व्याघ का विरोध निर्मुल नहीं हो सकता, जब कि

१. महाभाष्य २.४. ६ ।

प्रयत्न करने पर ब्राह्मण श्रौर श्रमण का विरोध निर्मूल हो जाना संमव है श्रौर हितहास में कुछ उदाहरण ऐसे उपलब्ध भी हुए हैं जिनमें ब्राह्मण श्रौर श्रमण के बीच किसी भी प्रकार का वैमनस्य या विरोध देखा नहीं जाता । परन्तु परंजिल का ब्राह्मण-श्रमण का शाश्वत विरोध विषयक कथन व्यक्तिपरक न होकर वर्गपरक है । कुछ व्यक्तियाँ ऐसी संभव हैं जो ऐसे विरोध से परे हुई हैं या हो सकती हैं परन्तु सारा ब्राह्मण वर्ग या सारा श्रमण वर्ग मौलिक विरोध से परे नहीं है यही पतंजिल का तात्पर्य है । 'शाश्वत' शब्द का श्र्य श्रविचल न होकर प्रावाहिक हतना ही श्रमिप्रेत हैं । पतंजिल से श्रमेक शताब्दियों के बाद होनेवाले जैन स्त्राचार्य हेमचंद्र ने भी ब्राह्मण-श्रमण उदाहरण देकर पतंजिल के श्रनुभव की यथा-र्थता पर मुहर लगाई है' । श्राज इस समाजवादी युग में भी हम यह नहीं कह सकते कि ब्राह्मण श्रौर श्रमण वर्ग के बीच विरोध का बीज निर्मूल हुश्रा है । इस सारे विरोध की जड़ ऊपर सूचित वैषम्य श्रौर साम्य की दृष्टि का पूर्व-पश्चिम जैसा श्रन्तर ही है ।

#### परस्पर प्रभाव ऋौर समन्वय-

ब्राह्मण श्रौर अमण परंपरा परस्पर एक दूसरे के प्रभाव से विलकुल श्रळूती नहीं हैं। छोटी-मोटी वातों में एक का प्रभाव दूसरे पर न्यूनाधिक मात्रा में पड़ा हुआ देखा जाता हैं। उदाहरणार्थ अमण धर्म की साम्यदृष्टिमूलक श्रिहंसा भावना का ब्राह्मण परम्परा पर कमशः इतना प्रभाव पड़ा है कि जिससे यशीय हिंसा का समर्थन केवल पुरानी शास्त्रीय चर्चाश्रों का विषय मात्र रह गया है, व्यवहार में यशीय हिंसा लुप्त सी हो गई है। श्रहिंसा व ''सर्वभूतहित रतः'' सिद्धांत का पूरा आग्रह रखनेवाली सांख्य, योग, श्रोपनिपद, श्रवभूत, सात्वत श्राद जिन परम्पराश्रों ने ब्राह्मण परम्परा के प्राण्यम्त वेद विषयक प्रामायय श्रौर ब्राह्मण वर्ण के पुरोहित व गुरु पद का श्रात्यंतिक विरोध नहीं किया वे परम्पराएँ कमशः ब्राह्मण धर्म के सर्वसंग्राहक च्रेत्र में एक या दूसरे रूप में मिल गई हैं। इसके विपरीत जैन बौद्ध श्रादि जिन परम्पराश्रों ने वैदिक प्रामायय श्रौर ब्राह्मण वर्ण के गुरु पद के विरुद्ध श्रात्यंतिक श्रामह रखा वे परम्पराएँ यद्यि सदा के लिए ब्राह्मण धर्म से श्रव्या ही रही हैं फिर भी उनके शास्त्र एवं निवृत्ति धर्म पर ब्राह्मण परम्परा की लोकसंग्राहक वृत्ति का एक या दूसरे रूप में प्रभाव श्रवस्य पड़ा है। श्रमण परंपरा के प्रवर्तक—

अमण धर्म के मूल प्रवर्तक कौन-कौन थे, वे कहाँ-कहाँ और कब हुए इसका

१ सिद्धहैम० ३ १ १४१।

यथार्य श्रीर पूरा इतिहास श्रधाविष श्रशात है पर इम उपलब्ध साहित्य के श्राधार से इतना तो निःशंक कह सकते हैं कि नामिपुन ऋषम तथा श्रादि विद्वान् किपल ये साम्य धर्म के पुराने श्रीर प्रवल समर्थक थे। यही कारण है कि उनका पूरा इतिहास श्रंघकार-प्रस्त होने पर भी पौराणिक परम्परा में से उनका नाम लुप्त नहीं हुन्ना है। ब्राइसण्-पुराण श्रन्थों में ऋषम का उल्लेख उग्र तपस्वी के रूप में है सही पर उनकी पूरी प्रतिष्ठा तो केवल जैन परम्परा में ही है, जब कि किपल का ऋषि रूप से निर्देश जैन कथा साहित्य में है फिर भी उनकी पूर्ण प्रतिष्ठा तो सांख्य परंपरा में तथा सांख्यमूलक पुराण ग्रंथों में ही है। ऋषम श्रोर किपल श्रादि द्वारा जिस श्रादमीपम्य भावना की श्रोर तन्मूलक श्राईसा धर्म की प्रतिष्ठा जमी थी उस भावना श्रीर धर्म की पोषक श्रनेक शाखा-प्रशाखाएँ थीं जिनमें से कोई बाह्य तप पर, तो कोई ध्यान पर, तो कोई मात्र चित्त-श्रुदि या श्रसंगता पर श्राधिक भार देती थी। पर साम्य या समता सबका समान ध्येय था।

जिस शाखा ने साम्यसिद्ध मूलक ऋहिंसा को सिद्ध करने के लिए ऋपरिप्रह पर ऋषिक भार दिया और उसी में से ऋगार—एह—प्रन्थ या ऋपरिप्रह बंधन के त्याग पर ऋषिक भार दिया और कहा कि जब तक परिवार एवं परिप्रह का बंधन हो तब तक कभी पूर्ण ऋहिंसा या पूर्ण साम्य सिद्ध नहीं हो सकता, अमण धर्म की वही शाखा निर्प्रन्थ नाम से प्रसिद्ध हुई। इसके प्रधान प्रवर्तक नेमिनाथ तथा पार्श्वनाथ ही जान पड़ते हैं।

#### वीतरागता का आपह-

ऋहिंसा की भावना के साथ साथ तप और त्याग की भावना ऋनिवार्य रूप से निर्मन्थ धर्म में प्रथित तो हो ही गई थी परन्तु साधकों के मन में यह प्रश्न उत्पन्न हुआ कि बाह्य त्याग पर ऋषिक भार देने से क्या आत्मशुद्धि या साम्य पूर्णत्या सिद्ध होना संभव है ? इसी के उत्तर में से यह विचार फिलत हुआ कि राग ह्रेप ऋषि मिलन हृत्तियों पर विजय पाना ही मुख्य साध्य है । इस साध्य की सिद्धि जिस ऋहिंसा, जिस तप या जिस त्याग से न हो सके वह ऋहिंसा, तप या त्याग कैसा ही क्यों न हो पर ऋष्यात्मिक हिंग्ट से ऋतु-पयोगी है । इसो विचार के प्रवर्तक 'जिन' कहलाने लगे । ऐसे जिन ऋनेक हुए हैं । सच्चक, बुद्ध, गोशालक और महावीर ये सब ऋपनी-ऋपनी परम्परा में जिन रूप से प्रसिद्ध रहे हैं परंतु ऋाज जिनकथित जैनधर्म कहने से मुख्यतया महावीर के धर्म का ही बोध होता है जो राग-द्वेष के विजय पर ही मुख्यतया भार देता है ।

धर्म विकास का इतिहास कहता है कि उत्तरोत्तर उदय में ऋगनेवाली नई-नई धर्म की ऋवस्थाओं में उस उस धर्म की पुरानी ऋविरोधी ऋवस्थाओं का समावेश ऋवश्य रहता है। यही कारण है कि जैनधर्म निर्फ्रन्य धर्म भी है और अमण धर्म भी है।

### श्रमण धर्म की साम्यदृष्टि-

श्रव हमें देखना यह है कि श्रमण धर्म की प्राणभूत साम्य भावना का जैन परम्परा में क्या स्थान है ? जैन श्रत रूप से प्रसिद्ध द्वादशांगी या चतुर्दश पूर्व में 'सामाइय'-'सामायिक' का स्थान प्रथम है, जो आचारांग सूत्र कहलाता है। जैनधर्म के ब्रांतिम तीर्थंकर महावीर के ब्राचार-विचार का सीधा श्रीर स्पष्ट प्रतिबिम्न मुख्यतया उसी सत्र में देखने को मिलता है। इसमें जो कुछ कहा गया है उस सब में साम्य, समता या सम पर ही पूर्णतया भार दिया गया है। 'सामाइय' इस प्राकृत या मागधी शब्द का संबंध साम्य, समता या सम से हैं। साम्यद्ध्यिमलक श्रीर साम्यद्ध्योषक जो-जो श्राचार-विचार हों वे सब सामाइय-सामायिक रूप से जैन परम्परा में स्थान पाते हैं। जैसे ब्राह्मण परम्परा में संध्या एक त्रावश्यक कर्म है वैसे ही जैन परम्परा में भी ग्रहस्थ श्रीर त्यागी सब के लिए छः श्रावश्यक कर्म बतलाए हैं जिनमें मुख्य सामाइय है। श्रागर सामाइय न हो तो श्रीर कोई ब्रावश्यक सार्थक नहीं है । गृहस्थ या त्यागी श्रपने-श्रपने श्रधिकारानुसार जब-जब धार्मिक जीवन को स्वीकार करता है तब-तब वह 'करेमि भंते ! सामाइयं' ऐसी प्रतिज्ञा करता है । इसका ग्रर्थ है कि है भग-वन ! में समता या समभाव को स्वीकार करता हूँ । इस समता का विशेष स्पष्टी-करण आगे के दूसरे पद में किया गया है। उसमें कहा है कि मैं सावद्ययोग अर्थात पाप व्यापार का यथाशक्ति त्याग करता हैं। 'सामाइय' की ऐसी प्रतिष्ठा होने के कारण सातवीं सदी के मप्रसिद्ध विद्वान जिनभद्रगणी ज्ञमाश्रमण ने उस पर विशेषावश्यकभाष्य नामक ऋति विस्तृत प्रन्थ लिखकर बतलाया है कि धर्म के श्रंगभूत श्रद्धा, ज्ञान श्रौर चारित्र ये तीनों ही सामाइय हैं।

## सची वीरता के विषय में जैनधर्म, गीता श्रीर गांधीजी-

सांख्य, योग ख्रीर भागवत जैसी ख्रन्य परंपराख्रों में पूर्वकाल से साम्यहिष्ट की जो प्रतिष्ठा थी उसी का ख्राधार लेकर भगवद्गीताकार ने गीता की रचना की है। यही कारण है कि हम गीता में स्थान-स्थान पर समदर्शी, साम्य, समता जैसे शब्दों के द्वारा साम्यदृष्टि का ही समर्थन पाते हैं। गीता ख्रीर ख्राचारांग की साम्य भावना मूल में एक ही है, फिर भी वह परंपरामेद से

श्रन्यान्य भावनात्रों के साथ मिलकर भिन्न हो गई है। श्रर्जन को साम्य भावना के प्रवत त्रावेग के समय भी भैक्ष्य जीवन स्वीकार करने से गीता रोकती है त्रीर शस्त्र युद्ध का त्रादेश करती है, जब कि क्राचारांग सूत्र ऋर्जुन को ऐसा ऋादेश न करके यही कहेगा कि अगर तम सचमच चत्रिय वीर हो तो साम्यदृष्टि आने पर हिंसक शस्त्रयुद्ध नहीं कर सकते बल्कि भैक्ष्यजीवनपूर्वक स्त्राध्यात्मिक शाचु के साथ यद के द्वारा ही सचा जित्रयत्व सिद्ध कर सकते हो। इस कथन की द्योतक भरत-बाहबली की कथा जैन साहित्य में प्रसिद्ध है, जिसमें कहा गया है कि सहोदर भरत के द्वारा उग्र प्रहार पाने के बाद बाहुबली ने जब प्रतिकार के लिए हाथ उठाया तभी समभाव की वृत्ति प्रकट हुई । उस वृत्ति के आवेग में बाहबली ने भैक्ष्य जीवन स्वीकार किया पर प्रतिप्रहार करके न तो भरत का बदला चुकाया श्रीर न उससे श्रपना न्यायोचित राज्यभाग लेने का सोचा । गांधीजी ने गीता श्रीर श्राचारांग श्रादि में प्रतिपादित साम्य भाव को श्रपने जीवन में यथार्थ रूप से विकसित किया और उसके बल पर कहा कि मानवसंहारक युद्ध तो छोड़ो. पर साम्य या चित्तशाद्धि के बल पर ही ऋन्याय के प्रतिकार का मार्ग भी ग्रहण करो । पराने संन्यास या त्यागी जीवन का ऐसा ऋर्थ विकास गांधीजी ने समाज में प्रतिष्रित किया है।

## साम्यद्धि और श्रनेकान्तवाद

जैन परंपरा का साम्य दृष्टि पर इतना श्रिषिक भार है कि उसने साम्य दृष्टि को ही ब्राह्मण परंपरा में लब्धप्रतिष्ठ ब्रह्म कहकर साम्यदृष्टियोपक सारे श्राचार विचार को 'ब्रह्मचर्य'—'बम्भचराई' कहा है, जैसा कि बौद्ध परंपरा ने मैत्री श्रादि भावनाश्रां को ब्रह्मविद्दार कहा है। इतना ही नहीं पर धम्मपद श्रीर शांति पर्व की तरह जैन ग्रन्थ में भी समत्व धारण करनेवाले श्रमण् को ही ब्राह्मण कहकर श्रमण् श्रीर ब्राह्मण् के बीच का श्रंतर भिटाने का प्रयत्न किया है।

साम्यहिष्ट जैन परम्परा में मुख्यतया दो प्रकार से व्यक्त हुई है—(१) ऋचार में श्रीर (२) विचार में । जैन धर्म का बाह्य-ऋगम्यन्तर, स्थूल-सूक्ष्म सब ऋाचार साम्य हिष्ट मूलक ऋहिंसा के केन्द्र के ऋासपास ही निर्मित हुऋा है। जिस ऋाचार के द्वारा ऋहिंसा की रच्चा ऋौर पुष्टि न होती हो ऐसे किसी भी ऋाचार को जैन परम्परा मान्य नहीं रखती। यद्यपि सब धार्मिक परम्पराश्चों ने ऋहिंसा तत्त्व पर

- १. श्राचारांग १-५-३।
- २. ब्राह्मण वर्ग २६।
- ३. उत्तराध्ययन २५।

न्यूनाधिक भार दिया है पर जैन परम्परा ने उस तत्व पर जितना भार दिया है श्रीर उसे जितना न्यापक बनाया है, उतना भार श्रीर उतनी न्यापकता श्रन्य धर्म परम्परा में देखी नहीं जाती। मनुष्य, पशु-पत्ती कीट-पतंग, श्रीर वनस्पति ही नहीं बल्कि पार्थिव जलीय श्रादि स्क्ष्मातिस्क्ष्म जन्तुश्रों तक की हिंसा से श्रात्मीपम्य की भावना द्वारा निवृत्त होने के लिए कहा गया है।

विचार में साम्य दृष्टि की भावना पर जो भार दिया गया है उसी में से श्रने-कान्त दृष्टि या विभज्यवाद का जन्म हुन्ना है। केवल न्नपनी दृष्टि या विचार सरणी को ही पूर्ण अन्तिम सत्य मानकर उस पर श्राग्रह रखना यह साम्य दृष्टि के लिए घातक है। इसलिए कहा गया है कि दूसरों की दृष्टि का भी उतना हो श्चादर करना जितना श्रपनी दृष्टि का । यही साम्य दृष्टि श्रनेकान्तवाद की भूमिका है। इस भूमिका में से ही भाषा प्रधान स्याद्वाद श्रीर विचारप्रधान नयवाद का क्रमशः विकास हुआ है। यह नहीं है कि अन्यान्य परम्पराओं में अनेकान्त दृष्टि का स्थान ही न हो। मीमांसक और किवल दर्शन के उपरांत न्याय दर्शन में भी श्चनेकान्तवाद का स्थान है। बुद्ध भगवान का विभज्यवाद श्रौर मध्यममार्ग भी अपनेकान्त दृष्टि के ही फल हैं; फिर भी जैन परम्परा ने जैसे अहिंसा पर अप्रथिक भार दिया है वैसे ही उसने ऋनेकान्त दृष्टि पर भी ऋत्यधिक भार दिया है। इसलिए जैन परम्परा में ऋाचार या विचार का कोई भी विपय ऐसा नहीं है जिस पर श्रनेकान्त दृष्टि लागू न की गई हो या जो श्रनेकान्त दृष्टि की मर्यादा से बाहर हो। यही कारण है कि अन्यान्य परम्परात्रों के विद्वानों ने अनेकांत दृष्टि को मानते हुए भी उस पर स्वतंत्र साहित्य रचा नहीं है, जब कि जैन परम्परा के विद्वानों ने उसके ग्रंगभूत स्याद्वाद, नयवाद ग्रादि के बोधक ग्रौर समर्थक विप्रल स्वतंत्र साहित्य का निर्माण किया है।

#### श्रहिंसा---

हिंसा से निवृत्त होना ही श्राहिंसा है। यह विचार तब तक पूरा समभ में श्रा नहीं सकता जब तक यह न बतलाया जाए कि हिंसा किस की होती है तथा हिंसा कौन व किस कारण से करता है श्रीर उसका परिणाम क्या है। इसी प्रश्न को स्पष्ट समभाने की दृष्टि से मुख्यतया चार विद्याएँ जैन परम्परा में फिलत हुई हैं—(१) श्रात्मविद्या (२) कर्मविद्या (३) चित्रविद्या श्रीर (४) लोकविद्या । इसी तरह श्रनेकांत दृष्टि के द्वारा मुख्यतया श्रुतविद्या श्रीर प्रमाण विद्या का निर्माण व पोषण हुश्रा है। इस प्रकार ऋहिंसा, श्रनेकांत श्रीर तन्मूलक विद्यार्थ ही जैनधर्म का प्राण है जिस पर श्रागे संचेप में विचार किया जाता है ।

#### आत्मविद्या और उत्क्रान्तिवाद्—

प्रत्येक श्रात्मा चाहे वह पृथ्वीगत, जलगत या वनस्पतिगत हो या कीट-पतंग पशु-पत्ती रूप हो या मानव रूप हो वह सब तात्त्विक दृष्टि से समान है । यही जैन श्रात्मविद्या का सार है । समानता के इस चैद्धान्तिक विचार को श्रमल में लाना— उसे यथासंभव जीवन के व्यवहार के प्रत्येक द्वेत्र में उतारने का श्रप्रमत्त भाव से प्रयत्न करना यही श्रिहंसा है । श्रात्मविद्या कहती कि यदि जीवन-व्यवहार में साम्य का श्रमुभव न हो तो श्रात्मसाम्य का सिद्धान्त कोरा वाद मात्र है । सम्मानता के सिद्धान्त को श्रमली बनाने के लिए ही श्राचारांग सूत्र के श्रप्ययन में कहा गया है कि जैसे तुम श्रपने दुःख का श्रमुभव करते हो वैसा ही पर दुःख का श्रमुभव करो । श्रर्थात् श्रन्य के दुःख का श्रमुभव करो । श्रर्थात् श्रन्य के दुःख का श्रात्मीय दुःख रूप से संवेदन न हो तो श्राहिंसा सिद्ध होना संभव नहीं ।

जैसे आत्म समानता के तारिवक विचार में से आहिंसा के आचार का समर्थन किया गया है वैसे ही उसी विचार में से जैन परम्परा में यह भी आध्यात्मिक
मंतव्य फिलत हुआ है कि जीवगत शारीरिक, मानसिक आदि वैषम्य कितना ही
क्यों न हो पर आगंतुक है—कर्ममूलक है, वास्तविक नहीं है। आतएव चुद्ध से
चुद्ध अवस्था में पड़ा हुआ जीव भी कभी मानवकोटि में आ सकता है और मानवकोटिगत जीव भी चुद्धतम वनस्पति अवस्था में जा सकता है, इतना ही नहीं
बिल्क वनस्पति जीव विकास के द्वारा मनुष्य की तरह कभी सर्वथा बंधनमुक्त हो
सकता है। ऊँच-नीच गित या योनि का एवं सर्वथा मुक्ति का आधार एक मात्र
कर्म है। जैसा कर्म, जैसा संस्कार या जैसी वासना वैसी ही आत्मा की अवस्था,
पर तास्विक रूप से सब आत्माओं का स्वरूप सर्वथा एक सा है जो नैफर्म्य अवस्था
में पूर्ण रूप से प्रकट होता है। यही आत्मासाम्यमुलक उठकान्तिवाद है।

सांख्य, योग, बोंद्ध ख्रादि द्वैतवादी ऋहिंसा समर्थक परम्पराक्षां का श्रीर श्रीर वातों में जैन परम्परा के साथ जो कुछ मतभेद हो पर ऋहिंसाप्रधान श्राचार तथा उत्कान्तिवाद के विषय में सब का पूर्ण ऐकमत्य है। आत्माद्वैतवादो श्रीपनियद परम्परा ऋहिंसा का समर्थन समानता के सिद्धान्त पर नहीं पर ऋहित के सिद्धान्त पर करती है। वह कहती है कि तत्त्व रूप से जैसे तुम वैसे ही ऋत्य सभी जीव शुद्ध ब्रह्म-एक ब्रह्मरूप हैं। जो जीवों का पारस्परिक भेद देखा जाता है वह वास्तवित न होकर ऋविद्यामृत्यक है। इसलिए अन्य जीवों को ऋपने से ऋमिक ही समक्षना चाहिए और अन्य के दुःख को ऋपना दुःख समक्ष कर हिंसा से निकृत्त होना चाहिए।

द्वैतवादी जैन ब्रादि परम्पराख्रों के ख्रौर ब्रद्वैतवादी परम्परा के बीच ब्रांतर केवल इतना ही है कि पहली परंपराएँ प्रत्येक जीवात्मा का वास्तविक भेद मान कर भी उन सब में तात्विक रूप से समानता स्वीकार करके श्रहिंसा का उद्बोधन करती हैं, जब कि ऋदेत परम्परा जीवात्माऋों के पारस्परिक मेद को ही मिथ्या मानकर उनमें तात्विक रूप से पूर्ण अभेद मानकर उसके आधार पर अहिंसा का उद्बोधन करती हैं। श्रद्धेत परम्परा के श्रनुसार भिन्न भिन्न योनि श्रीर भिन-भिन्न गतिवाले जीवों में दिखाई देनेवाले भेद का मल अधिष्ठान एक शब श्चखंड ब्रह्म हैं, जब कि जैन जैसी द्वैतवादी परम्पराश्चों के श्चनुसार प्रत्येक जीवात्मा तत्त्व रूप से स्वतंत्र श्रीर शुद्ध ब्रह्म है। एक परम्परा के श्रनुसार श्रलंड एक ब्रह्म में से नानाजीव की सुष्टि हुई है जब कि दूसरी परम्पराश्चों के श्रनुसार जुदै-जुदे स्वतंत्र और समान अनेक शुद्ध ब्रह्म ही अनेक जीव हैं दौतमूलक समानता के सिद्धान्त में से ही अद्धेतमुलक ऐक्य का सिद्धान्त क्रमशः विकसित हुआ जान पडता है परन्तु श्रहिंसा का श्राचार श्रीर श्राध्यात्मिक उत्कान्तिवाद श्रहेतवाद में भी दैतवाद के विचार के अनुसार ही घटाया गया है। वाद कोई भी हो पर श्राहिंसा की दृष्टि से महत्त्व की बात एक ही है कि ग्रन्य जीवों के साथ समानता या श्रमेद का वास्तविक संवेदन होना ही श्रहिंसा की भावना का उद्गम है।

#### कर्मविद्या और बंध-मोच-

जब तत्वतः सब जीवात्मा समान हैं तो फिर उनमें परस्य वैषम्य क्यों, तथा एक ही जीवात्मा में काल मेद से वैषम्य क्यों? इस प्रश्न के उत्तर में से ही कर्मविद्या का जन्म हुन्ना है। जैसा कर्म वैसी श्रवस्था यह मान्यता वैषम्य का स्पष्टीकरण तो कर देती है, पर साथ ही साथ यह भी कहती है कि श्रव्छा या बुरा कर्म करने एवं न करने में जीव ही स्वतंत्र है, जैसा वह चाहे वैसा सत् या श्रसत् पुरुषार्थ कर सकता है श्रोर वही श्रयने वर्तमान श्रोर भावी का निर्माता है। कर्मवाद कहता है कि वर्तमान का निर्माण भूत के आधार पर श्रोर भविष्य का निर्माण वर्तमान के श्राधार पर होता है। तीनों काल की पारस्परिक संगति कर्मवाद पर ही श्रवलंवित है। यही पुनर्जन्म के विचार का श्राधार है।

वस्तुतः अज्ञान श्रीर राग-द्रेष ही कर्म है। श्रपने पराये की वास्तविक प्रतीति न होना श्रज्ञान या जैन परम्परा के श्रमुसार दर्शन मोह है। इसी को सांख्य, बौद्ध श्रादि श्रन्य परम्पराओं में श्रविद्या कहा है। श्रज्ञान-जनित इप्टानिष्ट की कल्पनाश्रों के कारणा जो-जो विचार पैदा होते हैं वही संदोप में राग-द्रेष कहे गए हैं। यदापि राग-द्रेष कहे गए हैं। यदापि राग-द्रेष की हिंसा के प्रेरक हैं पर वस्तुतः सब की

जड़ ग्रज्ञान-दर्शन मोह या ऋषिद्या ही है, इसलिए हिंसा की ऋसली जड़ श्रज्ञान ही है। इस विषय में ऋात्मवादी सब परपराएँ एकमत हैं।

ऊपर जो कर्म का स्वरूप बतलाया है वह जैन परिभाषा में भाव कर्म है श्रौर वह श्रात्मगत संस्कार विशेष है। यह भावकर्म श्रात्मा के इर्टगिर्ट सदा वर्तमान ऐसे सक्ष्मातिसक्ष्म भौतिक परमाग्रात्रों को त्राक्रष्ट करता है श्रौर उसे विशिष्ट रूप ऋषित करता है। विशिष्ट रूप प्राप्त यह भौतिक परमाशा पंज ही द्रव्यकर्म या कार्यमा भारीर कहलाता है जो जन्मान्तर में जीव के साथ जाता है श्रीर स्थल क्रारीर के निर्माण की भूमिका बनता है। ऊपर-ऊपर से देखने पर मालूम होता है कि दृब्यकर्म का विचार जैन परंपरा की कर्मविद्या में है, पर अपन्य परंपरा की कर्मविद्या में वह नहीं है, परन्तु सूक्ष्मता से देखनेवाला जान सकता है कि वस्ततः ऐसा नहीं है । साँख्य-योग, वेदान्त श्रादि परंपराश्रीं में जन्मजन्मान्तर-गामी सक्ष्म या लिंग शरीर का वर्णन है। यह शरीर ऋन्तःकरण, ऋभिमान मन क्यादि प्राकृत या मायिक तत्त्वों का बना हुन्ना माना गया है जो वास्तव में जैन वरंपरासंमत भौतिक कार्मण शरीर के ही स्थान में है। सक्ष्म या कार्मण शरीर की मल कल्पना एक ही है। अन्तर है तो उसके वर्शन प्रकार में और न्यनाधिक विस्तार में एवं वर्गांकरण में, जो हजारों वर्ण से जुदा-जुदा विचार-चिंतन करने वाली परंपराद्यों में होना खाभाविक है। इस तरह हम देखते हैं तो ख्रात्मवादी मब परंपरात्रों में पुनर्जन्म के कारण रूप से कर्मतत्त्व का स्वीकार है श्रीर जन्म-जन्मान्तरगामी भौतिक शारीररूप द्रव्यकर्म का भी स्वीकार है । न्याय वैशेषिक परंपरा जिसमें ऐसे सूक्ष्म शारीर का कोई खास स्वीकार नहीं है उसने भी जन्मजन्मान्तरगामी श्रागुरूप मन को स्वीकार करके द्रव्य कर्म के विचार को श्रापनाया है।

पुनर्जन्म श्रीर कर्म की मान्यता के बाद जब मोच्च की करूनना भी तत्ववित्तन में स्थिर हुई तब से श्रभी तक की बंध-मोच्चवादी भारतीय तत्ववितकों की श्रात्म-स्वरूप-विपयक मान्यताएँ कैसी-कैसी हैं श्रीर उनमें विकासक्रम की दृष्टि से जैन मन्तव्य के स्वरूप का क्या स्थान है, इसे समझने के लिए सच्चेप में बंधम ल्वादी मुख्य-मुख्य सभी परंपराश्चों के मन्तव्यों को नीचे दिया जाता है। (१) जैन परंपरा के श्रनुसार श्रात्मा प्रत्येक शरीर में जुदा-जुदा है। वह स्वयं श्रुभाग्रुभ कर्म का कर्ता श्रीर कर्म के फल-मुख-दुःख श्रादि का भोक्ता है। वह जन्मान्तर के समय स्थानान्तर को जाता है श्रीर स्थूल हेह के श्रनुसार संकोच विस्तार धारण करता है। यही मुक्ति पाता है श्रीर स्थूल हे के स्वनुसार संकोच विस्तार धारण करता है। यही मुक्ति पाता है श्रीर मुक्तिकास में सांसारिक सुख-दुःख हा श्रान्यश्चान श्रादि श्रुभाग्रुभ कर्म श्रादि भावों से सर्वया छूट जाता है।

(२) सांख्य योग परंपरा के ब्रानुसार ब्रात्मा भिन्न-भिन्न है पर वह कृटस्थ एवं व्यापक होने से न कर्म का कर्ता. भोक्ता, जन्मान्तरगामी, गतिशील है श्रौर न तो मुक्तिगामी ही है। उस परंपरा के अपनुसार तो प्राकृत लुखि या अपन्तः करणा ही कमें का कर्ता भोक्ता जन्मान्तरगामी संकोच विस्तारशील ज्ञान-स्रज्ञान स्थाटि भावों का आश्रय और मिक्त-काल में उन भावों से रहित है । सांख्य योग परंपरा श्रन्तः करण के बंधमोच्च को ही उपचार से पुरुष के मान लेती है। (३) न्यायवैशेषिक परंपरा के अनुसार त्रात्मा स्रनेक हैं, वह सांख्य योग की तरह कटस्थ श्रीर व्यापक माना गया है फिर भी वह जैन परंपरा की तरह वास्तविक रूप से कर्ता, भोक्ता, बद श्रीर मुक्त भी माना गया है। (४) श्रद्धैत-वादी वेदान्त के अनुसार स्त्रात्मा वास्तव में नाना नहीं पर एक ही है। वह सांख्य योग की तरह कटस्थ श्रीर व्यापक है श्रातएव न तो वास्तव में वद है श्रीर न मुक्त । उसमें ग्रन्तःकरण का बंधमोच्च ही उपचार से माना गया है । (५) बौद्धमत के अनुसार आत्मा या चित्त नाना है: वही कर्ता, भोक्ता, बंध श्रीर निर्वाण का आश्रय है। वह न तो कुटस्थ है, न व्यापक, वह केवल ज्ञानखरापरंपरा रूप है जो इदय इन्दिय जैसे ख्रानेक केन्द्रों में एक साथ या क्रमशः निमित्तानुसार उत्पन्न व नष्ट होता रहता है ।

ऊपर के संज्ञिप्त वर्णन से यह स्पष्टतया स्चित होता है कि जैन परंपरा संमत आत्मस्वरूप बंधमोज्ञ के तत्त्वचितकों की कल्पना का अनुभवमूलक पुराना रूप है। सांख्ययोग संमत आत्मस्वरूप उन तत्त्वचितकों की कल्पना की दूसरी भूमिका है। ब्राह्मैतवाद संमत आत्मस्वरूप सांख्ययोग की बहुत्वविषयक कल्पना का एक-स्वरूप में परिमार्जनमात्र है, जब कि न्यायवैशेपिक संमत आत्मस्वरूप जैन और सांख्ययोग की कल्पना का मिश्रण्मात्र है। बौद्ध संमत आत्मस्वरूप जैन कल्पना का ही तर्कशोधित रूप है।

#### एकत्यरूप चारित्रविद्या---

श्रात्मा श्रीर कर्म के स्वरूप को जानने के बाद ही यह जाना जा सकता है कि श्राध्यात्मिक उत्कान्ति म चारित्र का क्या स्थान है। मोद्यतत्वर्धितकां के श्रनुसार चारित्र का उद्देश्य श्रात्मा को कर्म से मुक्त करना ही है। चारित्र के द्वारा कर्म से मुक्ति मान लेने पर भी यह प्रश्न रहता ही है कि स्वभाव से शुद्ध ऐसे श्रात्मा के साथ पहले-पहल कर्म का संबंध कत्र श्रीर क्यों हुशा या ऐसा संबंध किसने किया ? इसी तरह यह भी प्रश्न उपस्थित होता है कि स्वभाव से शुद्ध ऐसे श्रात्मतत्व के साथ यदि किसी न किसी तरह से कर्म का संबन्ध क्रम का संबन्ध हुशा भाना जाए तो चारित्र

के द्वारा मुक्ति सिद्ध होने के बाद भी फिर कर्म संबंध क्यों नहीं होगा ? इन दो प्रश्नों का उत्तर श्राप्यात्मिक सभी चिंतकों ने लगभग एक सा ही दिया है । सांख्ययोग हो या वेदान्त, न्यायवेरोषिक हो या बौद्ध इन सभी दर्शनों की तरह जैन दर्शन का भी यही मंतव्य है कि कर्म और श्रात्मा का संबंध श्रनादि है क्योंकि उस संबंध का श्रादिख्ण सर्वथा ज्ञानसीमा के बाहर है। सभी ने यह माना है कि श्रात्मा के साथ कर्म-श्रविद्या या माया का संबंध प्रवाह रूप से श्रनादि है फिर भी व्यक्ति रूप से वह संबंध सादि है क्योंकि इम सबका ऐसा श्रनुभव है कि श्रज्ञान और राग-द्रेष से ही कर्मवासना की उत्पत्ति जीवन में होती रहती है। सर्वथा कर्म ख्रूट जाने पर जो श्रात्मा का पूर्ण श्रुद्ध रूप प्रकट होता है उसमें पुनः कर्म या वासना उत्पन्न क्यों नहीं होती इसका खुलासा तर्कवादी श्राध्यात्मिक चिंतकों ने यों किया है कि श्रात्मा स्वभावतः श्रुद्ध-पद्मपाती है। श्रुद्धि के द्वारा चेतना श्रादि स्वामा-विक गुणों का पूर्ण विकास होने के बाद श्रज्ञान या राग-द्वेप जैसे दोष जड़ से ही उच्छिन्न हो जाते हैं श्र्यांत् व प्रयत्नपूर्वक श्रुद्धि को प्राप्त ऐसे श्रात्मतत्त्व में श्रप्रमा स्थान पाने के लिए सर्वथा निर्वल हो जाते हैं।

चारित्र का कार्य जीवनगत वैषम्य के कारणों को दूर करना है, जो जैन परि-भाषा में 'संवर' कहलाता है। वैपम्य के मूल कारण त्रज्ञान का निवारण त्रात्मा की सम्यक् प्रतीति से होता है त्रीर राग-द्वेष जैसे क्लेशों का निवारण माध्यस्य की सिद्धि से। इसलिए त्रान्तर चारित्र में दो ही बातें त्राती हैं। (१) त्रात्म-ज्ञान— विवेक-ख्याति (२) माध्यस्य या राग-द्वेष त्रादि क्लेशों का जय। ध्यान, वत, नियम, तप, त्रादि जो-जो उपाय त्रान्तर चारित्र के पोषक होते हैं वे ही बाह्य चारित्र रूप से साधक के लिए उपादेय माने गए हैं।

श्राध्यात्मिक जीवन की उत्क्रान्ति श्रान्तर चारित्र के विकासक्रम पर श्रवलंक्ति है। इस विकासक्रम का गुण्स्थान रूप से जैन परम्परा में श्रव्यंत विशद श्रीर विस्तृत वर्णन है। श्राध्यात्मिक उत्क्रान्ति क्रम के जिज्ञमुश्रों के लिए योगशास्त्रमिद्ध मधुमती श्रादि भूमिकाश्रों का, त्रौद्धशास्त्रमिद्ध सोतापन्न त्रादि भूमिकाश्रों का, योगवासिष्ठप्रसिद्ध श्रज्ञान श्रीर ज्ञानभूमिकाश्रों का, श्राजीवक-परंपराप्रसिद्ध मंद-भूमि श्रादि भूमिकाश्रों का श्रीर जैन परंपरा प्रसिद्ध गुण्स्थानों का तथा योग दृष्टियों का ज्ञलनात्मक श्रध्ययन बहुत रसप्रद एवं उपयोगी है, जिसका वर्णन यहाँ संभव नहीं। जिज्ञासु श्रम्थत्र प्रसिद्ध शेलिसों से जान सकता है।

१. "भारतीय दर्शनोमां ऋाध्यात्मिक विकासक्रम—पुरातत्त्व १-पृ० १४६ ।

में यहाँ उन चौदह गुणस्थानों का वर्णन न करके संबेप में तीन भूमिकाओं का ही परिचय दिये देता हूँ, जिनमें-गुणस्थानों का समावेश हो जाता है। पहली भूमिका है बिह्यतम, जिसमें श्रात्मज्ञान या विवेकख्याति का उदय हो नहीं होता। दूसरी भूमिका श्रन्तरातम है, जिसमें श्रात्मज्ञान का उदय तो होता है पर राग-देष आदि क्लोश मंद होकर भी श्रपना प्रभाव दिखलाते रहते हैं। तीसरी भूमिका है परमातमा। इसमें राग-द्रेप का पूर्ण उच्छेद होकर वीतरागत्व प्रकट होता है।

#### लोकविद्या---

लोकविद्या में लोक के स्वरूप का वर्णन है। जीव-चेतन श्रीर श्रजीव-श्रचेतन या जड़ इन दो तत्वों का सहचार ही लोक है। चेतन-श्रचेतन दोनों तत्व न तो किसी के द्वारा कभी पैदा हुए हैं श्रीर न कभी नाश पाते हैं फिर भी स्वभाव से परिणामान्तर पाते रहते हैं। संसार काल में चेतन के ऊपर श्रिषिक भागव डालनेवाला द्रव्य एक मात्र जड़-परमाशुपुंज पुद्गल है, जो नानारूप से चेतन के संबंध में श्राता है श्रीर उसकी शक्तियों को मर्यादित भी करता है। चेतन तत्व की साहजिक श्रीर मौलिक शक्तियों ऐसी हैं जो योग्य दिशा पाकर कभी न कभी उन जड़ द्रव्यों के प्रभाव से उसे मुक्त भी कर देती हैं। जड़ श्रीर चेतन के पारस्परिक प्रभाव का चेत्र ही लोक है श्रीर उस प्रभाव से खुटकारा पाना ही लोकान्त है। जैन परंपरा की लोकच्चेत्र-विषयक कल्पना सांख्य-योग, पुराख श्रीर बौद श्रादि परंपराश्रों की कल्पना से श्रुनेक श्रंशों में मिलती-जुलती है।

जैन परंपरा न्यायवैशेषिक की तरह परमाणुवादी है, सांख्ययंगा की तरह प्रकृतिवादी नहीं है तथापि जैन परंपरा सम्मत परमाणु का स्वरूप सांख्य-परंपरा सम्मत प्रकृति के स्वरूप के साथ जैसा मिलता है वैसा न्यायवैशेषिकसम्मत परमाणु स्वरूप के साथ नहीं मिलता, क्योंकि जैन सम्मत परमाणु सांख्यसम्मत प्रकृति की तरह परिणामी है, न्यायवैशेपिक सम्मत परमाणु की तरह कृटस्थ नहीं है। इसीलिए जैसे एक ही सांख्यसमत प्रकृति पृथ्वी, जल, तेज, वायु आदि अनेक भौतिक सृष्टियों का उपादान बनती है वैसे ही जैन सम्मत एक ही परमाणु पृथ्वी, जल, तेज आदि नानारूप में परिण्यत होता है। जैन परपरा न्यायवैशेषिक की तरह यह नहीं मानती कि पार्थिव, जलीय आदि भौतिक परमाणु मूल में ही सदा मिल जातीय हैं। इसके सिवाय और मी एक अन्तर ध्यान देने योग्य है। वह यह कि जैनसम्मत परमाणु वैशेषिक सम्मत परमाणु की अपेजा इतना अधिक सुक्स है कि अन्त में वह सांख्यसम्मत प्रकृति जैसा ही अथ्यक्त बन जाता है। जैन

परंपरा का अनंत परमाग्रुवाद प्राचीन सांख्यसम्मत पुरुषबहुत्वानुरूप प्रकृति-बहुत्ववाद<sup>9</sup> से दूर नहीं है।

## जैनमत श्रीर ईरवर

जैन परंपरा सांख्ययोग मीमांसक ख्रादि परंपराख्रों की तरह लोक को प्रवाह रूप से ख्रनादि ख्रीर अनंत ही मानती है। वह पौराणिक या वैशेपिक मत को तरह उसका सिट्संहार नहीं मानती अतएय जैन परंपरा में कतां संहतां रूप से ईश्वर जैसी स्वतंत्र व्यक्ति का कोई स्थान ही नहीं है। जैन सिद्धांत कहता है कि प्रत्येक जीव अपनी-अपनी सिटि का आप ही कर्ता है। उसके अनुसार तान्विक दृष्टि से प्रत्येक जीव में ईश्वर भाव है जो मुक्ति के समय प्रकट होता है। जिसका ईश्वर भाव प्रकट हुआ है वही साधारण लोगों के लिए उपास्य बनता है। योग-शास्त्र संमत ईश्वर भो मात्र उपास्य है, कर्ता संहर्ता नहीं, पर जैन और योगशास्त्र की कल्पना में अन्तर है। वह यह कि योगशास्त्र सम्मत ईश्वर सदा मुक्त होने के कारण अन्य पुरुषों से भिन्न कोटि का है; जब कि जैनशास्त्र संमत ईश्वर वैसा नहीं है। जैनशास्त्र कहता है कि प्रयत्न साध्य होने के कारण हर कोई योग्य साधक ईश्वरत्व लाभ करता है और सभी मुक्त समान भाव से ईश्वर रूप से उपास्य हैं।

## श्रुतविद्या श्रीर प्रमाणविद्या-

पुराने स्रीर श्रपने समय तक में ज्ञात ऐसे श्रम्य विचारकों के विचारों का तथा स्वानुभवमूलक श्रपने विचारों का सत्यलची संग्रह ही श्रुतविद्या है। श्रुतविद्या का ध्येय यह है कि सत्यस्पर्शी किसी भी विचार या विचारसरणी की श्रवगणाना या उपेचा न हो। इसी कारण से जैन परंपरा की श्रुतिविद्या नवन्व विद्याश्रों के विकास के साथ विकासत होती रही है। यही कारण है कि श्रुतविद्या में संग्रहनयरूप से जहाँ प्रथम सांख्यसम्मत सदद्वेत लिया गया वहीं ब्रह्मा हैत के विचार विकास के बाद संग्रहनय रूप से ब्रह्माद्वेत विचार ने भी स्थान प्राप्त किया है। इसी तरह जहाँ श्रजुसून नयरूप से प्राचीन बोद च्याकिकाद संग्रहीत हुआ है वहीं श्रागे के महायानी विकास के बाद ऋजुसून नयरूप से

१. षड्दर्शनसमुच्चय-गुण्रत्लदीका-पृ०-६६— "मौतिकसांख्या हि श्रात्मान-मात्मानं प्रति पृथक् प्रधानं वदन्ति । उत्तरे तु सांख्याः सर्वात्मस्विप एकं नित्यं प्रधानमिति प्रपन्नाः ।"

वैभाषिक, सौत्रान्तिक, विज्ञानवाद श्रीर शून्यवाद इन चारों प्रसिद्ध बौद्ध शाखाझों का संप्रह हुश्रा है।

श्रनेकान्त दृष्टिका कार्यप्रदेश इतना श्रिधिक व्यापक है कि इसमें मानव-जीवन की हितावह ऐसी सभी लौकिक लोकोत्तर विद्याएँ श्रिपना-श्रपना योग्य स्थान प्राप्त कर लेती हैं। यही कारण है कि जैन श्रुतविद्या में लोकोत्तर विद्याश्चों के श्रुतावा लौकिक विद्याश्चों ने भी स्थान प्राप्त किया है।

प्रमाणिवद्या में प्रत्यत्त, श्रमुमिति श्रादि ज्ञान के सब प्रकारों का, उनके साधनों का तथा उनके बलावल का विस्तृत विवरण श्राता है। इसमें भी श्रनेकान्त दृष्टि का ऐसा उपयोग किया गया है कि जिससे किसी भी तत्त्वचितक के यथार्थ विचार की श्रवगणाना या उपेद्धा नहीं होती, प्रत्युत ज्ञान श्रीर उसके साधन से संबंध रखनेवाले सभी ज्ञान विचारों का यथावत विनियोग किया गया है।

यहाँ तक का वर्णन जैन परंपरा के प्रायम्भत ऋहिंसा और अनेकान्त से संबंध रखता है। जैसे शरीर के बिना प्राया की स्थिति असंभव है वैसे ही धर्मशरीर के सिवाय धर्म प्राया की स्थिति भी असंभव है। जैन परंपरा का धर्मशरीर भी संध-रचना, साहित्य, तीर्थ, भिन्दर आदि धर्मस्थान, शिल्पस्थापत्य, उपासनाविधि, प्रंथसंप्राहक मांडार आदि अनेक रूप से विद्यमान है। यद्यपि भारतीय संस्कृति की विरासत के अविकल अध्ययन की दृष्टि से जैनधर्म के ऊपर सूचित अंगों का तात्त्विक एवं ऐतिहासिक वर्णन आवश्यक एवं रसप्रद भी है तथापि वह प्रस्तुत निबंध की मर्यादा के बाहर है। अतएव जिज्ञासुओं को अन्य साधनों के द्वारा अपनी जिज्ञासा को तुस करना चाहिए।

ई० १६४६ ]

# जैन-संस्कृति का हृदय

#### संस्कृति का स्रोत-

संस्कृति का स्रोत नदी के ऐसे प्रवाह के समान है जो अपने प्रभवस्थान से अन्त तक अनेक दूसरे छोटे-मोटे जल-स्रोतों से मिश्रित, परिवर्धित और परिवर्धित होकर अनेक दूसरे मिश्रगों से भी युक्त होता रहता है और उद्गम-स्थान में पाए जानेवाले रूप, स्पर्श, गन्ध तथा स्वाद आदि में कुछु-न-कुछ परिवर्तन भी प्राप्त करता रहता है। जैन कहलाने वाली संस्कृति भी उस संस्कृति-सामान्य के नियम का अपवाद नहीं है। जिस संस्कृति को आज हम जैन-संस्कृति के नाम से पहचानते हैं उसके सर्वप्रथम, आविर्भावक कौन थे और उनसे वह पहिले-पहल किस स्वरूप में उद्गत हुई इसका पूरा-पूरा सही वर्णन करना इतिहास की सीमा के बाहर है। फिर भी उस पुरातन प्रवाह का जो और जैसा स्रोत हमारे सामने है तथा वह जिन आधारों के पट पर बहता चला आया है, उस स्रोत तथा उस सावनों के ऊपर विचार करते हुए हम जैन-संस्कृति का हृदय थोड़ा-बहुत पहिचान पाते हैं।

## जैन-संस्कृति के दो रूप--

जैन-संस्कृति के भी, दूसरी संस्कृतियों की तरह, दो रूप हैं। एक बाह्य और दूसरा श्रान्तर। बाह्य रूप वह है जिसे उस संस्कृति के श्रवावा दूसरे लोग भी आयंत्र, कान श्रादि बाह्य इन्द्रियों से जान सकते हैं। पर संस्कृति का श्रान्तर स्वरूप ऐसा नहीं होता। क्योंकि किसी भी संस्कृति के श्रान्तर स्वरूप का साल्चात् श्राकलन तो सिर्फ उसी को होता है जो उसे श्रपने जीवन में तन्मय कर ले। दूसरे लोग उसे जानना चाहें तो साल्चात् दर्शन कर नहीं सकते। पर उस श्रान्तर संस्कृतिमय जीवन बितानेवाले पुरुप या पुरुपों के जीवन-व्यवहारों से तथा श्रास्पास के बातावरण पर पड़नेवाले उनके श्रासरों से वे किसी भी श्रान्तर संस्कृति का श्रन्दाजा लगा सकते हैं। यहां कुमे पुख्यतया जैन-संस्कृति के उस श्रान्तर स्म का या हृदय का ही परिचय देना है, जो बहुधा श्रम्यासजनित करूपना तथा श्रमुमान पर ही निर्मर है।

## जैन-संस्कृति का बाह्य स्वरूप-

जैन संस्कृति के बाहरी स्वरूप में, श्रान्य संस्कृतियों के बाहरी स्वरूप की तरह श्रानेक वस्तुत्रों का समावेश होता है। शास्त्र, उसकी भाषा, मन्दिर, उसका स्थापत्य, मूर्ति-विधान, उपासना के प्रकार, उसमें काम स्नानेवाले उपकरण तथा द्रव्य, समाज के खानपान के नियम, उत्सव, त्यौहार श्रादि श्रनेक विषयों का जैन समाज के साथ एक निराला संबन्ध है श्रीर प्रत्येक विषय श्रपना खास इति-हास भी रखता है। ये सभी बातें बाह्यसंस्कृति की खांग हैं पर यह कोई नियम नहीं है कि जहाँ-जहाँ ग्रीर जब ये तथा ऐसे दसरे श्रंग मौजूद हो वहाँ श्रीर तब उसका हृदय भी ऋवश्य होना ही चाहिए। बाह्य ऋगों के होते हुए भी कभी हृदय नहीं रहता और बाह्य श्रंगों के श्रभाव में भी संस्कृति का हृदय संभव है। इस दृष्टि को सामने रखकर विचार करनेवाला कोई भी व्यक्ति भलीभांति समक्र सकेगा कि जैन-संस्कृति का हृदय, जिसका वर्णन में यहाँ करने जा रहा हं वह केवल जैन समाजजात और जैन कहलाने वाले व्यक्तियों में ही संमव है ऐसी कोई बात नहीं है। सामान्य लोग जिन्हें जैन समक्रते हैं, या जो अपने को जैन कहते हैं, उनमें अगर श्रान्तरिक योग्यता न हो तो वह हृदय संभव नहीं श्रीर जैन नहीं कहलाने वाले व्यक्तियों में भी ऋगर वास्तविक योग्यता हो तो वह हृदय संभव है। इस तरह जब संस्कृति का बाह्य रूप समाज तक ही सीमित होने के कारण श्रन्य समाज में सलभ नहीं होता तब संस्कृति का दृदय उस समाज के अनुयायियों की तरह इतर समाज के अनुयायियों में भी संभव होता है। सच तो यह है कि संस्कृति का हृदय या उसकी श्रात्मा इतनी व्यापक श्रीर स्वतन्त्र होती है कि उसे देश, काल, जात-पांत, भाषा श्रीर रीति-रस्म श्रादि न तो सीमित कर सकते हैं श्रीर न श्रपने माथ बांध सकते हैं।

## जैन-संस्कृति का हृदय-निवर्त्तक धर्म-

श्रव प्रश्न यह है कि जैन-संस्कृति का हृदय क्या चीज है ? इसका संदित्त जवाव तो यही है कि निवर्तक धर्म जैन संस्कृति की श्रात्मा है। जो धर्म निवृत्ति कराने वाला श्रयांत् पुनर्शन्म के चक का नाश कराने वाला हो या उस निवृत्ति के साधन रूप से जिस धर्म का श्राविर्माव, विकास श्रीर प्रचार हुआ हो वह निवर्तक धर्म कहलाता है। इसका श्रम्मली श्र्यं समक्षने के लिए हमें प्राचीन किन्दु समकालीन इतर धर्म-सक्सों के बारे में थोड़ा सा विचार करना होगा।

## धर्मों का वर्गीकरण-

इस समय जितने भी धर्म दुनियां में जीवित हैं या जिनका थोड़ा बहुत इतिहास मिलता है, उन सब के ऋान्तरिक स्वरूप का ऋगर वर्गीकरण किया जाय तो वह मुख्यतया तीन भागों में विभाजित होता है।

१---पहला वह है, जो मौजूदा जन्म का ही विचार करता है।

२---दूसरा वह है जो मौजूदा जन्म के अञ्चलावा जन्मान्तर का भी विचार करता है।

नीसर वह है जो जन्म-जन्मान्तर के उपरान्त उसके नाश का या उच्छेद
 का भी विचार करता है।

#### श्रनात्मवाद---

आज की तरह बहुत पुराने समय में भी ऐसे विचारक लोग थे जो वर्तमान जीवन में प्राप्त होनेवाले सख से उस पार किसी अन्य सख की कल्पना से न तो प्रेरित होते थे श्रीर न उसके साधनों की खोज में समय बिताना ठीक समऋते थे। उनका ध्येय वर्तमान जीवन का मुख-भोग ही था। श्रीर वे इसी ध्येय की पूर्ति के लिए सब साधन जुटाते थे। वे समभते थे कि इम जो कुछ हैं वह इसी जन्म तक हैं श्रीर मृत्यु के बाद हम फिर जन्म ले नहीं सकते। बहुत हुआ तो हमारे पनर्जन्म का ऋर्थ हमारी सन्तित का चालू रहना है। ऋतएव हम जो ऋच्छा करेंगे उसका फल इस जन्म के बाद भोगने के वास्ते हमें उत्पन्न होना नहीं है। हमारे किये का फल हमारी सन्तान या हमारा समाज मांग सकता है। इसे पुनर्जन्म कहना हो तो हमें कोई आपत्ति नहीं। ऐसा विचार करनेवाले वर्ग को इमारे प्राचीनतम शास्त्रों में भी श्रनात्मवादी या नास्तिक कहा गया है। वही वर्ग कभी त्रागे जाकर चार्वाक कहलाने लगा। इस वर्ग की दृष्टि में साध्य-पुरुषार्थ एक मात्र काम ऋर्थात् सुख-भोग ही है। उसके साधन रूप से वह वर्ग धर्म की कल्पना नहीं करता या धर्म नाम से तरह-तरह के विधि-विधानों पर विचार नहीं करता । श्रतएव इस वर्ग को एक मात्र काम-पुरुपार्थी या बहुत हुआ तो काम श्रौर श्चर्य उभयपुरुषायीं कह सकते हैं।

#### प्रवर्तक-गर्भ---

दूसरा विचारक वर्ग शारीरिक जीवनगत सुख को साध्य तो मानता है पर वह मानता है कि जैसा मौजूदा जन्म में सुख सम्भव है वैसे ही प्राणी मर कर फिर पुनर्जन्म ग्रहण करता है श्रीर इस तरह जन्मजन्मान्तर में शारीरिक-मानसिक सुखों

के प्रकर्ष-प्रपक्ष को शृंखला चल रही है। जैसे इस जन्म में बैसे ही जन्मान्तर में भी हमें सुखी होना हो. या ऋधिक सुख पाना हो, तो इसके वास्ते हमें धर्मा-नुष्ठान भी करना होगा । अर्थोपार्शन आदि साधन वर्तमान जन्म में उपकारक भले ही हों पर जन्मान्तर के उच्च श्रीर उच्चतर सख के लिए हमें धर्मानुष्ठान श्रवश्य करना होगा । ऐसी विचार-सरणी वाले लोग तरह-तरह के धर्मानुष्ठान करते थे श्रौर उसके द्वारा परलोक तथा लोकान्तर के उच्च सख पाने की श्रद्धा भी रखते थे । यह वर्ग श्रात्मवादी और पनर्जन्मवादी तो है ही पर उसकी कल्पना जन्म-जन्मान्तर में ऋधिकाधिक सख पाने की तथा प्राप्त सख को ऋधिक-से-ऋधिक समय तक स्थिर रखने की होने से उसके धर्मानुष्ठानों को प्रवर्तक-धर्म कहा गया है। पवर्तक धर्म का संद्वेप में सार यह है कि जो और जैसी समाज व्यवस्था हो उसे इस तरह नियम श्रीर कर्तव्य-बद्ध बनाना कि जिससे समाज का प्रत्येक सभ्य श्रापनी-श्रापनी स्थिति श्रीर कला में मख लाभ करे श्रीर साथ ही ऐसे जन्मान्तर को तैयारी करे कि जिससे दसरे जन्म में भी वह वर्तमान जन्म की ऋषेचा ऋषिक श्रीर स्थायी सख पा सके। प्रवर्तक-धर्म का उद्देश्य समाज व्यवस्था के साथ-साथ जन्मान्तर का सुवार करना है. न कि जन्मान्तर का उच्छेद । प्रवर्तक धर्म के ऋतु-सार काम, श्रर्थ श्रीर धर्म, तीन परुषार्थ है। उसमें मोज नामक चौथे पुरुषार्थ की कोई कल्पना नहीं है। प्राचीन ईरानी ऋार्य जो ऋवस्ता को धर्मग्रन्थ मानते थे श्रीर प्राचीन वैदिक श्रार्य जो मन्त्र श्रीर ब्राह्मणरूप वेद भाग को ही मानते थे, वे सब उक्त प्रवर्तक धर्म के अवयायी हैं। आगे जाकर वैदिक दर्शनों में जो मींमांसा-दर्शन नाम से कर्मकाएडी दर्शन प्रसिद्ध हुन्न्या वह प्रवर्तक-धर्म का जीवित रूप है।

#### निवर्तक धर्म —

निवर्तक धर्म जगर सूचित प्रवर्तक धर्म का बिलकुल विरोधी है। जो विचारक हस लोक के उपरान्त लोकान्तर श्रीर जन्मान्तर मानने के साथ-साथ उस जन्मचक को धारण करनेवाली श्रात्मा को प्रवर्तक धर्म-बादियों की तरह तो मानते ही थे; पर साथ ही वे जन्मान्तर में प्राप्य उच्च, उच्चतर श्रीर चिरस्थायी सुल से सन्तुष्ट न थे। उनकी दृष्टि यह थी कि इस जन्म या जन्मान्तर में कितना ही जैंचा सुल क्यों न मिले, वह कितने ही दीर्घ काल तक क्यों न स्थिर रहे पर श्रार वह सुल कमी न कभी नाश पानेवाला है तो फिर वह उच्च श्रीर चिरस्थायी सुल भी श्रंत में निकृष्ट सुल की कोटि का होने से उपादेय हो नहीं सकता। वे लोग ऐसे किसी सुल की लोज में थे जो एक बार प्राप्त होने के बाद कभी नष्टन हो। इस लोज की

स्म ने उन्हें मोख पुरुषार्थ मानने के लिए बाधित किया । वे मानने लगे कि एक ग्रेमी भी ब्रातमा की स्थिति संभव है जिसे पाने के बाद फिर कभी जन्म-जन्मान्तर या देह धारण करना नहीं पडता । वे स्नात्मा की उस स्थिति को मोच या जन्म-निवृत्ति कहते थे । प्रवर्तक धर्मानयायी जिन उच्च श्रीर उच्चतर धार्मिक श्रृतुष्ठानी से इस लोक तथा परलोक के उत्क्रष्ट सखों के लिए प्रयत्न करते थे उन धार्मिक श्चनष्ठानों को निवर्तक-धर्मानयायी श्चपने साध्य मोत्त या निवृत्ति के लिए न केवल श्चपर्याम ही सम्भन्ते बल्कि वे उन्हें मोल पाने में बाधक समभकर उन सब धार्मिक श्रन्थानों को श्रात्यन्तिक हेय बतलाते थे। उद्देश्य श्रीर दृष्टि में पूर्व-पश्चिम जितना श्रन्तर होने से प्रवर्तक वर्मानयायियों के लिए जो उपादेय वही निवर्तक धर्मान्यायियों के लिए हैय बन गया। यद्यपि मोत्न के लिए प्रवर्तक धर्म बाधक माना गया पर साथ ही मोजवादियों को ऋपने साध्य मोज-परुपार्थ के उपाय रूप से किसी सनिश्चित मार्ग की खोज करना भी ऋनिवार्य रूप से प्राप्त था। इस खोज की सभ्र ने उन्हें एक ऐसा मार्ग, एक ऐसा उपाय सभाया जो किसी बाहरी साधन पर निर्भर न था । वह एक मात्र साधक की ऋपनी विचार-शुद्धि श्रीर वर्तन शुद्धि पर श्रवलंबित था । यहीं विचार श्रीर वर्तन की श्रात्यन्तिक शाबि का मार्ग निवर्तक धर्म के नाम से या मोच-मार्ग के नाम से प्रसिद्ध हन्ना।

हम भारतीय संस्कृति के विचित्र श्रौर विविधि तान-वाने की जांच करते हैं तब हमें सप्ष रूप से दिखाई देता है कि भारतीय श्रान्मवादी दर्शनों में कर्मकारडी मीमांसक के श्रवाबा सभी निवर्तक धर्मवादी हैं। श्रवैदिक भाने जानेवाले बौद्ध श्रौर बैन दर्शन की संस्कृति तो मूल में निवर्तक-धर्म स्वरूप है ही पर वैदिक समक्ते जानेवाले न्याय-वैशेषिक, सांख्य-योग तथा श्रौपनिपद दर्शन की श्रात्मा भी निवर्तक-धर्म पर ही प्रतिष्ठित है। वैदिक हो या श्रवैदिक ये सभी निवर्तक-धर्म प्रवर्तक-धर्म को या यशयागादि श्रमुण्डानों को श्रम्त में हेय ही बतलाते हैं। श्रीर वे सभी सम्यक्शान या श्रात्म-शान को तथा श्रात्म-शानमूलक श्रनासक्त जीवन ब्यवहार को उपादेय मानते हैं। एवं उसी के द्वारा पुनर्जन्म के चक्र से खुटी पाना संभव बतलाते हैं।

## समाजगामी प्रवर्तक-धर्म-

ऊपर स्वित किया जा चुका है कि प्रवर्तक धर्म समाजगामी था । इसका मतलब यह था कि प्रत्येक व्यक्ति समाज में रहकर ही सामाजिक कर्तव्य जो ऐहिक जीवन से संबन्ध रखते हैं और धार्भिक कर्तव्य जो पारलीकिक जीवन से संबन्ध रखते हैं, उनका पालन करें। प्रत्येक व्यक्ति जन्म से ही ऋषि-ऋष

अर्थात् विद्याच्ययन स्रादि, पितृ-ऋष् स्रर्थात् संतति-जननादि स्रीर देव-ऋष् स्रर्थात् यश्यागादि वन्धनो से स्रावद है। व्यक्ति को सामाजिक स्रीर धार्मिक कर्तव्यों का पालन करके स्रपनी कृपण् इच्छा का संशोधन करना इष्ट है। पर उसका निर्मूल नाश करना न शक्य स्रीर न इष्ट। प्रवर्तक धर्म के स्रतुसार प्रत्येक व्यक्ति के लिए एस्थाश्रम जरूरी है उसे लोध कर कोई विकास कर नहीं सहता। व्यक्तिगामी निवर्तक-धर्म—

निवर्तक-धर्म व्यक्तिगामी है। यह ब्रात्मसाचात्कार की उत्कृष्ट हृति में से उत्पन्न होने के कारण जिज्ञासु को ब्रात्म तत्त्व है या नहीं, है तो वह कैसा है, उसका ब्रान्य के साथ कैसा संबंध है, उसका साचात्कार संभव है तो किन-किन उपायों से संभव है, हत्यादि प्रश्नों की ब्रोर प्रेरंत करता है। ये प्रश्न ऐसे नहीं हैं कि जो एकान्त-चिन्तन, ध्यान, तप ब्रोर ब्रसंगतापूर्ण जीवन के सिवाय सुज्ज सकें। ऐसा सच्चा जीवन खास व्यक्तियों के लिए ही संभव हो सकता है। उसका समाजगामी होना संभव नहीं। इस कारण प्रवर्तक-धर्म की ब्रिप्य हि। उसका समाजगामी होना संभव नहीं। इस कारण प्रवर्तक-धर्म के लिए ग्रह-स्थाश्रम का बंधन था ही नहीं। वह ग्रहस्थाश्रम विना किये मी व्यक्ति को सर्वत्याग की ब्रमुमति देता है। क्योंकि उसका ब्राधार इच्छा का संशोधन नहीं पर उसका निरोध है। ब्रत्यप्व प्रवर्तक-धर्म समस्त सामाजिक ब्रोर धार्मिक कर्तव्यों से बद्ध होने की बात नहीं मानता। उसके ब्रमुसार व्यक्ति के लिए मुख्य कर्तव्य एक ही है ब्रोर वह यह कि जिस तरह हो ब्रात्मसाचात्कार का ब्रीर उसमें ककावट डालने वाली इच्छा के नाश का प्रयत्न करे।

## निवतंक-धर्म का प्रभाव व विकास-

जान पड़ता है इस देश में जब प्रवर्तक धर्मानुयायी वैदिक ह्यार्थ पहले-पहल क्याए तब भी कहीं न कहीं इस देश में निवर्तक-धर्म एक या दूसरे रूप में प्रचलित था। शुरू में इन दो धर्म संस्थाक्रों के विचारों में पर्याप्त संघर्ष रहा पर निवर्तक धर्म के इने-गिने सच्चे क्यनुगामियों की तपस्या, ध्यान-प्रणाली क्रौर असंगचयां का साधारण जनता पर जो प्रभाव धीरे-धीरे बढ़ रहा था उसने प्रवर्तक धर्म के कुछ ब्रनुगामित्रों को भी ब्रपनी क्रोर खींचा ब्रौर निवर्तक-धर्म की संस्थाक्रों का ब्रम्नेक रूप में विकास होना शुरू हुआ। इसका प्रभावकारी फल ब्रम्त में यह हुआ कि प्रवर्तक-धर्म के क्याधार रूप जो ब्रह्मचर्य क्रौर ग्रहस्य दो क्याश्रम माने जाते थे उनके स्थान में प्रवर्तक-धर्म के पुरस्करांक्रों ने पहले तो वानप्रस्थ सहित तीन क्रौर पीछे संन्यास सहित चार क्राअमों को जीवन में स्थान दिया । निवर्तक-धर्म की ख्रानेक संस्थाश्रों के बढ़ते हुए जनन्यापी प्रभाव के कारण अन्त में तो यहाँ तक प्रवर्तक धर्मानुयायी आझाणों ने विधान मान लिया कि ग्रहस्थाश्रम के बाद जैसे संन्यास न्यायप्राप्त है वैसे ही आगर तीन वैराग्य हो तो ग्रहस्थाश्रम विना किये भी सीधे ही ब्रह्मचर्याश्रम से प्रवज्यामार्ग न्यायप्राप्त है । इस तरह जो प्रवर्तक-धर्म का जीवन में समन्वय स्थिर हुआ उसका फल हम दार्शनिक साहित्य और प्रजाजीवन में आज भी देखते हैं ।

## समन्वय श्रीर संवर्पण-

जो तत्त्वज्ञ ऋषि प्रवर्तक धर्म के अनुयायी ब्राह्मणों के वंशज होकर भी निवर्तक धर्म को पूरे तौर से अपना चुके थे उन्होंने चिन्तन और जीवन में निवर्तक धर्म का महत्त्व व्यक्त किया। फिर भी उन्होंने अपनी पैत्रिक संपत्ति रूप प्रवर्तक धर्म आ र उसके आधारभ्त वेदों का प्रामाएय मान्य रखा। न्यायवैशेषिक दर्शन के और अपनिपद दर्शन के आद्य द्रष्ट्या ऐसे ही तत्त्वज्ञ ऋषि थे। निवर्तक धर्म के कोई कोई पुरस्कता ऐसे भी हुए कि जिन्होंने तप, ध्यान और आत्मसाचात्कार के बाधक कियाकांड का तो आत्यंतिक विरोध किया पर उस कियाकार की आधारभ्त श्रुति का सर्वथा विरोध नहीं किया। ऐसे व्यक्तियों में सांख्य दर्शन के आदि पुरुष किया आदि करियों होने पर भी अन्त में वैदिक दर्शनों में समा गया।

समन्वय की ऐसी प्रक्रिया इस देश में शतान्दियां तक चली। फिर कुछ ऐसे ख्रात्यन्तिकवादी दोनां धर्मों में होते रहे कि वे ख्रयने-छ्यने प्रवर्तक या निवर्तक भर्म के ख्रलावा कूमरे पद्म को न मानते थे, ख्रीर न युक्त वतलाते थे। भगवान महावीर ख्रीर बुद के पहले भी ऐसे ख्रनेक निवर्तक धर्म के पुरस्कर्ता हुए हैं। फिर भी महावीर ख्रीर बुद के समय में तो इस देश में निवर्तक धर्म की पंषक ऐसी अनेक संस्थाएँ थीं ख्रीर दूसरी ख्रनेक ऐसी नई पैदा हो रही थीं कि जो प्रवर्तक धर्म का उपता से विरोध करती थीं। ख्रव तक नीच से ऊँच तक के वर्गों में निवर्तक धर्म की ख्राया में विकास पानेवाले विविध तरीनुष्ठान, विविध ध्यान-मार्ग और नानाविध स्थागमय ख्राचारों का इतना ख्रिषक प्रभाव फैलने लगा था कि फिर एक बार महावीर ख्रीर बुद के समय में प्रवर्तक ख्रीर निवर्तक धर्म के बीच प्रवत्त विरोध की लहर उठी जिसका सबूत हम जैन-बौद वाङ्मय तथा समकालीन बासण वाङ्मय में पाते हैं। तथागत बुद ऐसे पक्व विचारक और दद थे कि जिन्होंने किसी भी तरह से ख्रपने निवर्तक धर्म में प्रवर्तक धर्म के ख्राधारभूत मन्तस्थों श्रीर शास्त्रों को ख्राभय नहीं दिया। दीर्घ तपस्वी महावीर भी ऐसे ही

कट्टर निवर्तक-धर्मी थे। श्रतएव इम देखते हैं कि पहिले से श्राज तक जैन श्रौर बौद्ध सम्प्रदाय में श्रनेक वेदानुयायी विद्वान् ब्राह्मण् दीव्वित हुए फिर भी उन्होंने जैन श्रीर बौद्ध वाङ्मय में वेद के प्रामायय स्थापन का न कोई प्रयत्न किया श्रौर न किसी ब्राह्मण्यस्थविद्दित यज्ञयागादि कर्मकायड को मान्य रखा।

## निवतक-धर्म के मन्तव्य श्रीर श्राचार-

शताब्दियों ही नहीं बल्कि सहस्राब्दि पहले से लेकर जो धीरे-धीरे निवर्तक धर्म के ब्राङ्ग-प्रत्यङ्ग रूप से अनेक मन्तव्यों और ब्राचारों का महावीर-बुद्ध तक के समय में विकास हो चुका था वे संद्वेप में ये हैं:—१—ग्रात्मशुद्धि ही जीवन का मुख्य उद्देश्य है, न कि ऐहिक या पारत्नौकिक किसी भी पद का महस्व । २ - • इस उद्देश्य की पूर्ति में बाधक श्राध्यात्मिक मोह, श्रविद्या श्रोर तज्जन्य तृष्णा का मूलोच्छेद करना। ३ — इसके लिए आध्यत्मिक ज्ञान और उसके द्वारा सारे जीवन व्यवहार को पूर्ण निस्तृष्ण बनाना। इसके वास्ते शारीरिक, मानसिक, वाचिक, विविध तपस्यात्रों का तथा नाना प्रकार के ध्यान. योग-मार्ग का ऋतु-सरण त्रौर तीन चार या पाँच महावतों का याज्जीवन त्र्यनुष्ठान । ४---किसी भी श्राध्यात्मिक श्रनुभव वाले मनुष्य के द्वारा किसी भी भाषा में कहे गये श्राध्या-त्मिक वर्णन वाले वचनों को ही प्रमाण रूप से मानना, न कि ईश्वरीय या ऋषौ-रुपेय रूप से स्वीकृत किसी खास भाषा में रचित ग्रन्थों को । ५-योग्यता और गुरुपद की कसौटी एक मात्र जीवन की ऋाध्यात्मिक शुद्धि, न कि जन्मसिद्ध वर्णविशोष । इस दृष्टि से स्त्री श्रीर शृद्ध तक का धर्माधिकार उतना ही है, जितना एक ब्राह्मण त्रीर चत्रिय पुरुष का। ६—मद्य-मांस त्रादि का धार्मिक स्त्रीर सामाजिक जीवन में निषेध । ये तथा इनके जैसे लज्जण जो प्रवर्तक धर्म के **ब्रा**चारों ब्रौर विचारों से ज़दा पड़ते थे वे देश में जड़ जमा चुके थे ब्रौर दिन-ब-दिन विशेष बल पकडते जाते थे।

#### निर्मन्थ-सम्प्रदाय---

कमोवेरा उक्त लच्चगों को धारण करनेवाली अप्रनेक सस्थात्रों श्रौर सम्प्रदायों में एक ऐसा पुराना निवर्तक धर्मी सम्प्रदाय था जो महावीर के पिहले बहुत शाताब्दियों से अपने व्यास दक्त में विकास करता जा रहा था। उसी सम्प्रदाय में पिहले नाभिनन्दन ऋषभदेव, यदुनन्दन नेमिनाथ और काशीराजपुत्र पार्श्वनाथ हो चुके थे, या वे उस सम्प्रदाय में मान्य पुरुष बन चुके थे। उस सम्प्रदाय के समय-समय पर अपनेक नाम प्रसिद्ध रहे। यति, भिच्च, सुनि, अनगार,

अम्य आदि जैसे नाम तो उस सम्प्रदाय के खिए व्यवहृत होते थे पर जब दीर्घ तपत्नी महावीर उस सम्प्रदाय के मुखिया बने तब सम्भवतः वह सम्प्रदाय निर्फ़न्य नाम से विशेष प्रसिद्ध हुआ । यद्यपि निवर्तक-धर्मानुयायी पन्यों में ऊँची आप्यात्मिक भूमिका पर पहुँचे हुए व्यक्ति के बास्ते 'जिन' शब्द साधारख रूप से प्रयुक्त होता था । फिर भी भगवान् महावीर के समय में और उनके कुछ समय वाद तक भी महावीर का श्रमुवायी साधु या गृहस्थ वर्ग 'जैन' (जिनानुयायी) नाम से व्यवहृत नहीं होता था । आज जैन शब्द से महावीर-पोषित सम्प्रदाय के 'त्यागी' 'गृहस्थ' सभी अनुयायियों का जो बोध होता है इसके लिए पहिले 'निग्गंथ' और 'समयोवासग' आदि जैसे शब्द व्यवहृत होते थे।

## जैन श्रीर बौद्ध सम्प्रदाय-

इस निर्म्रन्थ या जैन सम्प्रदाय में ऊपर सचित निवृत्ति-धर्म के सब लुब्बण बहुधा थे ही पर इसमें ऋषभ ऋषि पूर्वकालीन त्यागी महापुरुषों के द्वारा तथा श्रन्त में जातपत्र महाबीर के द्वारा विचार श्रीर श्राचारगत ऐसी छोटी-बडी श्रनेक विशोपताएँ ऋाई थीं व स्थिर हो गई थीं कि जिनसे ज्ञातपत्र महावीर पोषित यह सम्प्रदाय दूसरे निवृत्तिगामी सम्प्रदायों से खास जुदा रूप धारण किये हुए था। यहाँ तक कि यह जैन सम्प्रदाय बौद्ध सम्प्रदाय से भी खास फर्क रखता था। महावीर श्रीर बुद्ध न केवल समकालीन ही ये बल्कि वे बहुधा एंक ही प्रदेश में विचरने वाले तथा समान और समकत्त अनुयायिक्रों को एक ही भाषा में उपदेश करते थे। दोनों के मुख्य उद्देश्य में कोई श्चन्तर नहीं था फिर भी महावीर पोषित श्रीर बुद्धसंचालित सम्प्रदायों में श्ररू से ही खास श्रन्तर रहा जो ज्ञातव्य है। बौद्ध सम्प्रदाय बुद्ध को ही ब्रादर्श रूप से पूजता है तथा बुद्ध के ही उपदेशों का श्रादर करता है जब कि जैन सम्प्रदाय महाबीर श्रादि को इच्ट देव मानकर उन्हों के वचनों को मान्य रखता है। बौद्ध चित्तशद्धि के लिए ध्यान श्रौर मानसिक संयम पर जितना जोर देते हैं उतना जोर बाह्य तप श्रीर देहदमन पर नहीं। जैन ध्यान और मानसिक संयम के श्रालावा देहदमन पर भी श्राधिक जोर देते रहे। ब्रद्ध का जीवन जितना लोकों में हिलने-मिलनेवाला तथा उनके उपदेश जितने ऋधिक सीधे-सादे लोकसेवागामी हैं वैसा महावीर का जीवन तथा उपदेश नहीं हैं। बौद्ध स्त्रनगार की बाह्यचर्या उतनी नियन्त्रित नहीं रही जितनी जैन अनगारों की । इसके सिवाय और भी अनेक विशेषताएँ हैं जिनके कारण बौद्ध सम्प्रदाय भारत के समुद्ध श्लीर पर्वतों की सीमा लांघकर उस पुराने समय में भी अनेक भिन्न-भिन्न भाषा-भाषी, सम्य-असम्य जातियों में तूर-दूर तक फैला और करोड़ों अभारतियों ने भी बौद आचार-विचार को अपने-अपने ढंग से अपनी-अपनी भाषा में उतारा व अपनाया जब कि जैन सम्प्रदाय के विषय में ऐसा नहीं हुआ।

यद्यपि जैन संप्रदाय ने भारत के बाहर स्थान नहीं जमाया फिर भी वह भारत के दरवर्ती सब भागों में धीरे-धीरे न केवल फैल ही गया बल्कि उसने क्रपनी कल खास विशेषताश्रों की ल्राप प्रायः भारत के सभी भागों पर थोडी बहुत जरूर डाली। जैसे जैसे जैन संप्रदाय पूर्व से उत्तर श्रौर पश्चिम तथा टिला की श्रोर फैलता गया वैसे वैसे उस प्रवर्तक धर्म वाले तथा निवृत्ति पंथी अन्य संप्रदायों के साथ थोड़े-बहुत संघर्ष में भी आना पड़ा। इस संघर्ष में कभी तो जैन ग्राचार-विचारों का ग्रासर दसरे संप्रदायों पर पड़ा ग्रीर कभी दसरे संग्रहायों के आचार-विचारों का ऋसर जैन संप्रदाय पर भी पडा। यह क्रिया किसी एक ही समय में या एक ही प्रदेश में किसी एक ही व्यक्ति के द्वारा संपन्न नहीं हुई । बल्कि दृश्य-ग्रदृश्यी रूप में हजारों वर्ष तक चलती रही श्रीर श्राज भी चालू है। पर अन्त में जैन संप्रदाय और दूसरे भारतीय-अभारतीय सभी धर्म-संप्रदायों का स्थायी, सहिष्णुतापूर्ण समन्वय सिद्ध हो गया है जैसे कि एक कुदम्ब के भाइयों में होकर रहता है। इस पीढ़ियों के समन्वय के कारण साधारण लोग यह जान ही नहीं सकते कि उसके धार्मिक आचार-विचार की कौन-सी बात मौलिक है और कौन-सी दूसरों के संसर्ग का परिणाम है। जैन स्त्राचार-विचार का जो स्त्रसर दूसरों पर पड़ा है उसका दिग्दर्शन कराने के पहिले दूसरे संप्रदायों के आचार-विचार का जैन-मार्ग पर जो असर पड़ा है उसे संबोप में बतलाना ठीक होगा जिससे कि जैन संस्कृति का हार्द सरलता से समभा जासके।

## अन्य संप्रदायों का जैन-संस्कृति पर प्रभाव-

इन्द्र, वरुण आदि स्वर्गाय देव-देवियों की स्तृति, उपासना के स्थान में जैनों का आदर्श है निष्कर्लक मनुष्य की उपासना । पर जैन आचार-विचार में बहिष्कृत देव देवियाँ, पुनः गौण रूप से ही सही, स्तृति-प्रार्थना द्वारा घुस ही गईं, जिसका कि जैन संस्कृति के उद्देश्य के साथ कोई भी मेल नहीं हैं । जैन-परंपरा ने उपासना में प्रतीक रूप से मनुष्य मूर्ति को स्थान तो दिया, जो कि उसके उद्देश्य के साथ संगत है, पर साथ ही उसके आसपास श्रंगार व आडम्बर का इतना संभार आ गया जो कि निवृत्ति के जक्ष्य के साथ निलकुल आसंगत है।

की श्रीर शद्ध को श्राध्यात्मिक समानता के नाते ऊँचा उठाने का तथा समाज में सम्मान व स्थान दिलाने का जो जैन संस्कृति का उद्देश्य रहा वह यहाँ तक लप्त हो गया कि न केवल उसने शहों को स्त्रपनाने की किया ही बन्द कर दी विल्क उसने ब्राह्म सुर्भ प्रसिद्ध जाति की दीवारें भी खडी की । यहाँ तक कि जहाँ ब्राह्मण-परंपरा का प्राधान्य रहा वहाँ तो उसने क्रपने घेरे में से भी शृद्ध कहलाने वाले लोगों को अर्जन कहकर बाहर कर दिया और शरू में जैन-संकृति जिस जाति मेद का विरोध करने में गौरव समभती थी उसने दिखण जैसे देशों में नए जाति-भेद की सृष्टि कर दी तथा स्त्रियों को पूर्ण श्राध्यात्मिक योग्यता के लिये ग्रासमर्थ करार दिया जो कि स्पष्टतः कट्टर ब्राह्मण-परंपरा का ही ग्रासर है। मन्त्र ज्योतिय ग्रादि विद्याएँ जिनका जैन संस्कृति के ध्येय के साथ कोई संबन्ध नहीं व भी जैन संस्कृति में ग्राईं। इतना ही नहीं बल्कि ग्राध्यात्मिक जीवन स्वीकार करनेवाले ग्रानगारों तक ने उन विद्यात्रों को ग्रापनाया । जिन यहोपवीत ब्राटि संस्कारों का मल में जैन संस्कृति के साथ कोई संबन्ध न था वे ही दिखाए हिन्दस्तान में मध्यकाल में जैन-संस्कृति का एक अंग वन गए और इसके लिए बाधगा-परंपरा की तरह जैन-परंपरा में भी एक परोहित वर्ग कायम हो गया। यज्ञयागादि की ठीक नकल करने वाले कियाकाएड प्रतिष्ठा स्रादि विधियों में स्रा गए। ये तथा ऐसी दूसरी अनेक छोटी-मोटी बातें इसलिए घटीं कि जैन-संस्कृति को उन साधारण ऋनुयायियों की रच्चा करनी थी जो कि दसरे विरोधी सम्प्रदायों में से ब्राकर उसमें शरीक होते थे, या दूसरे सम्प्रदायों के ब्राचार-विचारों से श्रपने को बचान सकते थे। श्रव हम थोड़े में यह भी देखेंगे कि जैन-संस्कृति का दूसरों पर क्या खास श्रसर पडा।

### जैन-संस्कृति का प्रभाव--

यों तो सिद्धान्ततः सर्वभूतदया को सभी मानते हैं पर प्राण्यिस्ता के ऊपर जितना जोर जैन-परंपरा ने दिया, जितनी लगन से उसने इस विषय में काम किया उसका नतीजा सारे ऐतिहासिक युग में यह रहा है कि जहाँ-जहाँ श्रीर जब-जब जैन लोगों का एक या दूसरे लेत्र में प्रभाव रहा सर्वत्र न्नाम जनता पर प्राणिरत्ता का प्रवत्त संस्कार पड़ा है। यहाँ तक कि भारत के न्नानेक भागों में श्रपने को श्रजैन कहने वाले तथा जैन-विरोधी समभने वाले साधारण लोग भी जीव-मात्र की हिंसा से नफरत करने लगे हैं। श्रहिंसा के इस सामान्य सस्कार के ही कारण श्रनेक वैष्णव श्रादि जैनतर परंपराश्रों के श्राचार-विचार पुरानी वैदिक परंपरा से वितकुत जुदा हो गए हैं। तपस्था के बारे में भी ऐसा

ही हन्न्या है। त्यागी हो या गृहस्थ सभी जैन तपस्या के उत्पर अधिकाधिक अकते रहे हैं। इसका फल पड़ोसी समाजों पर इतना ऋधिक पड़ा है कि उन्होंने भी एक या दसरे रूप से अनेकविध सात्विक तपस्याएँ अपना ली हैं। श्रीर सामान्यरूप से साधारण जनता जैनों की तपस्या की स्त्रोर स्त्रादरशील रही है। यहाँ तक कि अनेक बार मसलमान सम्राट तथा दसरे समर्थ अधिकारियों ने तपस्या से आक्रष्ट होकर जैन-सम्प्रदाय का बहमान ही नहीं किया है बल्कि उसे अपनेक सुविधाएँ भी दी हैं, मदा-नांस आदि सात व्यसनों को रोकने तथा उन्हें घटाने के लिए जैन-वर्ग ने इतना ऋधिक प्रयत्न किया है कि जिससे वह व्यसनसेवी श्रनेक जातियों में ससंस्कार डालने में समर्थ हुआ है । यद्यपि बौद्ध श्रादि दसरे सम्प्रदाय पूरे बल से इस मुसंस्कार के लिए प्रयत्न करते रहे पर जैनों का प्रयत्न इस दिशा में आज तक जारी है और जहाँ जैनों का प्रभाव ठीक-ठीक है वहाँ इस स्वैरविहार के स्वतन्त्र युग में भी मुसलमान श्रौर दूसरे मांस-भन्नी लोग भी खल्लमखल्ला मांस-मद्य का उपयोग करने में सकचाते हैं। लोकमान्य तिलक ने ठीक ही कहा था कि गुजरात श्राटि प्रान्तों से जो प्राणि-रता और निर्मास भोजन का आग्रह है वह जैन-परंपरा का ही प्रभाव है। जैन विचारसरणी का एक मौलिक सिद्धान्त यह है कि प्रत्येक वस्त का विचार अधिकाधिक पहलुओं और अधिकाधिक दृष्टिकीणों से करना और विवादास्पद विषय में बिलुकुल अपने विरोधी-पन्न के अभिप्राय को भी उतनी ही सहानभूति से समभाने का प्रयक्ष करना जितनी कि सहानुभूति श्रपने पद्म को श्रोर हो। श्रीर श्रन्त में समन्वय पर ही जीवन-व्यवहार का फैसला करना। या तो यह सिद्धान्त सभी विचारकों के जीवन में एक या दसरे रूप से काम करता ही रहता है। इसके सिवाय प्रजाजीवन न तो व्यवस्थित बन सकता है और न शान्तिलाभ कर सकता है। पर जैन विचारकों ने उस सिद्धान्त की इतनी अधिक चर्चा की है श्रीर उस पर इतना अधिक जोर दिया है कि जिससे कट्टर-से-कट्टर विरोधी संप्रदायों को भी कुछ-न-कुछ प्रेरणा मिलती ही रही है। रामानज का विशिष्टाहैत उपनिषद् की भूमिका के ऊपर श्रानेकान्तवाद ही तो है।

## जैन-परंपरा के श्रादर्श-

जैन-संस्कृति के हृदय को समभाने के लिए हमें थोड़े से उन आदशों का परिचय करना होगा जो पहिले से आज तक जैन-परंपरा में एकसे मान्य हैं और पूजे जाते हैं। सब से पुराना आदर्श जैन-परंपरा के सामने ऋषमदेव और उनके परिचार का है। ऋषमदेव ने आपने जीवन का सबसे बढ़ा भाग उन जवाबदेहियों

को बुद्धिपूर्वक अदा करने में बिताया जो प्रजा पालन की जिम्मेवारी के साथ उन पर आ पड़ी थीं। उन्होंने उस समय के बिलकुल अपढ़ लोगों को लिखना-पदना सिलाया, कुछ काम-धन्या न जानने वाले बनचरों को उन्होंने खेती-बाड़ी तथा बढ़ई, कुम्हार आदि के जीवनोपयोगी धन्धे सिलाय, आपस में कैसे बरतना, कैसे नियमों का पालन करना यह भी सिलाया। जब उनको महसूस हुआ कि अब बड़ा पुत्र भरत प्रजाशासन की सब जवाबदेहियों को निवाह लेगा तब उसे राज्य-भार सौंप कर गहरे आप्यात्मिक प्रश्नों की छानबीन के लिए उत्कट तपस्वी होकर सर से निकल पड़े।

ऋषम देव की दो पुत्रियों बाक्षी और सुन्दरी नाम की थीं। उस जमाने में भाई-बहन के बीच शादी की प्रथा प्रचित्तत थी। सुन्दरी ने इस प्रथा का विरोध करके ऋपनी सौम्य तपस्या से भाई भरत पर ऐसा प्रभाव डाला कि जिससे भरत ने न केवल सुन्दरी के साथ विवाह करने का विचार ही छोड़ा बिल्क वह उसका भक्त बन गया। ऋग्वेद के यमीस्कृत में भाई यम ने भरीनी यमी की लग्न-मांग को ऋस्वीकार किया जब कि भरीनी सुन्दरी ने भाई भरत की लग्न मांग को तपस्या में परिस्तृत कर दिया और फलतः भाई-बहन के लग्न की प्रतिष्टित प्रथा नाम-श्रेष हो गई।

ऋषभ के भरत श्रौर बाहुबली नामक पुत्रों में राज्य के निमित्त भयानक युद्ध युद्ध हुआ । श्रन्त में द्वन्द युद्ध का फैसला हुआ । भरत का प्रचएड प्रहार निक्पल गया । जब बाहुबली की बारी द्याई श्रौर समर्थतर बाहुबली को जान पड़ा कि मेरे मुच्टि प्रहार से भरत की श्रवश्य दुर्दशा होगी तब उसने उस भ्रातृविजयाभिमुख खण को आत्मविजय में बदल दिया । उसने यह सोच कर कि राज्य के निमित्त लड़ाई में विजय पाने श्रौर वैर-प्रति वैर तथा कुटुम्ब कलह के बीज वोने की श्रपेचा सच्ची विजय श्रहंकार श्रौर तृष्णा-जय में ही है । उसने श्रपने बाहुबल को क्रोध श्रौर श्रमिमान पर ही जमाया श्रौर श्रवैर से वैर के प्रतिकार का जीवन्त-दृष्टान्त स्थापित किया । फल यह हुआ कि श्रन्त में भरत का भी लोभ तथा गर्व खर्व हुआ ।

एक समय था जब कि केवल च्रियों में ही नहीं पर नभी वर्गों में मांस खाने की प्रथा थी। नित्य प्रति के भोजन, सामाजिक उत्सव, धार्मिक अनुष्ठान के अवसरों पर पशु-पच्चित्रों का वध ऐसा ही प्रचलित और प्रतिष्ठित था जैसा आज नारियलों और फलों का चढ़ाना। उस युग में यदुनन्दन नेमिकुमार ने एक अजीव कदम उठाया। उन्होंने अपनी शादी पर भोजन के वास्ते कतल किये ज्यनेवाले निदींष पशु-पच्चित्रों की आर्त मूक वासी से सहसा पिचलकर निश्चय

किया कि वे ऐसी शादी न करेंगे जिसमें स्ननावश्यक स्त्रीर निर्दोष पशु-पिद्धयों का वघ होता हो। उस गम्भीर निश्चय के साथ वे सक्की सुनी-स्ननसुनी करके बारात से शीघ वापिस लौट स्त्राए। द्वारका से सीचे गिरनार पर्वत पर जाकर उन्होंने तपस्या की। कौमारवय में राजपुत्री का त्याग स्त्रीर ध्यान-तपस्या का मार्ग स्त्रपनाकर उन्होंने उस चिर-प्रचित्तत पशु-पद्धी-चघ की प्रथा पर स्त्रात्मदृष्टान्त से इतना सख्त प्रहार किया कि जिससे गुजरात भर में श्रीर गुजरात के प्रभाववाले दूसरे प्रान्तों में भी वह प्रथा नाम-शेष हो गई श्रीर जगह-जगह स्त्राज तक चली स्त्रानेवाली पिंजरापोलों की लोकप्रिय संस्थास्त्रों में परिवर्तित हो गई।

पार्श्वनाथ का जीवन-श्रादर्श कुछ, श्रौर ही रहा है। उन्होंने एक बार दुर्वासा जैसे सहजकोपी तापस तथा उनके श्रनुयाइयों की नाराजगी का खतरा उठाकर भी एक जलते सौंप को गीली लकड़ी से बचाने का प्रयक्त किया। फल्ल यह हुश्रा है कि श्राज भी जैन प्रभाव वाले त्त्रेंत्रों में कोई सौंप तकको नहीं मारता।

दीर्घ तपस्यी महावीर ने भी एक बार श्रापनी श्राहंसा-वृत्ति की पूरी साधना का ऐसा ही परिचय दिया। जब जंगल में वे ध्यानस्थ खरे थे एक प्रचएड विषधर ने उन्हें इस लिया, उस समय वे न केवल ध्यान में श्राचल ही रहे बल्कि उन्होंने मैत्री-भावना का उस विषधर पर प्रयोग किया जिससे वह "श्राहंसा प्रतिष्ठायां तस्तंनियो वैरत्यागः" इस योगसूत्र का जीवित उदाहरण बन गया। श्रानेक प्रसंगों पर यज्ञयागादि धार्मिक कार्यों में होनेवाली हिंसा को तो रोकने का भरसक प्रयत्न वे श्राजनम करते ही रहे। ऐसे ही श्रादशों से जैन-संस्कृति उत्प्राणित होती श्राई है श्रीर श्रानेक कठिनाइयों के बीच भी उसने श्रादशों के हृदय को किसी न किसी तरह सँभालने का प्रयत्न किया है, जो भारत के धार्मिक, सामाजिक श्रीर राजकीय इतिहास में जीवित है। जब कभी सुयोग मिला तभी त्यागी तथा राजा, मन्त्री तथा व्यापारी श्रादि गृहस्थों ने जैन-संस्कृति के श्राहंसा, तप श्रीर संयम के श्रादशों का श्रपने ढंग से प्रचार किया।

## संस्कृति का उद्देश्य-

संस्कृति मात्र का उद्देश्य है मानवता की मलाई की स्रोर स्रागे बढ़ना । यह उद्देश्य वह तभी साध सकती है जब वह स्रपने जनक स्रौर पोषक राष्ट्र की भलाई में योग देने की स्रोर सदा स्रप्रसर रहे । किसी भी संस्कृति के बाह्य स्रङ्ग केवल स्रम्युद्य के समय ही पनपते हैं स्रौर ऐसे ही समय वे स्राकर्षक लगते हैं। पर संस्कृति के हृद्य की बात जुदी है । समय स्राफ्त का हो या स्रम्युद्य का, उसकी स्रनिवार्य स्रावश्यकता सदा एक सी बनी रहती है । कोई भी संस्कृति केवल स्रपने

٠.

इतिहास स्त्रीर पुरानी यशोगाथात्रों के सहारे न जीवित रह संकती है स्त्रीर न प्रतिष्ठा पा सकती है जब तक वह भावी-निर्माण में योग न दे। इस दृष्टान्त से भी जैन-संस्कृति पर विचार करना संगत है। इम ऊपर बतला स्त्राप्ट हैं कि यह संस्कृति मूलत: प्रवृत्ति, स्त्रयांत् पुनर्जन्म से खुटकारा पाने की दृष्टि से स्त्राविभूत हुई। इसके स्त्राचार-विचार का सारा ढांचा उसी लक्ष्य के स्त्रमुक्त बना है। पर इम यह भी देखते हैं कि स्त्राखिर में वह संस्कृति व्यक्ति तक सीमित न रही। उसने एक विशिष्ट समाज का रूप धारण किया।

## निवृत्ति श्रीर प्रवृत्ति-

समाज कोई भी हो वह एक मात्र निवृत्ति की भूत्युलैयों पर न जीवित रह सकता है श्रीर न वास्तिक निवृत्ति ही साथ सकता है। यदि किसी तरह निवृत्ति को न माननेवाले श्रीर सिर्फ प्रवृत्तिचक का ही महत्त्व माननेवाले श्रीर सिर्फ प्रवृत्तिचक का ही महत्त्व माननेवाले श्रावित में उस प्रवृत्ति के त्फान श्रीर श्रांघो में ही फंसकर मर सकते हैं तो यह भी उतना ही सच है कि प्रवृत्ति का श्राश्रय बिना लिए निवृत्ति हवा का किला ही बन जाता है। ऐतिहासिक श्रीर दार्शनिक सत्य यह है कि प्रवृत्ति श्रीर निवृत्ति एक ही मानव-कृत्याण के सिक्के के दो पहलू हैं। दोष, गलती, बुराई श्रीर श्रकत्याण से तव तक कोई नहीं बच सकता जब तक वह दोषनिवृत्ति के साथ ही साथ सद्गुर्णों की श्रीर कल्याणमय प्रवृत्ति में बल न लगावे। कोई भी बीमार केवल श्रपथ्य श्रीर पृष्टि कुपथ्य से निवृत्त होकर जीवित नहीं रह सकता। उसे साथ-ही-साथ पथ्यसेवन करना चाहिए। शरीर से दृषित रक्त को निकाल डालना जीवन के लिये श्रगर जकरी है तो उतना ही जरूरी उसमें नए रुधिर का संचार करना भी है।

### निवृत्तिलची प्रवृत्ति-

ऋषभ से लेकर आज तक निवृत्तिगामी कहलाने वाली जैन-संस्कृति भी जो किसी न किसी प्रकार जीवित रही है वह एक मात्र निवृत्ति के बल पर नहीं किन्तु कल्याणकारी प्रवृत्ति के सहारे पर । यदि प्रवर्तक धमां ब्राह्मणां ने निवृत्ति मार्ग के सुन्दर तत्त्वों को अपनाकर एक व्यापक कल्याणकारी संस्कृति का ऐसा निर्माण किया है जो गीता में उज्जीवित होकर आज नए उपयोगी स्वरूप में गांधीजी के द्वारा पुनः अपना संस्कृरण कर रही है तो निवृत्तिलल्ली जैन-संस्कृति को भी कल्याणाभिमुख आवश्यक प्रवृत्तियों का सहारा लेकर ही आज की बदली हुई परिस्थित में जीना होगा। जैन-संस्कृति में तत्त्वज्ञान और आवार के जो मूल नियम हैं और वह जिन आदर्शों को आज तक पूँजी मानती आई है उनके

आचार पर वह प्रवृत्ति का ऐसा मंगलमय योग साध सकतीं है जो सब के लिए स्नेमंकर हो ।

जैन-परंपरा में प्रथम स्थान है त्यागियों का, दूसरा स्थान है ग्रहस्थों का। त्यागियों को जो पाँच महावत धारण करने की आज्ञा है वह अधिकाधिक सद्गुर्णों में प्रवृत्ति करने की या सदगुण-पोषक प्रवृत्ति के लिए बल पैदा करने की प्राथमिक शर्त मात्र है। हिंसा, श्रसत्य, चोरी, परिग्रह श्रादि दोषों से बिना बचे सद्गुर्णों में प्रवृत्ति हो ही नहीं सकती और सदग्रापोषक प्रवृति को विनाजीवन में स्थान दिये हिंसा ऋादि से बचे रहना भी सर्वथा ऋसम्भव है। इस देश में जो लोग दसरे निवृत्ति पंथों की तरह जैन-पंथ में भी एक मात्र निवृत्ति की ऐकान्तिक साधना की बात करते हैं वे उक्त सत्य भूल जाते हैं। जो व्यक्ति सार्वभौम महावतों को धारण करने की शक्ति नहीं रखता उसके लिए जैन-परंपरा में ऋगावतों की साधि करके धीरे-धीरे निवृत्ति की श्रोर श्रागे बढ़ने का मार्ग भी रखा है। पेसे गहस्थों के लिए हिंसा श्रादि दोषों से श्रंशतः बचने का विधान किया है। उसका मतलब यही है कि गृहस्थ पहले दोषों से बचने का अभ्यास करें । पर साथ ही यह ऋादेश है कि जिस-जिस दोष को वे दूर करें उस-उस दोष के विरोधी सदग्णों को जीवन में स्थान देते जाएँ। हिंसा को दर करना हो तो प्रेम श्रीर श्रात्मीयम्य के सदग्रा को जीवन में व्यक्त करना होगा । सत्य बिना बोले श्रीर सत्य बोलने का बल बिना पाए श्रसत्य से निवृत्ति कैसे होगी ? परिग्रह श्रौर लोभ से बचना हो तो सन्तोष श्रौर त्याग जैसी गुण पोषक प्रवृत्तियों में ऋपने ऋाप को खपाना ही होगा। इस बात को ध्यान में रखकर जैन-संस्कृति पर यदि श्राज त्रिचार किया जाए तो श्राजकल की कसौटी के काल में जैनों के लिए नीचे लिखी बातें कर्तव्यरूप फलित होती हैं।

## जैन-वर्ग का कर्त्तव्य---

१—देश में निरक्तरता, वहम श्रौर श्रालस्य व्यात है। जहाँ देखो वहाँ फूट ही फूट है। शाय श्रौर दूसरी नशीली चीजें जड़ पकड़ वेटी है। दुष्काल, श्राति-वृष्टि, परराज्य श्रौर युद्ध के कारण मानव-जीवन का एक मात्र श्राधार पशुधन नामशेष हो रहा है। श्रतएव इस संबन्ध में विधायक प्रवृत्तियों की श्रोर सारे त्यागी वर्ग का ध्यान जाना चाहिए, जो वर्ग कुटुम्ब के बन्धनों से बरी है, महावीर का श्रात्मीपम्य का उद्देश्य लेकर घर से श्रात्म हुआ है श्रीर ऋषभदेव तथा नेमिनाथ के श्रादशों को जीवित रखना चाहता है।

२---देश में गरीबी श्रौर वेकारी की कोई सीमा नहीं है। खेती-बारी श्रौर

उद्योग-धन्ने अपने अस्तित्व के लिए बुद्धि, धन, परिश्रम और साहस की अपेचा कर रहे हैं। अतएव यहस्यों का यह धर्म हो जाता है कि वे संपत्ति का उपयोग तथा विनियोग राष्ट्र के लिए करें। वे गांधीजी के द्रस्टीशिप के सिद्धान्त को अमंत्र में लाएँ। बुद्धिसंपन और साहसिकों का धर्म है कि वे नम्न बनकर ऐसे ही कामों में लग जाएँ जो राष्ट्र के लिए विधायक हैं। काँमेंस का विधायक कार्यक्रम काँमेंस की ओर से रखा गया है इसलिए वह उपेच्याय नहीं है। असल में वह कार्यक्रम कैन-संस्कृति का जीवन्त अंग है। दिलतों और अस्पृश्यों को भाई की तरह विचा अपनाए कीन यह कह सकेगा कि मैं जैन हूँ शवादी और ऐसे दूसरे उद्योग जो अधिक से अधिक अहिंसा के नजदीक हैं और एक मात्र आत्मीपम्य एवं अपियह धर्म के पोषक हैं उनको उत्तेजना दिये विना कौन कह सकेगा कि मैं अहिंसा का उपासक हूँ श्रित्य उपसंहार में इतना ही कहना चाहता हूँ कि जैन लोग, निरर्थक आउम्बर्श और शक्ति के अपन्ययकारी प्रसंगों में अपनी संस्कृति सुराचित है, यह भ्रम छोड़कर उसके हृदय की रचा का प्रयत्न करें, जिसमें हिन्दू और सुसलमानों का ही क्या, सभी कौमों का मेल भी निहित है। संस्कृति का संकेन---

संस्कृति-मात्र का संकेत लोभ श्लीर मोह को घटाने व निर्मूल करने का है, न कि प्रवृत्ति को निर्मूल करने का । वहीं प्रवृत्ति त्याच्य हैं जो श्लासक्ति के बिना कभी संभव ही नहीं, जैसे कामाचार व वैयक्तिक परिग्रह त्र्यादि । जो प्रवृत्तियाँ समाज का धारण, पोपण, विकसन करनेवाली हैं वे श्लासक्तिपूर्वक श्लीर श्लासक्ति के सिवाय भी संभव हैं । श्लाय संस्कृति श्लासक्ति के त्यागमात्र का संकेत करती हैं । जैन-संस्कृति यदि संस्कृति-सामान्य का श्लपवाद बने तो वह विकृत बनकर श्लंत में मिट जा मकती है ।

ई० १६४२ ]

विश्वव्यापी

# श्रनेकान्तवाद की मर्यादा

## जैनधर्म का मूल-

कोई भी विशिष्ट दर्शन हो या धर्म पन्थ, उसकी आधारमूत—उसके मूल प्रवर्तक पुरुष की—एक खास दृष्टि होती है; जैसे कि—शंकराचार्य की अपने मतनि-रूपण में 'अद्भैत दृष्टि' श्रीर भगवान् बुद्ध की अपने धर्म-पन्थ प्रवर्तन में 'मध्यम प्रतिपदा दृष्टि' खास दृष्टि है । जैन दर्शन भारतीय दर्शनों में एक विशिष्ट दर्शन है और साथ ही एक विशिष्ट धर्म-पन्थ भी है, इसलिए उसके प्रवर्तक और प्रचारक मुख्य पुरुषों की एक खास दृष्टि उनके मूल में होनी ही चाहिए और वह है भी । यही दृष्टि अनेकान्तवाद है । तात्विक जैन-विचारणा अथवा आचार-व्यवहार जो कुछ भी हो वह सब अनेकान्त-दृष्टि के आधार पर किया जाता है । अथवा यों किहए कि अनेक प्रकार के विचारों तथा आचारों में से जैन विचार और जैना चार क्या हैं ! कैसे हो सकते हैं ? इन्हें निश्चित करने व कसने की एक मात्र कसीटी भी अनेकान्त दृष्टि ही है ।

### अनेकान्त का विकास और उसका श्रेय-

जैन-दर्शन का श्राधुनिक मूज-रूप भगवान् महावीर की तपस्या का फल है। इसिलए सामान्य रूप से यही समका जा सकता है कि जैन-दर्शन की श्राधार-भूत श्रनेकान्त दृष्टि भी भगवान् महावीर के द्वारा ही पहले पहल स्थिर की गई था उद्मावित की गई होगा। परन्तु विचार के विकास कम श्रीर पुरातन इतिहास के चिंतन करने से साफ मालूम पड़ जाता है कि श्रनेकान्त दृष्टि का मूल भगवान् महावीर से भी पुराना है। यह ठीक है कि जैन-साहित्य में श्रनेकान्त-दृष्टि का जो स्वरूप आजकल व्यवस्थित रूप से श्रीर विकासत रूप से मिलता है वह स्वरूप भगवान् मृहावीर के पूर्ववर्ता किसी जैन या जैनतर साहित्य में नहीं पाया जाता, तो भी भगवान् महावीर के पूर्ववर्ता विदिक साहित्य में श्रीर उसके समकालीन बौद्ध-साहित्य में श्रनेकान्त-दृष्टि-गर्भित विखरे हुए विचार थोडे बहुत मिल ही जाते हैं। इसके सिवाय भगवान् महावीर के पूर्ववर्ती मेगवान् पार्वनाय हुए हैं जिमका विचार श्राज यदापि उन्हीं के शब्दों में—श्रसक्ष रूप में नहीं पाया जाता

फिर भी उन्होंने अनेकान्त-दृष्टि का स्वरूप स्थिर करने में अथवा उसके विकास में कुछ न कुछ भाग जरूर लिया है, ऐसा पाया जाता है। यह सब होते हुए भी उपलब्ध-साहित्य का इतिहास स्पष्ट रूप से यही कहता है कि २५०० वर्ष के भारतीय साहित्य में जो अनेकान्त-हृष्टि का थोड़ा बहुत असर है या खास तौर से जैन-बाब्धय में अनेकान्त-हृष्टि का उत्थान होकर कमशः विकास होता गया है और जिसे दूसरे समकालीन दार्शनिक विद्वानों ने अपने-अपने अन्यों में किसी न किसी रूप में अपनाया है उसका मुख्य श्रेय तो भगवान महावीर को ही है; क्योंकि जब हम आज देखते हैं तो उपलब्ध जैन-प्राचीन अन्यों में अनेकान्त-हृष्टि की विचारधारा जिस स्पष्ट रूप में पाते हैं उस स्पष्ट रूप में उसे और किसी प्राचीन अन्य में नहीं पाते।

नालंदा के प्रसिद्ध बौद्ध विद्यापीठ के स्राचार्य शान्तरिद्धात स्रपने 'तत्त्वसंग्रह' म्रन्य में श्रानेकान्तवाद का परीक्षण करते हुए कहते हैं कि विम-मीमांसक, निर्मंथ जैन श्रीर कापिल-सांस्थ इन तीनों का श्रनेकान्तवाद समान रूप से खरिडत हो जाता है। इस कथन से यह पाया जाता है कि सातवीं-स्नाठवीं सदी के बौद्ध श्चादि विद्वान श्चनेकान्तवाद को केवल जैन-दर्शन का ही वाद न समभते थे किन्त यह मानते थे कि मीमांसक, जैन श्रीर सांख्य तीनों दर्शनों में श्रानेकान्तवाद का श्राभ्रयण है और ऐसा मानकर ही वे अनेकान्तवाद का खरडन करते थे। इम जब मीमांसक दर्शन के श्लोकवार्तिक आदि और सांख्य योग दर्शन के परि-शामवाद स्थापक प्राचीन-ग्रन्थ देखते हैं तो निःसन्देह यह जान पड़ता है कि उन ग्रन्थों में भी जैन-ग्रन्थों की तरह श्रमेकान्त-हिष्ट मलक विचारणा है। श्रत-एव शान्तरिक्त जैसे विविध दर्शनाभ्यासी विद्वान के इस कथन में हमें तनिक भी सन्देह नहीं रहता कि मीमांसक, जैन और कापिल तीनों दर्शनों में अनेकान्त-वाद का श्रवलम्बन है। परन्त शान्तरिवत के कथन को मानकर श्रीर मीमांसक तथा सांख्य योग दर्शन के प्रन्थों को देखकर भी एक बात तो कहनी ही पड़ती है कि यद्यपि स्त्रनेकान्त-दृष्टि मीमांसक स्त्रौर सांख्य योग-दर्शन में भी है तथापि वह जैन-दर्शन के ग्रन्थों की तरह ऋति स्पष्ट रूप और ऋति व्यापक रूप में उन दर्शनों के प्रन्थों में नहीं पाई जाती। जैन-विचारकों ने जितना जोर श्लीर जितना पुरुषार्थ श्रानेकान्त दृष्टि के निरूपण में लगाया है, उसका शतांश भी किसी दर्शन के विद्वानों ने नहीं लगाया। यही कारण है कि आज जब कोई 'म्ननेकान्तवाद' या 'स्याद्वाद' शब्द का उच्चारण करता है तब सुननेवाला विद्वान उससे सहसा जैन-दर्शन का ही भाव ग्रहण करता है। श्राजकल के बढ़े-बढ़े विद्वान तक भी यही समभते हैं कि 'स्यादाद' यह तो जैनों का ही एक वाद है।

इस समक्त का कारण है कि जैन विद्वानों ने स्यादाद के निरूपण और समर्थन में बहुत बने-बन्ने प्रन्य लिख डाले हैं, अनेक युनितयों का आविर्मान किया है और अनेकान्तवाद के शस्त्र के बल से ही उन्होंने दूसरे दार्शनिक विद्वानों के साथ कुरती की है।

इस चर्चा से दो बातें स्पष्ट हो जाती हैं—एकतो यह कि मगवान् महावीर ने अपने उपदेशों में अनेकान्तवाद का जैसा स्पष्ट आश्रय जिया है वैसा उनके समकातीन और पूर्ववर्ती दर्शन प्रवर्तकों में से किसी ने भी नहीं जिया है। दूसरी बात यह कि मगवान् महावीर के अनुयायी जैन आचारों ने अनेकान्त दृष्टि के निरूपण और समर्थन करने में जितनी शक्ति जगाई है उतनी और किसी भी दर्शन के अनुगामी आचारों ने नहीं जगाई।

## श्रनेकान्त दृष्टि के मूल तत्त्व -

जन सारे जैन विचार और श्राचार की नींन श्रनेकान्त हिन्द ही है तब पहले यह देखना चाहिए कि अनेकान्त हिन्द किन तत्त्वों के श्राघार पर खड़ी की गई है ? विचार करने और अनेकान्त हिन्द के साहित्य का श्रवलोकन करने से मालूम होता है कि अनेकान्त हिन्द सत्य पर खड़ी है । यद्यपि सभी महान् पुरुष सत्य को पसन्द करते हैं और सत्य की ही खोज तथा सत्य के ही निरूपण में श्रपना जीवन व्यतीत करते हैं, तथाणि सत्य निरूपण की पढ़ित और सत्य की खोज सन की एक सी नहीं होती । बुद्धदेव जिस शैली से सत्य का मिरूपण करते हैं या शाकुराचार्य उपनिषदों के आधार पर जिस दंग से सत्य का प्रकाशन करते हैं उससे म॰ महावीर की सत्य प्रकाशन की शैली जुदा है । भ॰ महावीर की सत्य प्रकाशन शैली का ही दूसरा नाम 'अनेकान्तवाद' है । उसके मूल में दो तत्त्व हैं—पूर्णता और यथार्थता । जो पूर्ण है और पूर्ण होकर भी यथार्थ रूप से प्रतीत होता है वही सत्य कहलाता है ।

#### अनेकान्त की लोज का उद्देश्य और उसके प्रकाशन की शतें-

वस्तु का पूर्ण रूप में त्रिकालाबाधित—यथार्थ दर्शन होना कठिन है, किसी को वह हो भी जाय तथापि उसका उसी रूप में शब्दों के द्वारा ठीक-ठीक कथन करना उस सत्यद्रष्टा और सत्यवादी के लिए भी बड़ा कठिन है। कोई उस कठिन काम को किसी अंश में करनेवाले निकल भी आएँ तो भी देश, काल, परिस्थित, भाषा और शैली आदि के अनिवार्य भेद के कारण उन सब के कथन में कुछ न कुछ विरोध या भेद का दिलाई देना अनिवार्य है। यह तो हुई उन पूर्णदर्शी और सत्यवादी हने-गिने मनुष्यों की बात, जिन्हें हम सिर्फ करूपना या अनुमान से

समझ या मान सकते हैं। इसारा अनुभव तो साधारण मनुष्यों तक प्रिमित है और वह कहता है कि साधारण मनुष्यों में भी बहुत से यथार्थवादी होकर भी अपूर्ण्दशीं होते हैं। ऐसी स्थिति में यथार्थवादिता होने पर भी अपूर्ण् दर्शन के कारण और उसे प्रकाशित करने की अपूर्ण् सामग्री के कारण एत्यप्रिय मनुष्यों की भी समझ में कभी-कभी भेद आ जाता है और संस्कार भेद उनमें और भी पारस्परिक टक्कर पैदा कर देता है। इस तरह पूर्ण्दशीं और अपूर्ण्दशीं सभी सत्यवादियों के द्वारा अन्त में भेद और विरोध की सामग्री आप ही आप प्रस्तुत हो जाती है या दूसरे लोग उनसे ऐसी सामग्री पैदा कर लेते हैं।

ऐसी वस्तु स्थित देखकर म॰ महावीर ने सोचा कि ऐसा कौन सा रास्ता निकाला जाए जिससे वस्तु का पूर्ण या अपूर्ण सत्य दर्शन करनेवाले के साथ अन्याय न हो। अपूर्ण और अपने से विरोधी होकर भी यदि दूसरे का दर्शन सत्य है, इसी तरह अपूर्ण और दूसरे से विरोधी होकर भी यदि अपना दर्शन सत्य है तो दोनों को ही न्याय मिले इसका भी क्या उपाय है? इसी चिंतनप्रधान तपस्या ने भगवान को अनेकान्त दृष्टि सुभाई, उनका सत्य संशोधन का संकल्प सिद्ध हुआ। उन्होंने उस मिली हुई अनेकान्तदृष्टि की चात्री से वैयक्तिक और सामध्यक जीवन की व्यावहारिक और पारमार्थिक समस्याओं के ताले खोल दिये और समाधान प्राप्त किया। तब उन्होंने जीवनोपयोगी विचार और आचार का निर्माण करते समय उस अनेकान्त दृष्टि को निम्नलिखित मुख्य शतों पर प्रकाशित किया और उसके अनुसरण का अपने जीवन द्वारा उन्हीं शतों पर उपदेश दिया। वे अतें इस प्रकार हैं—

१—राग श्रौर द्वेषजन्य संस्कारों के वशीभृत न होना ऋर्थात् तेजस्वी मध्यस्य भाव रखना।

२--जब तक मध्यस्य भाव का पूर्ण विकास न हो तब तक उस लक्ष्य की स्रोर ध्यान रखकर केवल सत्य की जिज्ञासा रखना।

३—कैसे भी विरोधी भासमान पच्च से न धवराना श्रौर श्रपने पच्च की तरह उस पच्च पर भी श्रादरपूर्वक विचार करना तथा श्रपने पच्च पर भी विरोधी पच्च की तरह तीव्र समालोचक दृष्टि रखना।

४— अपने तथा दूसरों के अनुभवों में से जो-जो अंश ठीक जँचें —चाहे वे विरोधी ही प्रतीत क्यों न हों —उन सबका विवेक —प्रशा से समन्वय करने की उदारता का अभ्यास करना और अनुभव बढ़ने पर पूर्व के समन्वय में जहाँ गत्तती मालूम हो वहाँ मिथ्याभिमान छोड़ कर सुधार करना और इसी क्रम से आयो बढ़ना।

### अमेकान्त साहित्य का विकास-

भगवान् महाबीर ने अनेकान्त दृष्टि को पहले ऋपने जीवन में उतारा शा श्रीर उसके बाद ही दूसरों को इसका उपदेश दिया था। इसलिए श्रनेकान्स-दिष्ट की स्थापना और प्रचार के निमित्त उनके पास काफी अनुभववत और तपोवल था । स्रतएव उनके मुल उपदेश में से जो कुछ प्राचीन स्रवशेष स्राजकल पाए जाते हैं उन श्रागमग्रन्थों में हम श्रानेकान्त-हिष्ट को स्पष्ट रूप से पाते हैं सही, पर उसमें तर्कवाद या खरडन-मर्ग्डन का वह जटिल जाल नहीं पाते जो कि पिछले साहित्य में देखने में त्राता है। हमें उन त्रागम प्रन्थों में ऋनेकान्त-दृष्टि का सरल स्वरूप और संज्ञित विभाग ही नजर त्राता है। परन्तु भगवान् के बाद जब उनकी दृष्टि पर संप्रदायकायम हुन्ना स्त्रौर उसका स्त्रनुगामी समाज स्थिर हम्मा तथा बढ़ने लगा, तब चारों स्रोर से स्रनेकान्त-दृष्टि पर हमले होने लगे। -महावीर के अनुगामी आचायों में त्याग और प्रज्ञा होने पर भी, महावीर जैसा स्पष्ट जीवन का श्रनभव श्रीर तप न था। इसलिए उन्होंने उन हमलों से बचने के लिए नैयायिक गौतम श्रौर वात्स्यायन के कथन की तरह वादकथा के उप-रान्त जल्प और कहीं-कहीं वितरखा का भी आश्रय लिया है। अनेकान्त-दिष्ट का जो तत्त्व उनको विरासत में मिला था उसके संरद्धाण के लिए उन्होंने जैसे बन पड़ा वैसे कभी वाद किया, कभी जल्प श्रीर कभी वितरखा। इसके साथ ही साथ उन्होंने अनेकान्त हष्टि को निर्दोष स्थापित करके उसका विद्वानों में प्रचार भी करना चाहा श्रीर इस चाहजनित प्रयत्न से उन्होंने श्रानेकान्त-हष्टि के खनेक ममों को प्रकट किया और उनकी उपयोगिता स्थापित की । इस लएडन-मगडन, स्थापन श्रीर प्रचार के करीब दो हजार वधों में महावीर के शिष्यों ने सिर्फ स्त्रनेकान्त-दृष्टि विषयक इतना बडा ग्रन्थ समह बना डाला है कि उसका एक खासा पुस्तकालय बन सकता है। पूर्व-पश्चिम श्रौर दक्क्लिन-उत्तर हिन्दुस्तान के सब भागों में सब समयों में उत्पन्न होनेवाले ख्रानेक छोटे-बढ़े ख्रौर प्रचएड श्राचार्यों ने अनेक भाषाओं में केवल अनेकांत-इष्टि और उसमें से पलित होने वाले वादों पर दएडकारएय से भी कहीं विस्तृत, सूक्ष्म श्रीर जटिल चर्चा की है। शुरू में जो साहित्य अनेकान्त-दृष्टि के अवलम्बन से निर्मित हुआ था उसके स्थान पर पिछला साहित्य खास कर तार्किक साहित्य-सुख्यतया श्रानेकान्त हथ्टि के निरूपण तथा उसके ऊपर अन्य वादियों के द्वारा किये गए आद्वेपों के निरा-करण करने के लिए रचा गया। इस तरह संप्रदाय की रचा श्रीर प्रचार की भावना में से जो केवल अनेकान्त विषयक साहित्य का विकास हुआ है उसका चर्चन करने के लिए एक खासी जुदी पुरितका की जरूरत है। तथापि इतना तो यहाँ निर्देश कर देना ही चाहिए कि समन्तभद्र और सिबसेन, हरिभद्र और अक्षतक्क, विद्यानन्द और प्रभाचन्द्र, अभयदेव और वादिदेवसूरि तथा हेमचन्द्र और यशोविजयजी जैसे प्रकारड विचारकों ने जो अनेकान्त हिष्ट के बारे में लिखा है वह भारतीय दर्शन साहित्य में बड़ा महत्त्व रखता है और विचारकों को उनके अन्धों में से मनन करने योग्य बहुत कुछ सामग्री मिल सकती है।

#### फलितवाद-

श्रनेकान्त-दृष्टि तो एक मल है. उसके ऊपर से श्रीर उसके श्राश्रय पर-विविध वादों तथा चर्चाश्रों का शाखा-प्रशाखात्रों की तरह बहुत बडा विस्तार हुआ है। उसमें से मुख्य दो वाद यहाँ उल्लिखित किये जाने योग्य हैं-एक नयवाद श्रीर दूसरा सप्तमंगीवाद । श्रनेकान्त-दृष्टि का श्राविर्माव श्राध्यास्मिक साधना श्रीर दार्शनिक प्रदेश में हुन्ना इसलिए उसका उपयोग भी पहले-पहल वहीं होना श्रनिवार्य था । भगवान के इर्दगिर्द श्रीर उनके श्रनयायी श्राचार्यों के समीप जो-जो विचार-धाराएँ चल रही थीं उनका समन्वय करना अनेकान्त-इष्टि के लिए श्रावश्यक था। इसी प्राप्त कार्य में से 'नयवाद' की सृष्टि हुई : यद्यपि किसी-किसी नय के पूर्ववर्ती और उत्तरवर्ती उदाहरणों में भारतीय दर्शन के विकास के श्चनसार विकास होता गया है। तथापि दर्शन प्रदेश में से उत्पन्न होनेवाले नयवाद की उदाहरणमाला भी त्राज तक दार्शनिक ही रही है। प्रत्येक नय की व्याख्या श्रीर चर्चा का विकास हम्रा है पर उसकी उदाहरणमाला तो दार्शनिक-चेत्र के बाहर से ऋाई ही नहीं। यही एक बात समभाने के लिए पर्याप्त है कि सब चेत्रों को व्याप्त करने की ताकत रखनेवाले अपनेकान्त का प्रथम आविर्भाव किस चेत्र में हुत्रा श्रीर हजारों वर्षों के बाद तक भी उसकी चर्चा किस द्वेत्र तक परिमित रही १

भारतीय दर्शनों में जैन-दर्शन के श्रातिरिक्त, उस समय जो दर्शन श्राति प्रसिद्ध वे श्रीर पीछे से जो श्राति प्रसिद्ध हुए उनमें वैशेषिक, न्याय, सांख्य, श्रीपनिषद— वेदान्त, बौद्ध श्रीर शाब्दिक—ये ही दर्शन सुख्य हैं। इन प्रसिद्ध दर्शनों को पूर्ण सत्य मानने में वस्तुतः तात्विक श्रीर ब्यावहारिक दोनों श्रापतियाँ थीं श्रीर उन्हें बिलकुल श्रसत्य कह देने में सत्य का घात था इसलिए उनके बीच में रहकर उन्हों में से सत्य के गवेषण का मार्ग सरल रूप में लोगों के सामने प्रदर्शित करना था। यही कारण है कि इम उपलब्ध समय जैन-वाङ्मय में नयवाद के भेद-प्रभेद श्रीर उनके उदाहरण तक उक्त दर्शनों के रूप में तथा उनकी विकसित शाखाओं के रूप में ही पाते हैं। श्रिचार की जितनी पद्धतियाँ उस समय मौजद

बीं, उनके समन्वय करने का ब्रादेश--श्रनेकान्त-दृष्टि ने किया और उसमें से नयवाद फलित हुन्ना जिससे कि दार्शनिक मारा-मारी कम हो; पर दूसरी तरफ एक-एक वाक्य पर ऋषेर्य और नासमभी के कारण परिडत-गर्ग लडा करते थे। एक परिडत यदि किसी चीज को नित्य कहता तो दसरा सामने खडा होकर यह कहता कि वह तो अनित्य है, नित्य नहीं । इसी तरह फिर पहला परिडत दूसरे के विरुद्ध बोल उठता था । सिर्फ नित्यत्व के विषय में ही नहीं किन्त प्रत्येक श्रंश में यह भगड़ा जहाँ-तहाँ होता ही रहता था। यह स्थिति देखकर अनेकान्त-दृष्टि वाले तत्कालीन ग्राचार्यों ने उस अगरे का ग्रन्त ग्रानेकान्त-इप्रि के द्वारा करना चाहा श्रीर उस प्रयत्न के परिणाम स्वरूप 'सप्तमञ्जीवाद' फलित हन्ना। **अनेकान्त-र**ष्टि के प्रथम फलस्वरूप नयवाद में तो दर्शनों को स्थान मिला है श्रीर उसी के दसरे फलस्वरूप सप्तमङ्गीवाद में किसी एक ही वस्त के विषय में प्रचलित विरोधी कथनों को या विचारों को स्थान मिला है। पहले वाद में समूचे सब दर्शन संग्रहीत हैं श्रौर दूसरे में दर्शन के विशकतित मन्तव्यों का समन्वय है। प्रत्येक फलितवाद की सूक्ष्म चर्चा श्रीर उसके इतिहास के लिए यहाँ स्थान नहीं है श्रीर न उतना अवकाश ही है तथापि इतना कह देना जरूरी है कि अनेकान्त-दृष्टि ही महावीर की मूल दृष्टि और स्वतन्त्र दृष्टि है। नयवाद तथा सप्तभक्तीवाद श्रादि तो उस इष्टि के ऐतिहासिक परिस्थिति-श्रनसारी प्रासंगिक फल मात्र हैं। श्रतएव नय तथा सप्तभङ्गी श्रादि वादों का स्वरूप तथा उनके उदाहरण बदले भी जा सकते हैं. पर अनेकान्त-इष्टि का स्वरूप तो एक ही प्रकार का रह सकता है-भने ही उसके उदाहरण बदल जाएँ।

#### अनेकान्त-दृष्टि का असर --

जब दूसरे विद्वानों ने श्रनेकान्त-इष्टि को तत्त्वरूप में ग्रहण करने की जगह सांप्रदायिकवाद रूप में ग्रहण किया तब उसके ऊपर चारों श्रोर से श्राह्मपों के प्रहार होने लगे। बादरायण जैसे सूत्रकारों ने उसके खयडन के लिए सूत्र रच डाले श्रीर उन सूत्रों के भाष्यकारों ने उसी विषय में श्रपने भाष्यों की रचनाएँ कीं। वसुवन्धु, दिङ्नाग, धर्मकीर्ति श्रीर शांतरिवृत जैसे बहे-बड़े प्रभावशाली बौद विद्वानों ने भी श्रनेकान्तवाद की पूरी खबर ली। इधर से जैन विचारक विद्वानों ने भी उनका सामना किया। इस प्रचयड संघर्ष का श्रनिवार्य परिणाम यह श्राया कि एक श्रोर से श्रनेकान्त-इष्टिका तर्कबद विकास हुआ श्रीर दूसरी श्रोर से उसका प्रभाव दूसरे विरोधी सांप्रदायिक विद्वानों पर भी पड़ा। दिख्ण हिन्दुस्तान में प्रचयड दिगम्बराचार्यों श्रीर प्रकायड मीमांसक तथा वेदान्त के विद्वानों के बीच

शास्त्रार्थं की करती हुई उससे अन्त में अनेकान्त-दृष्टि का ही असर अधिक फैला। यहाँ तक कि रामानज जैसे बिलकुल जैनत्व विरोधी प्रखर भ्राचार्य ने शंकराचार्य के मायावाद के विरुद्ध अपना मत स्थापित करते समय आअय तो सामान्य उपनिषदों का लिया पर उनमें से विशिष्टाद्वेत का निरूपण करते समय श्रनेकान्त-दृष्टि का उपयोग किया. अथवा यों कहिए कि रामानज ने अपने दंग से अनेकान्त-इप्रिको विशिष्ठाद्वेत की घटना में परिवात किया ख्रीर ख्रीपनिषद तत्त्व का जामा पष्टना कर अनेकांत-दृष्टि में से विशिष्टाद्वेतवाद खडा करके अनेकान्त-दृष्टि की श्रोर श्चाकपित जनता को वेदान्त मार्ग पर स्थिर रखा। पष्टि-मार्ग के पुरस्कर्ता वक्षम जो दक्षिण हिन्दस्तान में हुए, उनके शुद्धाद्ध त-विषयक सब तत्त्व, हैं तो श्रीपनिष-दिक पर उनकी सारी विचारसरागी श्रानेकान्त-दृष्टि का नया वेदान्तीय स्वाँग है। इधर उत्तर श्रौर पश्चिम हिन्दुस्तान में जो दूसरे विद्वानों के साथ श्वेताम्बरीय महान् विद्वानी का खरडनमरडन-विषयक द्वन्द्व हुन्ना उसके फलस्वरूप म्रानेकान्त-वाद का ग्रसर जनता में फैला और सांवदायिक दंग से अनेकांतवाद का विरोध करनेवाले भी जानते ऋनजानते ऋनेकांत-दृष्टि को ऋपनाने लगे। इस तरह वाद रूप में अनेकांत-दृष्टि आज तक जैनों की ही बनी हुई है तथापि उसका श्रासर किसी न किसी रूप में श्राहिंसा की तरह विकृत या अर्थविकृत रूप में हिन्दुस्तान के हरएक भाग में फैला हुन्ना है। इसका सबूत सब भागों के साहित्य में से मिल सकता है।

## व्यवहार में अनेकान्त का उपयोग न होने का नतीजा-

जिस समय राजकीय उलट फेर का अनिष्ट परिणाम स्थायी रूप से ध्यान में आया न था, सामाजिक बुराइयाँ आज की तरह असह रूप में खटकती न थीं, उद्योग और खेती की स्थिति आज के जैसी अस्तव्यस्त हुई न थी, समफ्त पूर्वक या बिना समफे लोग एक तरह से अपनी स्थिति में संतुष्ट्रपाय थे और असंतोष का दावानल आज की तरह व्यास न था, उस समय आध्यात्मिक साधना में से आविर्भृत अनेकान्त-इष्टि केवल दार्शनिक प्रदेश में रही और सिर्फ चर्चा तथा वादविवाद का विषय वनकर जीवन से अलग रहकर भी उसने अपना अस्तित्व कायम रखा. कुछ प्रतिष्ठा भी पाई, यह सब उस समय के योग्य था। परन्तु आज स्थिति विलकुल बदल गई है; दुनिया के किसी भी धर्म का तत्त्व कैसा ही गंभीर क्यों न हो, पर अब वह यदि उस धर्म की संस्थाओं तक या उसके पिखतों तथा धर्मगुकुओं के प्रवचनों तक ही परिमित रहेगा तो इस वैज्ञानिक प्रभाव वाले जगत में उसकी कदर पुरानी कक्ष से अधिक नहीं होगी। अनेकान्त-

दृष्टि और आधारभृत ऋहिंसा-ये दोनों तत्त्व महान् से महान् हैं, उनका प्रभाव तथा प्रतिष्ठा जमाने में जैन सम्प्रदाय का बड़ा भारी हिस्सा भी है पर इस बीसवीं सदी के विषम राष्ट्रीय तथा सामाजिक जीवन में उन तत्त्वों से यहि कोई लास फायदा न पहुँचे तो मंदिर, मठ श्रौर उपाश्रयों में हजारों परिडतों के द्वारा चिल्लाहट मचाए जाने पर भी उन्हें कोई पूछेगा नहीं, यह निःसंशय बात है। जैनलिंगधारी सैकडों धर्मगरु श्रीर सैकडों पंडित श्रनेकान्त के बाल की खाल दिन-रात निकालते रहते हैं त्रौर त्रहिंसा की सूक्ष्म चर्चा में खून सुखाते तथा सिर तक फोड़ा करते हैं. तथापि लोग ऋपनी स्थित के समाधान के लिए उनके पास नहीं फटकते । कोई जवान उनके पास पहुँच भी जाता है तो वह तरन्त उनसे पछ बैठता है कि 'श्रापके पास जब समाधानकारी अनेकान्त हि त्रीर ऋडिंसा तत्त्व मौजद हैं तब श्राप लोग श्रापस में ही गैरों की तरह बात-बात में क्यों टकराते हैं ? मंदिर के लिए, तीर्थ के लिए, धार्मिक प्रथाओं के लिए. सामाजिक रीति रिवाजों के लिए-यहाँ तक कि वेश रखना तो कैसा रखना. हाथ में क्या पकड़ना, कैसे पकड़ना इत्यादि बालसूलभ बातों के लिए-त्र्याप लोग न्यों त्रापस में लड़ते हैं ? क्या त्रापका अनेकान्तवाद ऐसे विषयों में कोई मार्ग निकाल नहीं सकता १ क्या आपके अनेकान्तवाद में और अहिंसा तत्त्व में पिवीकाउन्सिल, हाईकोर्ट अथवा मामली अदालत जितनी भी समाधानकारक शक्ति नहीं है ? क्या हमारी राजकीय तथा सामाजिक उलक्कनों को मलकाने का सामर्थ्य श्रापके इन दोनों तत्त्वों में नहीं है ? यदि इन सब प्रश्नों का श्रव्छा समाधानकारक उत्तर ऋाप असली तौर से 'हाँ' में नहीं दे सकते तो आपके पास आकर हम क्या करेंगे ? हमारे जीवन में तो पद-पद पर अनेक कठि-नाइयाँ त्राती रहती हैं। उन्हें हल किये बिना यदि हम हाथ में पोधियाँ लेकर कथंचित एकानेक, कथंचित भेदाभेद श्रीर कथंचित नित्यानित्य के खाली नारे लगाया करें तो इससे हमें क्या लाभ पहुँचेगा ? श्रथवा हमारे व्यावहारिक तथा श्चाध्यात्मिक जीवन में क्या फर्क पहेगा ?" श्चौर यह सब पूछना है भी ठीक, जिसका उत्तर देना उनके लिए श्रसंभव हो जाता है।

इसमें संदेह नहीं कि श्रहिंसा श्रीर श्रनेकान्त की चर्चावाली पोधियों की, उन पोथीवाले भएडारों की, उनके रचनेवालों के नामों की तथा उनके रचने के स्थानों की इतनी श्रधिक पूजा होती है कि उसमें सिर्फ फूलों का ही नहीं किन्तु सोने-चाँदी तथा जवाहरात तक का देर लग जाता है तो भी उस पूजा के करने तथा करानेवालों का जीवन दूसरों जैसा प्राय: पामर ही नजर श्राता है और दूसरो तरफ हम देखते हैं तो यह स्पष्ट नजर श्राता है कि गांधीजी के श्रहिंसा तत्त्व की ब्रोर सारी दुनिया देख रही है ब्रौर उनके समन्वयशील व्यवहार के कायल उनके प्रतिपत्ती तक हो रहे हैं। महावीर की ब्रहिंसा ब्रौर ब्रमेकान्त दृष्टि की डौंडी पीटनेवालं की क्रोर कोई धीमान् ब्राँख उठाकर देखता तक नहीं ब्रौर गांधीजी की तरफ सारा विचारक-वर्ग ध्यान दे रहा है। इस ब्रन्तर का कारण क्या है ? इस सवाल के उत्तर में सब कुछ ब्रा जाता है

# श्रव कैसा उपयाग होना चाहिए ?

स्रनेकान्त-हिंट यदि स्राध्यात्मिक मार्ग में सफत हो सकती है और श्रिहिंसा का सिद्धान्त यदि श्राध्यात्मिक कल्याण साधक हो सकता है तो यह भी मानना चाहिए कि ये दोनों तत्त्व व्यावहारिक जीवन का श्रेय स्रवस्य कर सकते हैं; क्योंकि जीवन व्यावहारिक हो या स्राध्यात्मिक—पर उसकी श्रुद्धि के स्वरूप में भिन्नता हो ही नहीं सकती श्रुद्धि स्रोतकान्त दृष्टि श्रीर स्रहिंसा के सिवाय श्रन्य प्रकार से हो ही नहीं सकती। इसिलए हमें जीवन व्यावहारिक या स्राध्यात्मिक कैसा ही पसंद क्यों न हो पर यदि उसे उन्नत बनाना इष्ट है तो उस जीवन के प्रत्येक च्रेत्र में स्रोनेकान्त दृष्टि को तथा स्रहिंसा तत्त्व को प्रस्पूर्वक लागू करना ही चाहिए। जो लोग व्यावहारिक जीवन में इन दो तत्त्वों का प्रयोग करना शक्य नहीं समभते उन्हें सिर्फ श्राध्यात्मिक कहलानेवाले जीवन को धारण करना चाहिए। इस दलील के फलस्वरूप स्रित्म प्रश्न यही होता है कि तब इस समय इन दोनों तत्त्वों का उपयोग व्यावहारिक जीवन में कैसे किया जाए ? इस प्रश्न का उत्तर देना ही श्रानेकान्तवाद की मर्यादा है।

जैन समाज के व्यावहारिक जीवन की कुछ समस्याएँ ये हैं---

१—समग्र विश्व के साथ जैन धर्म का अग्रसली मेल कितना और किस प्रकार का हो सकता है?

२—राष्ट्रीय स्त्रापत्ति स्त्रौर संपत्ति के समय जैन धर्म कैसा ब्यवहार रखने की इजाजत देता है ?

३—सामाजिक श्रौर साम्प्रदायिक भेदों तथा फूटों को मिटाने की कितनी शक्ति जैन धर्म में हैं ?

यदि इन समस्याश्रां को इल करने के लिए श्रनेकान्त दृष्टि तथा श्रिहंसा का उपयोग हो सकता है तो वही उपयोग इन दोनों तन्त्रों की प्राणपूजा है श्रीर यदि ऐसा उपयोग न किया जा सके तो इन दोनों की पूजा सिर्फ पाषाणपूजा या शब्द पूजा मात्र होगी। परंतु मैंने जहाँ तक गहरा विचार किया है उससे

थह सफ्ट जान पड़ता है कि उक्त तीनों का ही नहीं किन्तु दूसरी भी वैसी सब समस्यात्रों का व्यावहारिक समाधान, यदि प्रज्ञा है तो अनेकान्त दृष्टि के द्वारा तथा म्माहिंसा के सिद्धान्त के द्वारा पूरे तौर से किया जा सकता है। उदाहरण के तौर पर जैनधर्म प्रवृत्ति मार्ग है या निवृत्ति मार्ग ? इस प्रश्न का उत्तर, अनेकान्त-दिष्टि की योजना करके, यों, दिया जा सकता है- "जैनधर्म प्रवृत्ति श्रीर निवृत्ति उभय मार्गावलम्बी है। प्रत्येक क्षेत्र में जहाँ सेवा का प्रसंग हो वहाँ ऋषेण की प्रवत्ति का ख्रादेश करने के कारण जैन-धर्म प्रवत्तिगामी है ख्रीर जहाँ भोग-वत्ति का प्रसंग हो वहाँ निवत्ति का आदेश करने के कारण निवत्तगामी भी है।" परन्तु जैसा आजकल देखा जाता है, भोग में-अर्थात दूसरों से सविधा प्रहण करने में-प्रवृत्ति करना श्रौर योग में-श्रथांत् दूसरों को श्रपनी सुविधा देने में-निवृत्ति धारण करना, यह श्रानेकान्त तथा श्राहिंसा का विकृत रूप श्राथवा उनका स्पष्ट भंग है। श्वेताम्बरीय-दिगम्बरीय भागडों में से कुछ को लेकर उन पर भी अनेकान्त-दृष्टि लाग् करनी चाहिए । नग्नत्व श्रीर वस्त्रधारित्व के विषय में द्रव्यार्थिक पर्या-यार्थिक-इन दो नयों का समन्वय बरावर हो सकता है। जैनत्व ऋर्थात् वीतरागत्व यह तो द्रव्य ( सामान्य ) है श्रीर नग्नत्व तथा वस्त्रधारित्व, एवं नग्नत्व तथा वस्त्रधारण के विविधस्वरूप-ये सब पर्याय (विशेष) हैं। उक्त द्रव्य शाश्वत है पर उसके उक्त पर्याय सभी ऋशाश्वत तथा ऋग्यापक हैं। प्रत्येक पर्याय यदि द्रव्यसम्बद्ध है-द्रव्य का बाधक नहीं है-तो वह सत्य है श्रवन्यथा सभी श्रयस्य हैं। इसी तरह जीवनशुद्धि यह द्रव्य है ऋौर स्त्रीत्व या पुरुषत्व दोनों पर्याय हैं। यही बात तीर्थ के स्त्रीर मन्दिर के इकों के विषय में घटानी चाहिए! न्यात, जात श्रौर फिकों के बारे में मेदामेद भड़ी का उपयोग करके ही अलाडा निपटाना चाहिए । उत्कर्ष के सभी प्रसंगों में श्रिभिन्न श्रर्थात एक हो जाना श्रीर श्रापकर्ष के प्रसंगों में भिन्न रहना श्रार्थात दलबन्दी न करना । इसी प्रकार बृद्धलग्न, स्रानेकपत्नीग्रहरा, पुनर्विवाह जैसे विवादास्पद विषयों के लिए भी कथंचित विधेय-श्रविधेय की भंगी प्रयुक्त किये बिना समाज समंजस रूप से जीवित रह नहीं सकता।

चाहे जिस प्रकार ते विचार किया जाए पर त्राजकल की परिस्थिति में तो यह सुनिश्चित है कि जैसे सिंद्धसेन, समंतभद्र ऋदि पूर्वाचायों ने अपने समय के विवादास्पद पद्म-प्रतिपद्धों पर ऋनेकान्त का और तज्जनित नय ऋदि वादों का प्रयोग किया है वैसे ही हमें भी उपस्थित प्रश्नों पर उनका प्रयोग करना ही चाहिए। यदि हम ऐसा करने को तैयार नहीं हैं तो उत्कर्ष की ऋभिलापा रखने का भी हमें कोई ऋषिकार नहीं हैं।

ब्रानेकान्त की मर्यादा इतनी विस्तृत और व्यापक है कि उसमें से सब विषयों. पर प्रकाश डाला जा सकता है। इसलिए कोई ऐसा भय न रखें कि प्रस्तुत व्यावहारिक विषयों पर पूर्वाचायों ने तो चर्चा नहीं की, फिर यहाँ क्यों की गई ? क्या यह कोई उचित समसेगा कि एक तरफ से समाज में श्रविभक्तता की शक्ति की जरूरत होने पर भी वह लोटी-छोटी जातियों श्रथवा उपजातियों में विभक्त होकर बरवाद होता रहे, दसरी तरफ से विद्या श्रीर उपयोग की जीवनप्रद संस्थाश्रों में बल लगाने के बजाय धन, बढ़ि श्रीर समय की सारी शक्ति को समाज तीयों के भगड़ों में खर्च करता रहे श्रीर तीसरी तरफ जिस विधवा में संयम पालन का सामर्थ्य नहीं है उस पर संयम का बोक्त समाज बलपूर्वक लादता रहे तथा जिसमें विद्याप्रहरण एवं संयमपालन की शक्ति है उस विधवा को उसके लिए पूर्ण मीका देने का कोई प्रबंध न करके उससे समाज कल्याण की ऋभिलाघा रखें श्रीर हम परिडतगण सन्मतितर्क तथा श्राप्तमीमांसा के श्रानेकान्त श्रीर नयवाट विषयक शास्त्रार्थों पर दिन रात सिरपची किया करें ? जिसमें व्यवहार बद्धि होगी श्रीर प्रज्ञा की जायति होगी वह तो यही कहेगा कि श्रमेकान्त की मर्यादा में से जैसे कभी श्राप्तमीमांसा का जन्म श्रीर सन्मतितर्क का श्राविर्भाव हुश्रा था वैसे ही उस मर्यादा में से श्राजकल 'समाज मीमांसा' श्रीर 'समाज तर्क' का जन्म होना चाहिए तथा उसके द्वारा अनेकांत के इतिहास का उपयोगी पृष्ठ लिखा जाना चाहिए ।

ई० १६३० ]

('श्रनेकान्त'

# अनेकान्तवाद

## दो मौलिक विचार-धाराएँ-

विश्व का विचार करनेवाली परस्पर भिन्न ऐसी मुख्य दो दृष्टियाँ हैं। एक है सामान्यगामिनी और दूसरी है विशेषगामिनी। पहली दृष्टि शुरू में तो सारे विश्व में समानता ही देखती है पर वह धीरे-धीरे अभेद की ओर अुकते-अुकते अन्त में सारे विश्व को एक ही मूल में देखती है और फलतः निश्चय करती है कि जो कुछ प्रतीति का विषय है वह तत्त्व वास्तव में एक ही है । इस तरह समानता की प्राथमिक भूमिका से उतरकर अन्त में वह दृष्टि तात्त्वक—एकता की भूमिका पर आकर उहरती है । उस दृष्टि में जो एक मात्र विषय स्थिर होता है, वहीं सत् है । सत् तत्व में श्वात्यन्तिक रूप से निमग्न होने के कारण वह दृष्टि या तो मेदों को देख ही नहीं पाती या उन्हें देखकर भी वास्तविक न समफ्तने के कारण व्याव हारिक या अपारमार्थिक या वाधित कहकर छोड़ ही देती है । चाहे फिर वे प्रतीतिगोचर होने वाले भेद कांलकृत हों अर्थात कालपट पर फैले हुए हों जैसे पूर्वापररूप बीज, अंकुर आदि; या देशकृत हों अर्थात देशपट पर वितत हों जैसे समकालीन घट, पट आदि प्रकृति के परिणाम; या द्रव्यगत अर्थात् देशकाल-निरपेच्च साहजिक हों जैसे प्रकृति, पुष्प तथा अर्थन पुष्प ।

इसके विरुद्ध दूसरी हिष्ट सारे विश्व में श्रसमानता ही श्रसमानता देखती है श्रीर धीरे-धीरे उस श्रसमानता की जड़ की खोज करते-करते श्रंत में वह विश्लेषण की ऐसी भूमिका पर पहुँच जाती है, जहाँ उसे एकता की तो बात ही क्या, समानता भी कृत्रिम मालूम होती है। फलतः वह निश्चय कर लेती है कि विश्व एक दूसरे से श्रत्यन्त भिन्न ऐसे भेदों का पुंज मात्र है। वस्तुतः उसमें न कोई वास्तविक एक तत्त्व है श्रीर न साम्य ही। च हे वह एक तत्त्व समप्र देश-काल व्यापी समभ्या जाता हो जैसे पश्चित; या द्रव्यभेद होने पर भी मात्र कालव्यापी एक समभ्या जाता हो जैसे परमारा ।

उपर्युक्त दोनों दृष्टियाँ मूल में ही भिन्न हैं, क्योंकि एक का आधार समन्वय मात्र है और दूसरी का आधार विश्लेषण मात्र । इन मूलभूत दो विचार सरिक्यों के कारण अनेक मुद्दों पर अनेक विरोधी वाद आप ही आप खड़े हो जाते हैं। हम देखते हैं कि सामान्यगामिनी पहली दृष्टि में से समग्र देश-काल-व्यापी तथा देश-काल विनिर्मुक्त ऐसे एक मात्र सत्तत्त्व या ब्रह्माद्वैत का वाद स्थापित हुन्ना; जिसने एक तरफ से सकल मेंदों को न्नौर तद्गाहक प्रमाणों को मिथ्या बतलाया न्नौर साथ ही सत् तत्त्व को वाणी तथा तर्क की प्रवृत्ति से शूत्य कहकर मात्र न्नमुनयगम्य कहा । दूसरी विशेषगामिनी दृष्टि में से भी केवल देश न्नौर काल भेद से ही भिन्न नहीं बल्कि स्वरूप से भी भिन्न ऐसे न्नमंत मेदों का वाद स्थापित हुन्ना। जिसने एक न्नोर से सन्न प्रकार के न्नामेदों को मिथ्या वतलाया न्नौर दूसरी न्नोर से न्नामेदों को वाणी तथा तर्क की प्रवृत्ति से शूत्य कहकर मात्र न्नाम्यय वतलाया। ये दोनों वाद न्नामंत्र में शूत्यता तथा स्वानुभवगम्यता के परिणाम पर पहुँचे सही, पर दोनों का लक्ष्य न्नास्व स्वन्ते होने के कारण वे न्नापस में विलक्कल ही टकराने न्नौर परस्पर विरुद्ध दिखाई पड्ने लगे।

## भेदवाद-श्रभेदवाद---

उक्त दो मूल्रभूत विचारधाराश्रां में से फूटनेवाली या उनसे संबंध रखने वाली भी श्रमेक विचार धाराएँ प्रवाहित हुईं। िकसी ने श्रमेद को तो श्रपनाया, पर उसकी व्याप्ति काल श्रीर देश पट तक श्रथवा मात्र कालपट तक रखी। स्वरूप या द्रव्य तक उसे नहीं बढ़ाया। इस विचारधारा में से श्रमेक द्रव्यों को मानने पर भी उन द्रव्यों की कालिक नित्यता तथा देशिक व्यापकता के वाद का जन्म हुत्रा जैसे सांख्य का प्रकृति-पुरुपवाद, दूसरी विचार धारा ने उसकी श्रपेद्धा भेद का चेत्र बढ़ाया जिससे उसने कालिक नित्यता तथा देशिक व्यापकता मानकर भी स्वरूपतः जड़ द्रव्यों को श्रिषक संख्या में स्थान दिया जैसे परमासा, विश्वद्रव्यवाद श्रादि।

श्रद्धैतमात्र या सन्मात्र को स्पर्श करने वाली दृष्टि किसी विषय में भेद सहन न कर सकने के कारण श्रमेंदमूलक श्रनेकवादों का स्थापन करे, यह स्वाभाविक ही है, हुआ भी ऐसा हो । इसी दृष्टि में से कार्य-कारण के श्रमेंदमूलक मात्र सत्कार्यवाद का जन्म हुआ । धर्म-धर्मां, गुण्-गुण्ी, श्राप्तार-आवेष श्रादि द्वंदों के श्रमेंदवाद भी उसी में से फिलत हुए । जब कि दौत श्रीर मेद को स्पर्श करने वाली दृष्टि ने श्रनेक विषयों में भेदमूलक ही नानावाद स्थापित किये । उसने कार्य-कारण के भेदमूलक मात्र श्रमत्कार्यवाद को जन्म दिया तथा धर्म-धर्मां, गुण्-गुण्ी, आधार-श्रावेष श्रादि श्रनेक दंदों के भेदों को भी मान लिया । इस तरह हम भारतीय तन्वविंतन में देखते हैं कि मौलिक सामान्य श्रीर विशेष दृष्टि तथा उनकी श्रवान्तर सामान्य श्रीर विशेष दृष्टि में से परस्पर विरद्ध ऐसे श्रनेक

मतों-दर्शनों का जन्म हुन्ना; जो क्रपने विरोधीवाद की त्राधारभूत भूमिका की सत्यता की कुछ भी परवाह न करने के कारण एक दूसरे के प्रहार में ही चरि-तार्थता मानने लगे।

#### सद्वाद-श्रसद्वाद--

सद्वाद श्रद्धैतगामी हो या द्वैतगामी जैसा कि सांस्थादि का, पर वह कार्यकारण के श्रमेदमूलक सत्कार्यवाद को बिना माने श्रपना मूल लक्ष्य सिद्ध ही
नहीं कर सकता; जब कि श्रसद्वाद च्रिकगामी हो जैसे बौद्धों का, स्थिरगामी हो
या नित्यगामी हो जैसे वैशेषिक श्रादि का—पर वह श्रसत्कार्यवाद का स्थापन बिना
किये श्रपना लक्ष्य स्थिर कर ही नहीं सकता। श्रतएव सत्कार्यवाद श्रौर श्रसत्कार्यवाद की पारस्परिक टक्कर हुई । श्रद्धैतगामी श्रौर द्वैतगामी सद्वाद में से
जन्मी हुई कूटस्थता जो कालिक नित्यता रूप है श्रौर विभुता जो देशिक व्यापकता
रूप है उनकी-देश श्रौर कालकृत निरंश श्रंशवाद श्रथांत निरंश च्यावाद के
साथ टक्कर हुई, जो कि वस्तुतः सदृशंन के विरोधी दर्शन में से फलित होता है।
निर्वचनीय-श्रनिर्वचनीय वाद—

एक तरफ से सारे विश्व को अल्लय्ड और एक तत्त्वरूप माननेवाले और दूसरी तरफ से उसे निरंश ग्रंशपुंज माननेवाले न्य्रपने अपने लक्ष्य की सिद्धि तभी कर सकते थे जब कि वे अपने अभीष्ठ तत्त्व को अनिर्वचनीय अर्थात् अनिस्ताप्य-शब्दागोचर मानें, क्योंकि शब्द के द्वारा निर्वचन मानने पर न तो अल्लय्ड सत् तत्त्व की सिद्धि हो सकती है और न निरंश भेद तत्त्व की । निर्वचन करना ही मानों अल्लय्डता या निरंशता का लोप कर देना है। इस तरह अल्लय्ड और निरंशाद में से अनिर्वचनीयवाद आप ही आप फलित हुआ। पर उस वाद के सामने लच्चणवादी वैशेषिक आदि तार्किक हुए, जो ऐसा मानते हैं कि वस्तु मात्र का निर्वचन करना या लच्चण्याना शक्य ही नहीं बल्कि वास्तविक भी हो सकता है। इसमें से निर्वचनीयत्वयाद का जन्म हुआ और तब अनिर्वचनीय तथा निर्वचनीयवाद आपस में टकराने लगे।

# हेतुवाद-ऋहेतुवाद ऋादि-

इसी प्रकार कोई मानते थे कि प्रमाण चाहे जो हो पर हेतु ऋथांत् तर्क के विना किसी से ऋन्तिम निश्चय करना भयास्पद है। जब दूसरे कोई मानते थे कि हेतुवाद स्वतन्त्र बल नहीं रखता। ऐसा बल ऋगगम में ही होने से वही मूर्धन्य प्रमाण है। इसी से वे टोनों बाट परस्पर टकराते थे। टैवक कहता था कि

सब कुछ दैवाधीन है; पैरुष स्वतंत्ररूप से कुछ कर नहीं सकता । पौरुषवादी ठीक इससे उत्तरा कहता था कि पौरुष ही स्वतंत्रभाव से कार्य करता है । अतएक वे दोनों वाद एक दूसरे को असल्य मानते रहे । अर्थनय—पदार्थवादी शब्द की और शब्दनय—शाब्दिक अर्थ की परवाह न करके परस्पर स्वराहन करने में प्रवृत्त थे । कोई अभाव को भाव से पृथक ही मानता तो दूसरा कोई उसे भाव स्वरूप ही मानता था और वे दोनों भाव से अभाव को पृथक मानने न मानने के बारे में परस्पर प्रतिपद्ध भाव धारण करते रहे । कोई प्रमाता से प्रमाण और प्रमिति को अत्यन्त भिन्न मानते तो दूसरे कोई उससे उन्हें अभिन्न मानते थे । कोई वर्णाश्रम विहित कर्म मात्र पर भार देकर उसी से इष्ट प्राप्ति बतलाते तो कोई शान मात्र से आनन्दासि का प्रतिपादन करते जब तीसरे कोई भक्ति को ही परम पद का साधन मानते रहे और वे सभी एक दूसरे का आवश्यपूर्वक खराडन करते रहे । इस तरह तत्त्वज्ञान व आचार के छोटे-बड़े अनेक मुद्दों पर परस्पर वित्तकुता विरोधी ऐसे अनेक एकान्त मत प्रचित्त हुए ।

### श्रनेकान्त-दृष्टि से समन्वय-

उन एकान्तों की पारस्परिक वाद-लीला देखकर श्रमेकान्तद्दृष्टि के उत्तरा-धिकारी श्राचार्यों को विचार त्राया कि त्रसल में ये सब बाद जो कि अप्रपनी-श्रपनी सत्यता का दावा करते हैं वे त्रापस में इतने लड़ते हैं क्यों ? क्या उन सब में कोई तथ्यांश ही नहीं, या सभी में तथ्यांश है, या किसी-किसी में तथ्यांश है. या सभी पूर्ण सत्य है ? इस प्रश्न के अन्तर्मख उत्तर में से एक चाबी मिल गई, जिसके द्वारा उन्हें सब विरोधों का समाधान हो गया और परे सत्य का दर्शन हुन्ना। वही चाबी त्रानेकान्तवाद की भूमिका रूप त्रानेकान्त दृष्टि है । इस दृष्टि के द्वारा उन्होंने देखा कि प्रत्येक संयुक्तिकवाद अमुक-अमुक दृष्टि से श्चमुक-त्र्यमुक सीमा तक सत्य है। फिर भी जब कोई एक बाद दूसरे बाद की श्राधारभूत विचार-सरगी श्रोर उस वाद की सीमा का विचार नहीं करता प्रत्यत श्रापनी श्राधार भूत दृष्टि तथा त्राने विषय की सीमा में ही सब कुछ मान लेता है. तुत्र उसे किसी भी तरह दूसरे वाद की सत्यता मालूम ही नहीं हो पाती। यही हालत दसरे विरोधी वाद की भी होती है। ऐसी दशा में न्याय इसी में है कि प्रत्येक वाद को उसी विचार-सरणो से उसी सीमा तक ही जाँचा जाय श्रीर इस जाँच में वह ठीक निकले तो उसे सत्य का एक भाग मानकर ऐसे सब सत्यांशरूप मिशायों को एक पूर्ण सत्यरूप विचार-सूत्र में पिरोकर ऋविरोधी माला बनाई जाय । इसी विचार ने जैनाचार्यों को अनेकान्तदृष्टि के आधार पर तत्कालीन सब वादों का सम- न्यय करने की श्रोर प्रेरित किया। उन्होंने सोचा कि जब शुद्ध श्रीर निःस्वार्थ चित्त-वालों में से किन्हीं को एकंत्वपर्यवसायी साम्यमतीति होती है श्रीर किन्हीं को निरंश श्रंश पर्यवसायी मेद प्रतीति होती है तब यह कैसे कहा जाय कि श्रमुक एक ही प्रतीति प्रमाण है श्रीर दूसरी नहीं। किसी एक को श्रप्रमाण मानने पर तुल्यवुक्ति है दोनों प्रतीतियों श्रप्रमाण ही सिद्ध होंगी। इसके सिवाय किसी एक प्रतीति को प्रमाण श्रीर दूसरी को श्रप्रमाण मानने वालों को भी श्रन्त में श्रप्रमाण मानी हुई प्रतीति के विषयरूप सामान्य या विशोष के सार्वजनिक व्यवहार की उपपत्ति तो किसी न किसी तरह करनी ही पड़ती है। यह नहीं कि श्रपनी इष्ट प्रतीति को प्रमाण कहने मात्र से सब शास्त्रीय लोकिक व्यवहारों की उपपत्ति भी हो जाय। यह भी नहीं कि ऐसे व्यवहारों को उपपत्न विना किये ही छोड़ दिया जाय। ब्रह्मैकत्ववादी मेदों को व उनकी प्रतीति को श्रविचामूलक ही कह कर उसकी उपपत्ति करेगा, जब कि चिणकत्ववादी साम्य या एकत्व को व उसकी प्रतीति को ही श्रविचामूलक कह कर ऐसे व्यवहारों की उपपत्ति करेगा।

ऐसा सोचने पर ऋनेकान्त के प्रकाश में ऋनेकान्तवादियों को मालम हन्ना कि प्रतीति ऋभेदगामिनी हो या भेदगामिनी, हैं तो सभी वास्तविक । प्रत्येक प्रतीति की वास्तविकता उसके अपने विषय तक तो है पर जब वह विरुद्ध दिखाई देनेवाली दसरी प्रतीति के विषय की अप्रथार्थता दिखाने लगती है तब वह खद भी अवास्तविक बन जाती है। अभेद और भेद की प्रतीतियाँ विरुद्ध इसी से जान पड़ती हैं कि प्रत्येक को पूर्ण प्रमाण मान लिया जाता है । सामान्य श्रीर विशोध की प्रत्येक प्रतीति स्वविषय में यथार्थ होने पर भी पूर्ण प्रमाण नहीं । यह प्रमाण का श्रंश श्रवश्य है। वस्तु का पूर्ण स्वरूप तो ऐसा ही होना चाहिए. जिससे कि वे विरुद्ध दिखाई देनेवाली प्रतीतियाँ भी श्रपने स्थान में रहकर उसे श्चविरोधीभाव से प्रकाशित कर सकें श्रीर वे सब भिलकर वस्तु का पूर्ण स्वरूप प्रकाशित करने के कारण प्रमाण मानी जा सकें। इस समन्वय या व्यवस्थागर्भित विचार के बल पर उन्होंने समभाया कि सद-द्वेत श्रीर सद-श्रद्वेत के बीच कोई विरोध नहीं, क्योंकि वस्तु का पूर्णस्वरूप ही श्रमेद श्रीर भेद या सामान्य श्रीर विशेषात्मक ही है। जैसे इम स्थान, समय, रंग, रस. परिमाण स्त्रादि का विचार किये विना हो विशाल जलराशि मात्र का विचार करते हैं तब हमें एक ही एक समुद्र प्रतीत होता है। पर उसी जलराशि के विचार में जब स्थान. समय ऋषि का विचार दाखिल होता है तब हमें एक अखरड ससद के स्थान में अनेक छोटे बड़े समुद्र नज़र त्र्याते हैं: यहाँ तक कि अन्त में हमारे ध्यान में जलकख तक मी नहीं रहता उसमें केवल कोई अविमाज्य रूप या रस आदि का श्रंश ही रह जाता

है और अन्त में वह भी शुल्यवत भासित होता है। जलराशि में अखगड एक समद की बढ़ि भी वास्तविक है और अन्तिम अंश की बढ़ि भी। एक इसिक्ए वास्तविक है कि वह भेदों को अलग-अलग रूप से स्पर्श न करके सब को एक साथ सामान्यरूप से देखती है। स्थान, समय ब्रादि कृत भेद जो एक दूसरे से क्यावत्त हैं उनको खलग-खलग रूप से विषय करनेवाली बद्धि भी वास्तविक है; क्योंकि वे भेद वैसे ही हैं। जलराशि एक और अनेक-उभय रूप होने के कारण उसमें होनेवाली समुद्रवृद्धि श्रीर श्रंशवृद्धि श्रपने-श्रपने स्थान में यथार्थ होकर भी कोई एक बद्धि पर्णस्वरूप को विषय न करने के कारण पर्णप्रमाण नहीं है। फिर भी दोनों मिलकर पूर्ण प्रमाण है। वैसे ही जब हम सारे विश्व को एक मात्र सत-रूप से देखें अथवा यह कहिए कि जब हम समस्त भेदों के अन्तर्गत एक मात्र ग्रान्गमक सत्ता स्वरूप का विचार करें तब हम कहते हैं कि एक मात्र सत् ही है: क्योंकि उस सर्वप्राही सत्ता के विचार के समय कोई ऐसे भेद भासित नहीं होते जो परस्पर में व्यावत हो। उस समय तो सारे भेद समष्टि रूप में या एक मात्र सत्ता रूप में ही भासित होते हैं: और तभी सद अद्भेत कहलाता है। एक मात्र सामान्य की प्रतीति के समय सत् शब्द का ऋर्थ भी इतना विशाल हो जाता है कि जिसमें कोई शेप नहीं बचता । पर जब हम उस विश्व की-गुणुधर्म कत भेटों में जो कि परस्पर व्यावत्त हैं-विभाजित करते हैं: तब वह विश्व एक सत् रूप से मिटकर अनेक सत् रूप प्रतीत होता है। उस समय सत् शब्द का अपर्थ भी उतना ही छोटा हो जाता है। हम कभी कहते हैं कि कोई सत जड़ भी है और कोई चेतन भी। इस और अधिक भेदों की ओर भक्त कर फिर यह भी कहते हैं कि जड सत भी अनेक हैं और चेतन सत भी अनेक हैं। इस तरह जब सर्वप्राही सामान्य को व्यावर्तक भेदों में विभाजित करके देखते हैं तब हमें नाना सत् माल्यम होते हैं त्र्यौर वही सद् द्वैत है। इस प्रकार एक विश्व में प्रवृत्त होने वाली सद-ग्रद्वैत बुद्धि त्रोर सद-द्वैत बुद्धि दोनां त्रपने-ग्रपने विषय में यथार्थ होकर भी पूर्ण प्रमाण तभी कही जाएँगी जब वे दोनों सापेचरूप से मिलें। यही सद-श्रद्धेत श्रीर सद-द्वेत वाद जो परस्पर विरुद्ध समभे जाते हैं उनका श्रनेकान्त दृष्टि के अनुसार समन्वय हुआ।

इसे बृद्ध श्रीर वन के दृष्टान्त से भी स्पष्ट किया जा सकता है। जब श्रनेक परस्पर भिन्न बृद्ध व्यक्तियों को उस-उस व्यक्ति रूप से ग्रहण न करके सामूहिक वा सामान्य रूप में वनरूप से ग्रहण करते हैं, तब उन सब विशेषों का श्रभाव नहीं हो जाता। पर वे सब विशेष सामान्यरूप से सामान्य ग्रहण में ही ऐसे लीन हो जाते हैं मानो वे हैं ही नहीं। एक मात्र वन ही वन नज़र श्राता है यही एक प्रकार का ख्रादौत हुन्री। फिर कमी हम जब एक एक हुन्न को विशेष रूप से सममते हैं तब हमें परस्पर मिन्न व्यक्तियाँ ही व्यक्तियाँ नजर ख्राती हैं, उस समय विशेष प्रतीति में सामान्य इतना ख्रन्तांन हो जाता है कि मानो वह है नहीं। ख्रब इन दोनों ख्रनुमवों का विश्लेषण करके देखा जाय तो यह नहीं कहा जा सकता कि कोई एक सत्य है ब्रीर दूसरा ब्रासत्य । ख्रपने-ख्रपने विषय में दोनों ख्रनुमवों का समुचित समन्वय ही है। क्योंकि इसी में सामान्य और विशेषात्मक वन ब्रुचों का ख्रबाधित ख्रनुमव समा भकता है। यही स्थिति विश्व के संबन्ध में सद-ख्रदैत किंवा सद-हैत हिंध की भी है।

कालिक, देशिक ग्रीर देश-कालातीत सामान्य-विशेष के उपर्युक्त ग्राद्वैत-द्वैतवाद के त्रागे बढ़कर कालिक सामान्य-विशेष के सूचक नित्यत्ववाद श्रीर चिंगिकत्ववादं भी हैं। ये दोनों वाद एक दूसरे के विरुद्ध ही जान पड़ते हैं; पर श्रानेकान्त दृष्टि कहती है कि वस्तुतः उनमें कोई विरोध नहीं। जब हम किसी तत्त्व को तीनों कालों में अखएड रूप से अर्थात अनादि-अनन्त रूप से देखेंगे तब वह ऋखएड प्रवाह रूप में ऋादि ऋन्त रहित होने के कारण नित्य ही है। पर हम जब उस अखराड-प्रवाह पतित तन्व को छोटे-बड़े आपेक्रिक काल भेटों में विभा-जित कर लेते हैं. तत्र उस काल पर्यन्त स्थायी ऐसा परिमित रूप ही नजर श्राता है. जो सादि भी है श्रीर सान्त भी । श्रगर विविद्यत काल इतना छोटा हो जिसका दसरा हिस्सा बुद्धिशस्त्र कर न सके तो उस काल से परिच्छिन्न वह तस्व-गत प्रावाहिक ग्रंश सबसे छोटा होने के कारण चिणिक कहलाता है। नित्य श्रीर चाणिक ये दोनों शब्द ठीक एक दूसरे के विरुद्धार्थक हैं। एक अनादि अनन्त का और दूसरा सादि-सान्त का भाव दरसाता है। फिर भी इम अनेकान्त-दृष्टि के श्चनसार समभ सकते हैं कि जो तत्त्व श्रखण्ड प्रवाह की श्रपेद्धा नित्य कहा जा सकता है वही तत्त्व खरड खरड चरणपरिमित परिवर्तनों व पर्यायों की अपेचा से च्चिंगिक भी कहा जा सकता है । एक वाद की ग्राधार-दृष्टि है ग्रानादि-ग्रानन्तता की दृष्टि; जब दूसरे की आधार है सादि-सान्तता की दृष्टि। वस्तु का कालिक पूर्ण स्वरूप अनादि-अनन्तता और सादि-सान्तता इन दो अंशों से बनता है। श्रतएव दोनों दृष्टियाँ श्रपने-श्रपने विषय में यथार्थ होने पर भी पूर्ण प्रमाण तभी बनती हैं जब वे समन्वित हों।

इस समन्वय को दृष्टान्त से भी इस प्रकार स्पष्ट किया जा सकता है। किसी एक वृद्ध का जीवन-व्यापार मूल से लेकर फल तक में काल-कम से होनेवाली बीज मूल, ग्रॅंकुर, स्कन्ध, शाखा-प्रतिशाखा, पत्र, पुष्प ग्रौर फल ग्रादि विविध अवस्थाओं में होकर ही प्रवाहित ग्रौर पूर्ण होता है। जब हम श्रमुक वस्तु की इज्रुहर से सम्भते हैं तब उपर्युक्त सब अवस्थाओं में प्रवाहित होनेवाला पूर्ण जीवन-व्यापार ही ऋखगढ़ रूप से मन में झाता है पर जब हम उसी जीवन-व्यापार के परस्पर भिन्न ऐसे क्रमभावी मुल, श्रंकुर, स्कन्ध श्रादि एक-एक श्रंश को ग्रहरा करते हैं तब वे परिमित काल-लक्कित श्रंश ही हमारे मन में श्राते हैं। इस प्रकार हमारा मन कभी तो समचे जीवन-व्यापार को श्रखर इरूप में स्पर्श करता है और कभी-कभी उसे खरिडत रूप में एक-एक ग्रंश के द्वारा । परीचरा करके देखने से साफ जान पडता है कि न तो ऋखराड जीवन-व्यापार ही एक मात्र पूर्ण वस्त है या काल्पनिक मात्र है श्रीर न खरिडत श्रंश ही पूर्ण वस्त है या काल्पनिक। भले ही उस अखरड में सारे खरड ग्रीर सारे खरडों में वह एक मात्र श्रावएड समा जाता हो: फिर भी वस्त का पूर्ण स्वरूप तो श्रावएड श्रीर खएड दोनों में ही पर्यवसित होने के कारण दोनों पहलुश्रों से गृहित होता है। जैसे वे दोनों पहलू अपनी-अपनी कचा में यथार्थ होकर भी पूर्ण तभी बनते हैं जब समन्वित किये जाएँ. वैसे ही अनादि-अनन्त काल-प्रवाह रूप वृद्ध का ग्रहण नित्यत्व का व्यञ्जक है श्रीर उसके घटक स्रंशों का ग्रहण स्रनित्यत्व या चारिकत्व का द्योतक है। ऋष्यारभत नित्य प्रवाह के सिवाय न तो ऋनित्य घटक संभव है भ्रौर न अनित्य घटकों के सिवाय वैसा नित्य प्रवाह ही। अतएव एक मात्र नित्यत्व को या एक मात्र अनित्यत्व को वास्तविक कहकर दूसरे विरोधी श्रंश को श्रवास्तविक कहना ही नित्य-श्रमित्य वादों की टक्कर का बीज है; जिसे श्रमेकान्त दृष्टि हटाती है।

श्रनेकान्त दृष्टि श्रनिर्वचनीयत्व श्रौर निर्वचनीयत्व वाद की पारस्परिक टक्कर को भी मिटाती है। वह कहती है कि वस्तु का वही रूप प्रतिपाद्य हो सकता है जो संकेत का विषय वन सके। सूक्ष्मतम बुद्धि के द्वारा किया जानेवाला संकेत भी स्थूल श्रंश को ही विषय कर सकता है। वस्तु के ऐसे श्रापरिमित भाव हैं जिन्हें संकेत के द्वारा शब्द से प्रतिपादन करना संभव नहीं। इस श्रार्थ में श्राखरड सत् या निरंश च्राण श्रानिर्वचनीय ही हैं जब कि मध्यवतां स्थूल भाव निर्वचनीय भी हो सकते हैं। श्रातएव समग्र विश्व के या उसके किसी एक तत्त्व के बारे में जो श्रानिर्वचनीयत्व श्रौर निर्वचनीयत्व के विरोधी प्रवाद हैं वे वस्तुतः श्रापनी-श्रापनी कहा में यथार्थ होने पर भी प्रमाण तो समुचे रूप में ही हैं।

एक ही वस्तु की भावरूपता श्रीर श्रभावरूपता भी विरुद्ध नहीं । मात्र विधिमुख से या मात्र निषेधमुख से ही वस्तु प्रतीत नहीं होती दूध, दूध रूप से भी प्रतीत होता है श्रीर श्रदिध या दिधिभिन्न रूप से भी । ऐसी दशा में वह भाव-श्रभाव उभय रूप सिद्ध हो जाता है श्रीर एक ही वस्तु में भावत्व या श्रभा- वल्य का विरोध प्रतीति के स्वरूप मेद से हट जाता है । इसी तरह धर्म-धर्मी, कार्य-कारण, आधार-आधेय आदि द्वन्द्वों के अमेद और मेद के विरोध का परि-हार भी अनेकान्त दृष्टि कर देती है ।

जहाँ श्रासत्व श्रीर उसके मूल के प्रामायय में सन्देह हो नहीं हेतुवाद के द्वारा परीज्ञापूर्वक ही निर्णय करना ज्ञेमंकर है; पर जहाँ श्रासत्व में कोई सन्देह नहीं नहीं हेतुवाद का प्रयोग श्रमनक्श्या कारक होने से त्याज्य है । ऐसे स्थान में श्रागमवाद ही मार्गदर्शक हो सकता है । इस तरह निषय-भेद से या एक ही निषय में प्रतिगद्य भेद से हेतुवाद श्रीर श्रागमवाद दोनों को श्रवकाश है । उनमें कोई निरोध नहीं । यही स्थित दैन श्रीर पौरुषवाद की भी है । उनमें कोई निरोध नहीं । जहाँ बुद्ध-पूर्वक पौरुष नहीं, वहीं की समस्याश्रों का हल दैव-वाद कर सकता है; पर पौरुष के बुद्ध पूर्वक प्रयोगस्थल में पौरुषवाद ही स्थान पाता है । इस तरह जुदे-जुदे पहलू की श्रपेज्ञा एक ही जीवन में दैन श्रीर पौरुष वाद समन्वित किये जा सकते हैं ।

कारण में कार्य को केवल सत्या केवल स्रसत् माननेवाले वादों के विरोध का भी परिहार स्रनेकान्त-दृष्टि सरलता से कर देती है । वह कहती है कि कार्य उपादान में सत् भी है श्रीर श्रसत् भी है । कटक बनने के पहले भी सुवर्ण में कटक बनने की शिक्त है इसलिए उत्पित के पहले भी शिक्त रूप से या कारणा-भेद-हृष्टि से कार्य सत् कहा जा सकता है । शिक्त रूप से सत् होने पर भी उत्पा-दक सामग्री के श्रभाव में वह कार्य श्राविभूत या उत्पन्न न होने के कारण उप-खच्च नहीं होता, इसलिए वह श्रसत् भी है । तिरोभाव दशा में जब कि कटक उपलब्ध नहीं होता तब भी कुएडलाकार-धारी सुवर्ण कटक रूप बनने की योग्यता रखता है, इसलिए उस दशा में श्रसत् भी कटक योग्यता की हृष्टि से सुवर्ण में सत् कहा जा सकता है ।

बौद्धों का केवल परमागु-पृञ्जवाद श्रीर नैयायिकों का अपूर्वावयवी वाद-ये दोनों आपस में टकराते हैं। पर श्रनेकान्त-दृष्टि ने स्कन्य का—जो कि न केवल परमागु-पुञ्ज है श्रीर न श्रनुभव-बाधित श्रवयवों से भिन्न अपूर्व श्रवयवी रूप है, स्वीकार करके विरोध का समुचित रूप से परिहार व दोनों वादों का निर्दोष समन्वय कर दिया है। इसी तरह श्रनेकान्त दृष्टि ने श्रनेक विषयों में प्रवर्तमान विरोधी-वादों का समन्वय मध्यस्थ भाव से किया है। ऐसा करते समय श्रनेकान्त बाद के श्रास-पास नयवाद श्रीर भक्कवाद आप ही श्राप फिलत हो जाते हैं, क्योंक बुदे-बुदे पहलू या दृष्टिनिन्दु का पृथक्करण, उनकी विषय मर्यादा का

.विभाग त्र्यौर उनका एक विषय में यथोचित विन्यास करने ही से ऋनेकान्त सिद्ध होता है।

श्रपेद्या या नय--

मकान किसी एक कोने में पूरा नहीं होता । उसके ब्रानेक कोने भी किसी एक ही दिशा में नहीं होते । पूर्व पश्चिम, उत्तर, दिल्ला स्त्रादि परसार विरुद्ध दिशा वाले एक एक कोने पर खड़े रहकर किया जानेवाला उस मकान का श्रवलोकन पूर्ण तो नहीं होता, पर वह श्रयथार्थ भी नहीं। जुदे जुदे सम्भवित सभी कोनों पर खड़े रहकर किये जाने वाले सभी सम्भवित अवलोकनों का सार समुच्चय ही उस मकान का पूरा ऋवलोकन है। प्रत्येक कांग्सम्भवी प्रत्येक श्चवलोकन उम पूर्ण अवलोकन का अनिवार्य अङ्ग है। वैसे ही किमी एक वस्तु या समग्र विश्व का ताच्यिक चिन्तन-दर्शन भी श्रानेक श्रापेचात्रां से निष्यन्न होता है। मन की सहज रचना, उस पर पडनेवाले ग्रागन्तुक संस्कार श्रीर चिन्स्य वस्त का स्वरूप इत्यादि के सम्मेलन से ही ग्रापेक्षा वनती है। ऐसी ग्रापेक्षाएँ श्रनेक होती हैं: जिनक ग्राश्रय लेकर वस्त का विचार किया जाता है। विचार को सहारा देने के कारण या विचार स्रोत के उद्गम का आधार बनने के कारण वे ही अपेदाएँ दृष्टिकोण या दृष्टिबिन्द भी कही जाती हैं। सम्भवित सभी श्रपेचात्रों से —चाहे वे विरुद्ध ही क्यों न दिखाई देशी हों —िकिये जानेवाले चिन्तन व दर्शनों का सारसमुचय ही उस विषय का पूर्ण-- ग्रानेकान्त दर्शन है। प्रत्येक अपेत्तासम्भवी दर्शन उस पूर्ण दर्शन का एक एक ग्रङ्ग है जो परस्पर विरुद्ध होकर भी पूर्ण दर्शन में समन्त्रय पाने के कारण वस्तुतः अविरुद्ध ही है

जब किसी की मनोहित्त विश्व के अप्तर्गांत सभी भेदों को—चाहे वे गुए, धर्म या स्वरूप कृत हों या व्यक्तित्वकृत हों—भुलाकर अर्थात् उनकी और भुके विना ही एक मात्र अप्वरुद्ध या एक ही विश्व का दर्शन होता है। अभेद की उस भूमिक पर से निष्यन्न होनेवाला 'सत्' शब्द के एक मात्र अपवर्ड अर्थ का दर्शन हो संग्रह नय है। गुए। धर्म कृत या व्यक्तित्व कृत भेदों की और भुक्तनेवाली मनोहित्त से किया जानेवाला उसी विश्व का दर्शन क्या भेदों की और भुक्तनेवाली मनोहित्त से किया जानेवाला उसी विश्व का दर्शन क्या स्थान है। इस दर्शन के 'सत्' शब्द की अर्थ मर्यादा अख्व स्थान से मेदों का खास स्थान है। इस दर्शन के 'सत्' शब्द की अर्थ मर्यादा अख्व स्थान हो हो खानेवाली हो। वहीं भेदगामिनी मनोहित्त या अपेदा—सिर्फ कालकृत भेदों की और भुक्तर सिर्फ वर्तमान को ही कार्यच होने के कारण जब सत् रूप से देखती है और अतीत अनागत की

'सत्' शब्द की अर्थ मर्यादा में से ह्यं देती है तब उसके द्वारा फलित होने वाला विश्व का दर्शन ऋजुस्त्र नय है। क्योंकि वह अतित-अनागत के चक्रव्यूह को छोड़कर सिर्फ वर्तमान की सीधी रेखां पर चलता है।

उपर्युक्त तीनों मनोब्रुतियाँ ऐसी हैं जो शब्द या शब्द के गुगु-धर्मों का आश्रय बिना लिये ही किसी भी वस्तु का चिन्तन करती हैं। अतएव वे तीनों प्रकार के चिन्तन अर्थ नय हैं। पर ऐसी भी मनोवृत्ति होती हैं जो शब्द के गुग्र धर्मों का आश्रय लेकर ही अर्थ का विचार करती हैं। अतएव ऐसी मनोवृत्ति से फिलित अर्थिचन्तन शब्द नय कहे जाते हैं। शाब्दिक लोग ही मुख्यतया शब्द नय के अधिकारी हैं; क्योंकि उन्हीं के विविध दृष्टि-विन्तुओं से शब्दनय में विविधता आई है।

जो शाब्दिक सभी शब्दों को श्रव्लग्ड श्रर्थात् श्रव्युत्पन्न मानते हैं वे ब्युत्पत्ति मेद से श्रर्थ भेद न मानने पर भी लिङ्ग, पुरुष, काल श्रादि श्रत्य प्रकार के शब्दधमों के भेद के श्राधार पर श्रर्थ का वैविध्य वतलाते हैं। उनका वह श्रर्थभेद का दर्शन शब्द को ब्युत्पत्ति सिद्ध ही माननेवाली मनोवृत्ति से विचार करनेवाले शाब्दिक पर्याय श्रर्थात् एकार्थक समक्ते जानेवाले शब्दों के श्रर्थ में भी ब्युत्पत्ति भेद से भेद वतलाते हैं। उनका वह श्रक्त, इन्द्र श्रादि जैसे पर्याय शब्दों के श्रर्थ भेद का दर्शन समिमिरु नय कहलाता है। ब्युत्पत्ति के भेद से ही नहीं, विक्ति एक ही ब्युत्पत्ति से पतिल होनेवाले श्रर्थ की मौजूर्गी श्रीर गैर-मौजूर्गी के भेद के कारण से भी जो दर्शन श्रर्थ भेद मानता है वह एवंभूत नय कहलाता है। इन तार्किक छः नयों के श्रत्याला एक नैगम नाम का नय भी है। जिसमें निगम श्रर्थात् देश रूदि के श्रनुतार श्रभेदगामी श्रोर भेदगामी सब प्रकार के विचारों का समावेश माना गया है। प्रधानतया ये ही सात नय है। पर किसी एक श्रंश को श्रर्थात् हिंदि कोण को श्रवलम्बित करके प्रवृत्त होनेवाले सब प्रकार के विचार उस उस श्रपेता के स्त्वक नय ही हैं।

शास्त्र में द्रव्यार्थिक श्रौर पर्यायार्थिक ऐसे दो नय भी प्रसिद्ध हैं पर वे नय उपर्युक्त सात नयां से श्रात्म नहीं हैं किन्तु उन्हीं का संद्यित वर्गाकरण या भूभिका भात्र हैं। द्रव्य श्रर्थात सामान्य, श्रान्वय, श्रमेद या एकत्व को विषय करनेवाला विचार मार्ग द्रव्यार्थिक नय है। नैगम, संग्रह श्रौर व्यवहार—ये तीनों द्रव्यार्थिक ही हैं। इनमें से संग्रह तो श्रुद्ध श्रमेद का विचारक होने से श्रुद्ध या मूल ही द्रव्यार्थिक है जब कि व्यवहार श्रौर नैगम की प्रदृत्ति मेदगामी होकर भी किसी न किसी प्रकार के श्रमेद को भी श्रयत्वार्थिक करके ही चलती है। इसलिए वे

भी द्रव्यार्थिक ही माने गये हैं। ऋतवता वे संग्रह की तरह शुद्ध न होकर प्रशुद्ध-मिश्रित ही द्रव्यार्थिक हैं।

पयांय स्त्रयांत् विशेष, व्यावृत्ति या मेद को ही सहय करके प्रवृत्त होनेवाता विचार पथ पर्यायार्थिक नय है। ऋजुसूत्र स्नादि वाकी के चारों नय पर्यायार्थिक ही माने गये हैं। स्रमेद को छोड़कर एक मात्र मेद का विचार ऋजुसूत्र से शुरू होता है इसलिए उसी को शास्त्र में पर्यायार्थिक नय की प्रकृति या मूलाधार कहा है। पिछले तीन नय उसी मूलमूत पर्यायार्थिक के एक प्रकार से विस्तारमात्र हैं।

केवल ज्ञान को उपयोगी मान कर उसके आश्रय से प्रवृत्त होनेवाली विचार धारा ज्ञान नय है तो केवल क्रिया के आश्रय से प्रवृत्त होनेवाली विचारधारा क्रिया नय है। नयरूप आधार-स्तम्भों के अपरिमित होने के कारण विश्व का पूर्ण दर्शन-अनेकाला भी निस्सीम है।

### सप्तभंगी-

मिल-भिल त्रपेलाओं, दृष्टिकोणों या मनोबृत्तियों से जो एक ही तत्त्व के नाना दर्शन फिलत होते हैं उन्हीं के आधार पर मंगवाद की सृष्टि खड़ी होती है । जिन दो दर्शनों के विषय ठीक एक दूसरे के विल्कुल विरोधी पड़ते हों ऐसे दर्शनों का समन्यय बतलाने की दृष्टि से उनके विषयभूत भाव-अभावात्मक दोनों अंशों को लेकर उन पर जो सम्भवित वाक्य-भङ्ग बनाये जाते हैं वही सप्तमंगी है । सप्तमंगी का आधार नयवाद है, और उसका ध्येय तो समन्वय है अर्थात् अनेकान्त कोटि का व्यापक दर्शन कराना है; जैसे किसी भी प्रमाण से जाने हुए पदार्थ का दूसरे को बोध कराने के लिए परार्थ अनुमान अर्थात् अनुमान वाक्य की रचना की जाती है, वैसे ही विरुद्ध अंशों का समन्वय ओता को समभाने की हिष्ट से भंग वाक्य की रचना भी की जाती है। इस तरह नयवाद और भंगवाद अनेकान्त दृष्टि के लेत्र में आप ही आप फिलत हो जाते हैं।

## दर्शनान्तर में अनेकान्तवाद-

यह ठीक है कि वैदिक परम्परा के न्याय, वेदान्त आरादि दर्शनों में तथा बौद्ध दर्शन में किसी एक वस्तु के विविध ६ ष्टियों से निरूपण की पद्धति तथा अनेक पत्नों के समन्वय की द्रष्टि भी देखी जाती है। फिर भी प्रत्येक वस्तु

१—उदाहरणार्थ देखो सांख्यप्रवचनभाष्य पृष्ठ २। सिद्धान्त बिन्दु पृ० ११६ से । वेदान्तसार पृ० २५ । सर्क संब्रह दीपिका पृ० १७५ । महावग्ग ६. ३१ । प्रमाणनीमांसाटिप्यण पृ० ६१ से ।

श्रीर उसके प्रत्येक पहलू पर संभवित समग्र दृष्टि बिन्दुश्रों से विचार करने का श्रात्यंतिक श्राप्रह तथा उन समग्र दृष्टि बिन्दुश्रों के एक मात्र समन्वय में ही विचार की परिपूर्णता मानने का दृढ़ आत्रह बैन परम्परा के सिवाय अन्यत्र कहीं नहीं देखा जाता । इसी श्राग्रह में से जैन तार्किकों ने श्रानेकान्त, नय श्रीर सप्त-भंगी वाद का बिल्कुल स्वतंत्र श्रौर व्यवस्थित शास्त्र निर्माण किया जो प्रमाण शास्त्र का एक भाग ही बन गया श्रीर जिसकी जोड़ का ऐसा छोटा भी ग्रन्थ इतर परंपरास्रों में नहीं बना । विभज्यवाद स्त्रौर मध्यम मार्ग होते हुए भी बौद्ध परंपरा किसी भी वस्त में वास्तविक स्थायी श्रंश देख न सकी उसे मात्र जाएभंग ही नजर आया । अनेकान्त शब्द भे से ही अनेकान्त दृष्टि का आश्रय करने पर भी नैयायिक परमारा, स्नात्मा स्नादि को सर्वथा ऋपरिणामी ही मानने मनवाने की धुन से बच न सके। व्यावहारिक-पारमार्थिक स्त्रादि अनेक दृष्टियों का श्रवलम्बन करते हए भी वेदान्ती श्रन्य सब दृष्टियों को ब्रह्मदृष्टि से कम दर्जे की या बिल्कल ही ऋसत्य मानने-मनवाने से बच न सके। इसका एक मात्र कारण यही जान पड़ता है कि उन दर्शनों में व्यापक रूप से अनेकान्त भावना का स्थान न रहा जैसा कि जैन दर्शन में रहा। इसी कारण से जैन दर्शन सब दिन्दर्श का समन्वय भी करता है श्रीर सभी द्रष्टियों को श्रयने-श्रपने विषय में तल्य बल व यथार्थं मानता है। भेद-स्रभेद, सामान्य विशेष, नित्यत्व-स्रानित्यत्व स्रादि तत्त्व-ज्ञान के प्राचीन महों पर ही सीमित रहने के कारण वह अनेकान्त हथ्टि और तन्मलक श्रानेकान्त व्यवस्थापक शास्त्र पनक्क, चर्वित चर्वेण या नवीनता श्रान्य जान पड़ने का श्रापाततः सम्भव है फिर भी उस दृष्टि श्रीर उस शास्त्र निर्माण के पीछे जो ऋखरड और सजीव सर्वाश सत्य को ऋपनाने की भावना जैन परम्परा में रही श्रीर जो प्रमाण शास्त्र में श्रवतीर्ण हुई उसका जीवन के समग्र होत्रां में सफल उपयोग होने की पूर्ण योग्यता होने के कारण ही उसे प्रमाण-शास्त्र को जैनाचायों की देन कहना ग्रान्ययक्त नहीं।

ई० १३३६ ]

[प्रमाणमीमांसा की प्रस्तावना का ऋंश]

# आवश्यक क्रिया

वैदिकसमान में 'सन्ध्या' का, पारसी लोगों में 'खोर देह अवस्ता' का, यहूदी तथा ईसाइयों में 'प्रार्थना' का और मुसलमानों में 'नमाज' का जैसा महत्त्व है; जैन समान में वैसा ही महत्त्व 'स्त्रावश्यक' का है।

जैन समाज की मुख्य दो शाखाएँ हैं, (१) श्वेताम्बर श्रोर (२) दिगम्बर । दिगम्बर सम्प्रदाय में मुनि-परंपरा विच्छिन-प्रायः है । इसिलए उसमें मुनियों के 'श्रावश्यक विधान' का दर्शन सिर्फ शास्त्र में ही है, व्यवहार में नहीं है । उसके आवक समुदाय में भी 'श्रावश्यक' का प्रचार वैसा नहीं है, जैसा श्वेताम्बर-शाखा में है । दिगम्बर समाज में जो प्रतिमाधारी या ब्रह्मचारी श्रादि होते हैं, उनमें मुख्यतया सिर्फ 'सामायिक' करने का प्रचार देखा जाता है । श्रंक्कलाबद्ध रीति से छुटी 'श्रावश्यकों' का नियमित प्रचार जैसा श्वेताम्बर-सम्प्रदाय में श्रावाल-इद्ध प्रसिद्ध है । वैसा दिगम्बर-सम्प्रदाय में प्रसिद्ध नहीं है । श्रर्थात् दिशम्बर-सम्प्रदाय में प्रसिद्ध नहीं है । श्रर्थात् दिशम्बर-सम्प्रदाय में सिलसिलेवार छुटी 'श्रावश्यक' करने की परम्परा दैवसिक, रात्रिक, पाद्धिक, चनुर्मासिक श्रीर साम्बरसरिक-रूप से वैसी प्रचलित नहीं है, जैसी श्वेताम्बर-सम्प्रदाय में प्रचलित है ।

यानी जिस प्रकार श्वेताम्बर-सम्प्रदाय सांयकाल, प्रातःकाल, प्रत्येक पत्त के अन्त में, चातुर्मास के अन्त में और वर्ष के अन्त में क्षियों का तथा पुरुषों का समुदाय अलग-अलग या एकत्र होकर अथवा अन्त में अकेला व्यक्ति ही सिलसिले से छहीं 'आवश्यक' करने की रीति दिगम्बर-सम्प्रदाय में नहीं है।

इवेताम्बर-सम्प्रदाय की भी दो प्रधान शाखाएँ हैं—(१) मूर्तिपूजक और (२) स्थानकवासी। इन दोनों शाखाओं की साधु-आवक—दोनों संस्थाओं में दैवसिक, रात्रिक छादि पाँचो प्रकार के 'छावश्यक' करने का नियमित प्रचार ऋषिकारानुरूप वरावर चला छाता है।

मूर्तिपूजक त्रौर स्थानकवासी—दोनों शाखात्रां के साधुत्रां को तो सुबह शाम क्रानिवार्यरूप से 'श्रावश्यक' करना ही पड़ता है; क्योंकि शास्त्र में ऐसी त्राज्ञा है कि प्रथम त्रौर चरम तीर्यंकर के साधु 'श्रावश्यक' नियम से करें। श्रात्रप्य यदि वे उस त्राज्ञा का पालन न करें तो साधु-पद के ब्राधिकारी ही नहीं समफे जा सकते।

्रभावकों में 'श्रावस्यक' का प्रचार वैकल्पिक है । अर्थात् जो भावक और नियमवाल होते हैं, वे श्रवस्य करते हैं श्रीर श्रन्य श्रावकों की प्रदृत्ति हस् विषय में ऐन्छिक है । फिर भी यह देखा जाता है कि जो नित्य 'श्रावस्यक' नहीं करता, वह भी पच के बाद, चतुर्मास के बाद या श्राखरकार संवत्सर के बाद, उसको यथासम्भव श्रवस्य करता है । श्वेताम्बर-सम्प्रदाय में 'श्रावस्यक किया' का इतना श्रादर है कि जो व्यक्ति श्रन्य किसी समय धर्मस्थान में न जाता हो, वह तथा छोटे-यह बालक-बालिकाएँ भी बहुधा साम्बत्सरिक पर्व के दिन धर्मस्थान में 'श्रावस्यक किया' करने के लिए एकत्र हो ही जाते हैं और उस किया को करके सभी श्रपना श्रहोभाग्य समक्तते हैं । इस प्रवृत्ति से यह स्पष्ट है कि 'श्रावस्थक किया' का महत्त्व श्वेताम्बर सम्प्रदाय में कितना श्रधिक है । इसी सबब से सभी लोग श्रपनी सन्तति को धार्मिक शिक्ता देते समय सबसे पहिन 'श्रावस्थक किया' सिखाते हैं ।

जन-समुदाय की सादर प्रवृत्ति के कारण 'त्रावश्यक-क्रिया' का जो महत्त्व प्रमणित होता है, उसको ठीक-ठीक समभाने के लिए 'त्रावश्यक-क्रिया' किसे कहते हैं ? सामायिक त्रादि प्रत्येक 'त्रावश्यक' का क्या स्तरूप है ? उनके भेट-क्रम की उपपत्ति क्या है ? 'त्रावश्यक-क्रिया' त्राच्यात्मिक क्यों है ? इत्यादि कुछ मुख्य प्रश्नों के ऊपर तथा उनके त्रान्तर्गत त्रान्य प्रश्नों के ऊपर इस जगह विचार करना त्रावश्यक है ।

परन्तु इसके पहिले यहाँ एक बात बतला देना जरूरी है। श्रौर वह यह है कि 'श्रावश्यक-किया' करने की जो विधि चूर्णि के जमाने से भी बहुत प्राचीन थी श्रौर जिसका उल्लेख श्रीहरिभद्रपूरि—जैसे प्रतिष्ठित श्राचार्य ने श्रपनी श्रावश्यक-हिया है। वह विधि बहुत श्रंशों में श्रपरिवर्तित रूप से ज्यों की त्यों जैसी श्वेताम्बर-मूर्तिपूजक-सम्प्रदाय में चली श्राती है, वैसी स्थानक-वासी-सम्प्रदाय में नहीं है। यह बात तपागच्छ, खरतरगच्छ श्रादि गच्छों की सामाचारी देखने से स्पष्ट मालूम हो जाती है। स्थानकवासी-सम्प्रदाय की सामाचारी में जिस प्रकार 'श्रावश्यक-क्रिया' में बोले जानेवाले कई प्राचीन सूनों की, जैसे:—पुक्लरवरदीव इंदे, सिद्धाणं बुद्धाणं, श्ररिहंतचेहयाणं, श्रायरियउवज्काण, श्रब्सुंडियोऽहं, इत्यादि की काट-छाँट कर दी गई है, हसी प्रकार उसमें प्राचीन विधि की भी काट-छाँट नजर श्राती है। इसके विपरीत तपागच्छ, खरतरगच्छ, श्रादि की सामाचारी में 'श्रावश्यक' के प्राचीन सून तथा प्राचीन विधि में कोई परिवर्तन किया हुश्रा नजर नहीं श्राता। श्रथांत् उसमें 'सामायिक—श्रावश्यक' से लेकर यानी प्रतिक्रमण की स्थापना से लेकर 'प्रत्याख्यान' पर्यन्त के छुहाँ

'क्रावश्यक' के सूत्रों का तथा बीच में विधि करने का सित्तसिता बहुघा वही हैं, जिसका उल्लेख श्रीहरिभद्रसूरि ने किया है।

यद्यपि प्रतिक्रमण्-स्थापन के पहले चैत्य-वन्दन करने की श्रीर छुठे 'श्राव-र्यक' के बाद संज्ञ्याय, स्तवन, स्तोत्र श्रादि पढ़ने की प्रथा पीछे सहारण प्रचित्तित हो गई है; तथापि मूर्तिपूजक-सम्प्रदाय की 'श्रावश्यक-क्रिया'-विषयक सामाचारी में यह बात ध्यान देने योग्य है कि उसमें 'श्रावश्यकों' के सूत्रों का तथा विधि का सिलसिला श्रभी तक प्राचीन ही चला श्राता है।

# 'त्रावश्यक' किसे कहते हैं ?

जो किया ख्रवश्य करने योग्य है, उसी को "ख्रावश्यक" कहते हैं। 'ख्रावश्यक किया' सब के लिए एक नहीं, वह अधिकारी-मेद से जुदी-जुदी है। एक व्यक्ति जिस किया को आवश्यक कर्म समम्भकर नित्यप्रति करता है, दूसरा उसी को आवश्यक नहीं समम्भता। उदाहरणार्थ—एक व्यक्ति काञ्चन-कामिनी को आवश्यक समभ्म कर उसकी प्राप्ति के लिए अपनी सारी शक्ति खर्च कर डालता है और दूसरा काञ्चन-कामिनी को अनावश्यक समभ्मता है और उसके संग से बचने की कोशिश ही में अपने जुद्धि-यल का उपयोग करता है। इसलिए 'ख्रावश्यक-क्रिया' का स्वरूप लिखने के पहले यह बतला देना जरूरी है कि इस जगह किस प्रकार के अधिकारियों का आवश्यक-कर्म विचारा जाता है।

सामान्यरूप से शरीर-चारी प्राणियों के दो विभाग हैं:—(१) 'बहिर्दृष्टि स्त्रीर (२) श्रन्तर्दृष्टि । जो स्त्रन्तर्दृष्टि है—जिनकी दृष्टि स्त्रासा की स्रोर सुकी है स्रयांत् जो सहज सुख को व्यक्त करने के विचार में तथा प्रयत्न में लगे हुए हैं, उन्हीं के 'स्त्रावर्यक कर्म' का विचार इस जगह करना है। इस कथन से यह सफ्ट सिद्ध है कि जो जड़ में स्त्रपने को नहीं भूंले हैं—जिनकी दृष्टि को किसी भी जड़ वस्तु का सौन्दर्य लुभा नहीं सकता, उनका 'स्त्रावर्यक कर्म' वही हो सकता है, जिसके द्वारा उनका स्त्रासा सहज सुख का स्त्रनुभव कर सके । स्त्रन्तर्दृष्टि वाले स्त्रासा सहज सुख का स्त्रनुभव कर सके । स्त्रन्तर्दृष्टि वाले स्त्रासा सहज सुख का स्त्रनुभव तभी कर सकते हैं, जब कि उनके सम्यक्त, चेतना, चारित्र स्त्राद्व गुण् व्यक्त हों। इसिलए वे उस क्रिया को स्त्रपना 'स्त्रावर्यक—कर्म' समभते हैं, जो सम्यक्त्व स्त्रादि गुणों का विकास करने में सहायक हो। स्त्रत्यव इस जगह संत्रेप में 'स्त्रावर्यक की व्याख्या इतनी ही है कि शानादि गुणों को प्रकट करने के लिए जो क्रिया स्रवर्य करने के योग्य है, वही 'स्त्रावर्यक' है।

ऐसा 'श्रावश्यक' ज्ञान श्रौर क्रिया—उभय परिणामरूप श्रर्थात् उपयोग-पूर्वक की जानेवाली क्रिया है। यही कर्म श्रात्मा को गुर्णों से वासित कराने वाला होने के कारण 'झावासक' भी कहलाता है। वैदिकदर्शन में 'झावश्यक' समके जानेवाले कर्मों के लिए 'नित्यकर्म' शब्द प्रसिद्ध है। जैनदर्शन में 'झावश्य-कर्तव्य' श्रुव, निग्नह, विशोधि, ऋध्ययनषट्क, वर्ग, न्याय, आराधना, मार्ग झादि अनेक शब्द ऐसे हैं, जो कि 'झावश्यक' शब्द के समानार्थक — पर्याय हैं (आ र हति, पृ० भू )।

सामायिक त्र्यादि प्रत्येक 'त्रावश्यक' का स्वरूप—स्थूल दृष्टि से 'त्रावश्यक क्रिया' के छह विभाग—मेद किये गए हैं—(१) सामायिक, (२) चतुर्विशतिस्तव, (३) वन्दन, (४) प्रतिक्रमण, (५) कायोत्सर्ग क्रौर (६) प्रत्याख्यान।

- (१) राग और द्वेष के वश न होकर समभाव—मध्यस्य—भाव में रहना अर्थात् सबके साथ आत्मतुल्य व्यवहार करना 'सामायिक' है (आब नि०, गा० १०३२)। इसके (१) सम्यक्त्वसामायिक, (२) श्रुतसामायिक और (३) चारित्र सामायिक, ये तीन मेद हैं, क्योंकि सम्यक्त्व द्वारा, श्रुत द्वारा या चारित्र द्वारा ही समभाव में स्थिर रहा जा सकता है। चारित्रसामायिक मी अधिकारी की अपेचा से (१) देश और (२) सर्व, यों दो प्रकार का है। देश सामायिकचारित्र यहस्थों को और सर्वसामायिकचारित्र साधुओं को होता है (आब नि०, गा०७६६)। समता, सम्यक्त्व, शान्ति, सुविहित आदि शब्द सामायिक के पर्याय हैं (आब नि०, गा० १०३३)।
- (२) चतुर्विशतिस्तव—चौशीस तीर्थंकर, जो कि सर्वगुण्-सम्पन स्रादर्श हैं, उनकी स्तुति करने रूप है। इसके (१) द्रव्य स्रोर (२) भाव, ये दो मेद हैं। पुष्प स्रादि सात्त्विक वस्तुओं के द्वारा तीर्थंकरों की पूजा करना 'द्रव्यस्तव' स्त्रौर उनके वास्तविक गुणों का कीर्तन करना 'भावस्तव' है ( स्रा०, पृ० ≚६३)। स्रिधिकारी—विशेष ग्रहस्थ के लिए द्रव्यस्तव कितना लामदायक है, इस बात को विस्तारपूर्वक स्रावश्यक निर्युक्ति, पृ० ४६२—४६३ में दिखाया है।
- (३) वंदन मन, वचन शारीर का वह व्यापार बंदन है, जिससे पूजों के प्रति बहुमान प्रगट किया जाता है। शास्त्र में वंदन के चितिकर्म, कृतिकर्म, पूजा- कर्म ब्रादि पर्याय प्रसिद्ध हैं (ब्रा० नि०, गा० ११०३)। वंदन के यथार्थ स्वरूप जानने के लिए वंद्य कैरे होने चाहिए? वे कितने प्रकार के हैं ? कौन- कौन श्रवंद्य है ? श्रवंद्य-वंदन से क्या दोष है ? वंदन करने के समय किन-किन दोषों का परिहार करना चाहिए, इत्यादि बातें जानने योग्य हैं।

द्रव्य श्रीर भाव उभय—चारित्रसम्पन्न मुनि ही वन्य हैं (श्रा॰ नि॰, गा॰ ११०६)। वन्य मुनि (१) श्राचार्य, (२) उपाध्याय, (३) प्रवर्त्तक, (४) स्थविर श्रीर (५) रलाधिक रूप से पाँच प्रकार के हैं (श्रा॰ नि॰, गा॰ ११६५)।

जो द्रव्यतिङ और भावतिङ एक-एक से या दोनों से रहित है. वह अवन्य है। श्रवन्द्रनीय तथा बन्द्रनीय के संबन्ध में सिक्के की चतुर्भक्की प्रसिद्ध है ( श्रा० नि०, गा० ११३८) । जैसे चाँदी शुद्ध हो पर मोहर ठीक न लगी हो तो वह सिक्का ग्राह्म नहीं होता । वैसे ही जो भावलिंगयक्त हैं. पर द्रव्यलिंगविहीन हैं. उन प्रत्येक बढ़ ग्रादि को वन्दन नहीं किया जाता । जिस सिक्के पर मोहर तो ठीक लगी है. पर चौंदी ऋशुद्ध है वह सिक्का ग्राह्म नहीं होता । वैसे ही दस्यिताधारी होकर जो भावलिंगविद्वीन हैं वे पार्श्वस्थ स्त्रादि पाँच प्रकार के कसाध अवन्दनीय हैं। जिस सिक्के की चाँदी श्रीर मोहर, ये दोनों ठीक नहीं है. वह भी स्त्रपाद्य है । इसी तरह जो द्रव्य स्त्रीर भाव-उभयितंगरित हैं वे वन्द्रनीय नहीं । वन्द्रनीय सिर्फ वे ही हैं. जो शुद्ध चाँदी तथा शुद्ध मोहर वाले सिक्के के समान द्रव्य श्रीर भाव-उभयलिंग सम्पन्न हैं ( श्रा॰ नि॰, गा॰ ११३= ) । श्रवन्य को वन्दन करने से वन्दन करने वाले को न तो कर्म की निर्जरा होती है श्रीर न कीर्ति ही । बल्कि श्रसंयम श्रादि दोपों के श्रनमोदन द्वारा कर्मबन्ध होता है ( ग्रा० नि०, गा० ११०८ ) । श्रवन्य को वन्दन करने से वन्दन करनेवाले को ही दोष होता है, यही बात नहीं, किंत अवन्दनीय के श्चातमा का भी गुणी पुरुषों के द्वारा श्रापने को वन्दन कराने रूप श्रासंयम की वृद्धि द्वारा ऋधःपात होता है ( ऋा० नि०, गा० १११० ) । वन्दन बत्तीस दोषों से रहित होना चाहिए। अनाहत आदि वे बत्तीस दोष आवश्यक-निर्यक्ति, गा० १२०७--१२११ में बतलाए हैं।

(४) प्रमादवश शुभ योग से गिर कर ऋशुभ योग को प्राप्त करने के बाद फिर से शुभ योग को प्राप्त करना, यह 'प्रतिक्रमण्' है। तथा ऋशुभ योग को को छोड़कर उत्तरोत्तर शुभ योग में वर्तना, यह भी 'प्रतिक्रमण्' है। प्रतिवरण, परिहरण, करण, निवृत्ति, निन्दा, गर्हा ऋौर शोधि, ये सब प्रतिक्रमण् के समानार्थक शब्द हैं (ऋा० नि० गा० १२३३)। इन शब्दों का भाव समभाने के लिए प्रत्येक शब्द की व्याख्या पर एक-एक दृष्टान्त दिया गया है, जो बहुत मनोरंजक है (ऋा०-नि०, गा० १२४२)।

स्वस्थानाद्यन्यस्थानं प्रमादस्य वशाद्गतः।
 तत्रैव क्रमणं भूषः. प्रतिक्रमणपुच्यते॥१॥
 स्मात्रक्तनं वा छुभेषु योगेषु मोक्कलदेषु।
 निःशस्यस्य यतेर्यत् तद्वा हेयं प्रतिक्रमणम्॥१॥

प्रतिक्रमण् का मतलब पीछे लौटना है—एक स्थित में जाकर फिर मूब स्थित को प्राप्त करना प्रतिक्रमण् है। प्रतिक्रमण् शब्द की इस सामान्य व्याख्या के श्रमुसार ऊपर बतलाई हुई व्याख्या के विकद श्रर्थात् श्रशुभ योग से इट कर शुभ योग को प्राप्त करने के बाद फिर से श्रशुभ योग को प्राप्त करना यह भी प्रतिक्रमण् कहा जा सकता है। श्रमण्य यद्यपि प्रतिक्रमण् के (१) प्रशस्त श्रीर (२) श्रप्रशस्त, ये दो भेद किये जाते हैं ( श्रा॰, पृ॰ ५३ ), तो भी 'श्रावश्यक' क्रिया में जिस प्रतिक्रमण् का समावेश है वह श्रप्रशस्त नहीं किन्तु प्रशस्त ही है; क्योंकि इस जगह श्रन्तर्देष्टि वाले-श्राध्यात्मिक पुरुषों की ही श्रावश्यक क्रिया का विचार किया जाता है।

(१) दैवसिक, (२) रात्रिक, (३) पाचिक, (४) चातुर्मासिक श्रौर (५) सांवत्सरिक, ये प्रतिक्रमण के पाँच भेद बहुत प्राचीन तथा शास्त्रसंमत हैं; क्योंकि इनका उल्लेख श्री भद्रबाहुस्वामी भी करते हैं (श्रा०नि०, गा० १२४७)। कालभेद से तीन प्रकार का प्रतिक्रमण भी बतलाया है—(१) भूतकाल में लगे हुए दोषों को श्रालोचना करना, (२) संवर करके वर्तमान काल के दोषों से बचना श्रौर (३) प्रत्याख्यान द्वारा भविष्यत् दोषों को रोकना प्रतिक्रमण है (श्रा० पृ० ५५१।

उत्तरोत्तर श्रात्मा के विशेष शुद्ध स्वरूप में स्थित होने की इच्छा करनेवाले अधिकारियों को यह भी जानना चाहिये कि प्रतिक्रमण किस-किस का करना चाहिए—(१) मिथ्यात्व, (२) श्रविरति, (३) कषाय और (४) श्रप्रशस्त योग— इन चार का प्रतिक्रमण करना चाहिए। श्रर्थात् मिथ्यात्व छोड़कर सम्यक्त्व को पाना चाहिए, श्रविरति का त्याग कर विरति को स्वावार करना चाहिये, कषाय का परिहार करके चुमा श्रादि गुण प्राप्त करना चाहिए और संसार बढ़ानेवाले व्यापारों को छोड़कर श्रात्म-स्वरूप की प्राप्ति करनी चाहिए।

सामान्य रीति से प्रतिक्रमण् (१) द्रव्य श्रीर (२) मान, यों दो प्रकार का है। भावप्रतिक्रमण् ही उपादेय है, द्रव्यप्रतिक्रमण् नहीं। द्रव्यप्रतिक्रमण् वह है, जो दिखाने के लिए किया जाता है। दोष का प्रतिक्रमण् करने के बाद भी फिर से उस दोष को बार बार सेनन करना, यह द्रव्य प्रतिक्रमण् है। इससे श्रात्मा शुद्ध होने के बदले पिठाई द्वारा श्रीर भी दोषों की पुष्टि होती है। इस पर कुम्हार के बर्तनों को कंकर द्वारा बार-बार फोड़कर बार-बार मौंफी मौंगनेवाले एक जुल्लक साधु का दृष्टान प्रसिद्ध है। (५) धर्म या शुक्त-प्यान के लिए एकाम होकर द्यारीर पर से ममस्ता का त्याग करना 'कायोत्सर्ग' है। कायोत्सर्ग को यथार्ब

रूप में करने के लिए इस के दोषों का परिहार करना चाहिए। वे घोटक स्त्रादि दोष संज्ञेप में उन्नीस हैं (स्त्रा० नि०, गा० १५४६-१५४७)।

कायोत्सर्ग से देह की जड़ता और बुद्धि की जड़ता दूर होती है, अर्थात् वात आदि धातुओं की विषमता दूर होती है और बुद्धि की मन्दता दूर होकर विचार-श्वािक का विकास होता है। मुख-दुःख तितिज्ञा अर्थात् अनुकूल और प्रतिकृत्व दोनों प्रकार के संयोगों में समभाव से रहने की शक्ति कायोत्सर्ग से प्रकट होती है। भावना और ध्यान का अभ्यास भी कायोत्सर्ग से ही पुष्ट होता है। अतिचार का चिन्तन भी कायोत्सर्ग में ठीक-ठीक हो सकता है। इस प्रकार देखा जाय तो कायोत्सर्ग बहुत महत्व की किया है।

कार्योत्सर्ग के अन्दर लिये जानेवाले एक श्वासोच्छ्वास का काल-परिमाण श्लोक के एकपाद के उच्चारण के काल-परिमाण जितना कहा गया है।

(६) त्याग करने को 'मत्याख्यान' कहते हैं। त्यागने योग्य वस्तुएँ (१) द्रव्य श्रीर (२) भावरूप से दो प्रकार की हैं। श्रन्न, वस्त्र श्रादि बाह्य वस्तुएँ द्रव्यरूप हैं श्रीर श्रज्ञान, श्रसंयम श्रादि वैभाविक परिगाम भावरूप हैं। श्रन्न, वस्त्र श्रादि बाह्य वस्तुश्रों का त्याग श्रज्ञान, श्रसंयम श्रादि के त्याग द्वारा भाव त्याग पूर्वक और भावत्याग के उद्देश्य से ही होना चाहिये। जो द्रव्यत्याग भावत्याग पूर्वक तथा भावत्याग के लिए नहीं किया जाता, उस श्रात्मा को गुग्-प्राप्ति नहीं होती।

(१) श्रद्धान, (२) ज्ञान, (३) वंदन, ८४) अनुपालन, (५) अनुभाषण और (६) भाव, इन छ: शुद्धियों के सिंहत किया जानेवाला प्रत्याख्यान शुद्ध प्रत्याख्यान है ( आ०, ए० ५५०)।

प्रत्याख्यान का दूसरा नाम गुण-धारण है, तो इसलिए कि उससे अनेक गुण प्राप्त होते हैं। प्रत्याख्यान करने से आसव का निरोध अर्थात् संवर होता है। संवर से तृष्णा का नारा, तृष्णा के नारा से निरुपम समभाव और ऐसे समभाव से क्रमशाः मोज्ञ का लाम होता है।

कम की स्वाभाविकता तथा उपपत्ति—जो अन्तर्दृष्टि वाले हैं, उनके जीवन का प्रधान उद्देश्य समभाव-सामायिक प्राप्त करना है। इसलिए उनके प्रत्येक व्यवहार में समभाव का दर्शन होता है। अन्तर्दृष्टि वाले जब किसी को समभाव की पूर्णता के शिखर पर पहुँचे हुए जानते हैं, तब वे उनके वास्तविक गुर्णों की स्पृति करने लगते हैं। इस तरह वे समभाव-स्थित साधु पुक्षों को वन्दन-नमस्कार करना भी नहीं भूलते। अन्तर्दृष्टिवालों के जीवन में ऐसी स्कृति—अप्रमन्तता होती है कि कदाचित् वे पूर्ववासना-वश या कुसंसर्ग-वश समभाव से गिर जाएँ, तब भी उस अप्रमन्तता के कारण प्रतिक्रमण करके वे अपनी पूर्व-प्राप्त स्थिति को

फिर पा तेते हैं श्रीर कभी-कभी तो पूर्व-स्थित से श्रागे भी बढ़ जाते हैं। ध्यान ही श्राध्यात्मिक जीवन के विकास की कुंजी है। इसके लिए श्रन्तर्द्धि वाते बार-बार ध्यान-कायोत्सर्ग किया करते हैं। ध्यान द्वारा चित्त-श्रुद्धि करते हुए वे श्रातम-स्वरूप में विशेषतया लीन हो जाते हैं। श्रतएव जड़ वस्तुओं के भोग का परित्याग-प्रत्याख्यान भी उनके लिए साइजिक किया है।

इस प्रकार यह स्पष्ट सिंख है कि श्राध्यात्मिक पुरुषों के उच्च तथा स्वामाविक जीवन का प्रथक्करण ही 'आवश्यककिया' के क्रम का आधार है।

जब तक सामायिक प्राप्त न हो, तब तक चतुर्विशति स्तव भावपूर्वक किया ही नहीं जा सकता; क्योंकि जो स्वयं समभाव को प्राप्त नहीं है, वह समभाव में स्थित महात्माओं के गुणों को जान नहीं सकता श्रौर न उनसे प्रसन्न होकर उनकी प्रशंसा ही कर सकता है। इसलिए सामायिक के बाद चतुर्विशतिस्तव है।

चतुर्विशतिस्तव का श्रिषिकारी वन्दन को यथाविधि कर सकता है। क्योंकि जिसने चौबीस तीर्थकरों के गुणों से प्रसन्न होकर उनकी खुति नहीं की है, वह तीर्थकरों के मार्ग के उपदेशक सद्गुरु को मावपूर्वक वन्दन कैसे कर सकता है। इसी से वन्दन को चतुर्विशतिस्तव के बाद रखा है।

वन्दन के पश्चात् प्रतिक्रमण् को रखने का स्त्राशय यह है कि स्रालोचना गुरु-समज्ञ की जाती है। जो गुरु-बन्दन नहीं करता वह स्रालोचन का स्रिधिकारी ही नहीं। गुरु-बन्दन के सिवाय की जानेवाली स्रालोचना नाममात्र की स्त्रालोचना है, उससे कोई साध्य-सिद्धि नहीं हो सकती। सच्ची स्त्रालोचना करनेवाले स्त्रिधिकारी के परिणाम इतने नम्न श्लीर कोमल होते हैं कि जिससे वह स्त्राप ही स्त्राप गुरु के पैरों पर सिर नमाता है।

कायोत्सर्ग की योग्यता प्रतिक्रमण् कर लेने पर ही द्याती है। इसका कारण् यह है कि जब तक प्रतिक्रमण् द्वारा पाप की त्रालोचना करके चित्त-शुद्धि न की जाय, तब तक धर्म-ध्यान या शुक्रध्यान के लिए एकाग्रता संपादन करने का, जो कायोत्सर्ग का उद्देश्य है, वह किसी तरह सिद्ध नहीं हो सकता। श्रालोचना के द्वारा चित्त-शुद्धि किये बिना जो कायोत्सर्ग करता है, उसके मुँह से चाहे किसी शब्द-विशेष का जप हुन्ना करे, लेकिन उसके दिल में उच्च प्येय का विचार कभी नहीं स्नाता। वह श्रनुभुत विषयों का ही चिन्तन किया करता है।

कायोत्सर्ग करके जो विशेष नित्त-शुद्धि, एकाग्रता और आत्मवल प्राप्त करता है, वही प्रत्याख्यान का सञ्चा अधिकारी है। जिसने एकाग्रता प्राप्त नहीं की है और संकल्प-बल भी पैदा नहीं किया है, वह यदि प्रत्याख्यान कर भी ले तो भी उसका ठीक-ठीक निर्वाह नहीं कर सकता। प्रत्याख्यान सबसे ऊपर की 'आवश्यक किया' है। उसके बिए विशिष्ट चित्त-शुद्धि श्रीर विशेष उत्साह की दरकार है, जो कायोत्सर्ग किये बिना पैदा नहीं हो सकते। इसी श्रिभिप्राय से कायोत्सर्ग के पश्चात् प्रत्याख्यान रखा गया है।

इस प्रकार विचार करने से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि छः 'म्रावश्यकों' का जो कम है, वह विशोष कार्य-कारण-भाव की श्रृङ्खला पर स्थित है। उसमें उत्तर-फेर होने से उस की वह स्वाभाविकता नहीं रहती, जो कि उसमें है।

'आवश्यक किया' की आध्यातिम का—जो किया आतमा के विकास को लक्ष्य में रख कर की जाती है, वही आध्यातिमक किया है। आतमा के विकास का मतलब उस के सम्यक्त्व, चेतन, चारित्र आदि गुर्गों की कमशाः शुद्धि करने से है। इस कसौटी पर कसने से यह अभ्रान्त रीति से सिढ होता है कि 'सामायिक' आदि छुढ़ों 'आवश्यक' आध्यातिमक हैं। क्योंकि सामायिक का फल पाप-जनक व्यापार की निवृत्ति है, जो कि कर्म-निर्जरा द्वारा आतमा के विकास का कारण है।

चतुर्विशतिस्तव का उद्देश्य गुणानुराग की वृद्धि द्वारा गुण प्राप्त करना है, जो कि कर्म-निर्जरा द्वारा श्रात्मा के विकास का साधन है।

वन्दन-क्रिया के द्वारा विनय की प्राप्ति होती है, मान खिरिडत होता है, गुरुजन की पूजा होती है, तीर्थंकरों की आजा का पालन होता है और श्रुतधर्म की आगराधना होती है, जो कि अन्त में आत्मा के क्रिमंक विकास तरा मोज्ञ के कारण होते हैं। वन्दन करनेवालों को नम्रता के कारण शास्त्र मुनने का अवसर मिलता है। शास्त्र—अवण द्वारा क्रमशः ज्ञान, विज्ञान, प्रत्याख्यान संयम, अनास्त्र, तप, कर्मनाश, अक्रिया और सिद्धि ये फल बतलाए गए हैं ( आठ-नि०, गा० १२१५ तथा वृत्ति )। इसलिए वन्दन-क्रिया आत्मा के विकास का असंदिग्ध कारण है।

त्रात्मा वस्तुतः पूर्ण शुद्ध श्रीर पूर्ण बलवान् है, पर वह विधिध वासनात्रों के श्रनादि प्रवाह में पड़ने के कारण दोघों की श्रनेक तहों से दव-सा गया है; हसलिए जब वह ऊपर उठने का प्रयत्न करता है, तब उससे श्रनादि श्रभ्यास-वश भूलों हो जाना सहज है। वह जब तब उन भूलों का संशोधन न करे, तब तक इन्ट सिद्धि हो ही नहीं सकती। इसलिए पद-पद पर की हुई भूलों को याद करके प्रतिक्रमण द्वारा फिर से उन्हें न करने के लिए वह निश्चय कर लेता है। इस तरह से प्रतिक्रमण-क्रिया का उद्देश्य पूर्व दोघों को दूर करना और फिर से वैसे दोघों को न करने के लिए सावधान कर देना है, जिससे कि श्रम्मा दोध-

सुक्त हो कर घीरे-घीरे ऋपने शुद्ध स्वरूप में स्थित हो जाय । इसी से प्रतिक्रमश्य-क्रिया ऋाध्यात्मिक है ।

कायोत्सर्ग चित्त की एकामता पैदा करता है और ख्रात्मा को ख्रपना स्परूप विचारने का ख्रवसर देता है, जिससे ख्रात्मा निर्मयं बनकर ख्रपने कठिनतम उद्देश्य को सिद्ध कर सकता है। इसी कारण कायोत्सर्ग-क्रिया भी ख्राप्यात्मिक है।

दुनियों में जो कुछ है, वह सब न तो भोगा ही जा सकता है और न भोगने के योग्य ही है तथा वास्तविक शान्ति अपरिमित भोग से भी सम्भव नहीं है। इसिलए प्रत्याख्यान किया के द्वारा मुमुद्धुगण अपने को व्यर्थ के भोगों से बचाते हैं और उसके द्वारा चिरकालीन आत्मा-शान्ति पाते हैं। अतएव प्रत्याख्यान किया भी आध्यास्मिक ही है।

भाव-स्रावश्यक एक लोकोत्तर किया है; क्योंकि वह लोकोत्तर (मोज) के उद्देश्य से स्राध्यात्मिक लोगों के द्वारा उपयोग पूर्वक की जानेवाली किया है। इसलिए पहिले उसका समर्थन लोकोत्तर (शास्त्रीय व निश्चय) दृष्टि से किया जाता है स्रोर पीछे व्यावहारिक दृष्टि से भी उसका समर्थन किया जाएगा। क्योंकि 'स्रावश्यक' है तो लोकोत्तर किया, पर उसके स्रधिकारी व्यवहार-निष्ठ होते हैं।

जिन तत्त्वों के होने से ही मनुष्य का जीवन अन्य प्राणियों के जीवन से उच्च समभा जा सकता है और अन्त में विकास की पराकाष्टा तक पहुँच सकता है, वे तत्त्व ये हैं —

(१) सममाव स्रार्थात् शुद्ध श्रद्धा, ज्ञान स्रीर चारित्र का संमिश्रण, (२) जीवन को विशुद्ध बनाने के लिए सर्वांपरि जीवनवाले महात्मात्रों को स्रादशं रूप से पसन्द करके उनकी स्रोर सदा दृष्टि रखना, (३) गुणवानों का बहुमान व विनय करना, (४) कर्त्तव्य की स्मृति तथा कर्त्तव्य-पालन में हो जानेवाली गलतियों का स्रवलोकन करके निष्करट भाव से उनका संशोधन करना स्रोर किर से वैसी गलतियों न हां, इसके लिए स्रात्मा को जाग्रत करना; (५) ध्यान का स्रम्यास करके प्रत्येक वस्तु के स्वरूप को यथार्थ रीति से समभने के लिए विवेक शक्ति का विकास करना स्रोर (६ त्याग-वृत्ति द्वारा संतोध व सहनशीलता को बढ़ाना। इन तन्त्वों के स्राधार पर स्नावश्यक किया का महल खड़ा है। इसलिए शास्त्व के

१ — गुण्वद्बहुमानादेनित्यस्मृत्या च सिक्कया । जातं न पातयेद्भावमजातं जनयेदिप ॥५॥ ज्ञायोपशमिकभावे या क्रिया क्रियते तथा । पतितस्यापि तद्भावप्रवृद्धिर्जायते पुनः ॥६॥

कहता है कि 'श्रावर्यक-किया' श्रात्मा को प्राप्त मान श्रुद्धि से गिरने नहीं देती, उसको श्रपूर्व भाव भी प्राप्त कराती है तथा ज्ञायोपशिक-भाव-पूर्वक की जानेवाली किया से पतित श्रात्मा की भी फिर से भाववृद्धि होती है। इस कारण गुणों की हृद्धि के लिए तथा प्राप्त गुणों से स्विलित न होने के लिए 'श्रावश्यक-क्रिया' का श्राचरण श्रत्यन्त उपयोगी है।

व्यवहार में आरोग्य, कौटुम्बिक नीति, सामाजिक नीति इत्यादि विषय सम्मितित हैं।

श्रारोग्य के लिए मुख्य मानसिक प्रसन्नता चाहिए । यद्यपि दुनियाँ में ऐसे अनेक साधन हैं, जिनके द्वारा कुळु-न-कुळु मानसिक प्रसन्नता प्राप्त की जाती है, पर विचार कर देखने से यह मालूम पड़ता है कि स्थायी मानसिक प्रसन्नता उन पूर्वीक्त तत्त्वीं के सिवाय किसी तरह प्राप्त नहीं हो सकती, जिनके ऊपर 'श्रावश्यक-किया' का श्राधार है।

कौदुम्बिक नीति का प्रधान साध्य सम्पूर्ण कुटुम्ब को सुली बनाना है। इसके लिए छोटे-बक्ने सब में एक दूसरे के प्रति यथोचित विनय, ऋाज्ञा-पालन, नियम-शीलता ऋौर ऋप्रमाद का होना जरूरी है। ये सब गुण् 'ऋावश्यक-क्रिया' के ऋाधारभूत पूर्वोक्त तत्त्वों के पोषण् से सहज ही प्राप्त हो जाते हैं।

सामाजिक नीति का उद्देश्य समाज को सुन्यवस्थित रखना है। इसके लिए विचार-शीलता, प्रामाणिकता, दीर्घदर्शिता श्रीर गम्भीरता श्रादि गुण जीवन में श्राने चाहिए, जो 'श्रावश्यक-क्रिया' के प्राणभूत छह तत्त्वों के सिवाय किसी तरह नहीं श्रा सकते।

इस प्रकार विचार करने से यह साफ जान पड़ता है कि शास्त्रीय तथा व्यवहारिक दोनों दृष्टि से 'श्रावश्यक-क्रिया' का यथोचित अनुष्ठान परम लाभ-दायक है।

### प्रतिक्रमण शब्द की रूढ़ि—

प्रतिक्रमण् शब्द की ब्युत्पत्ति 'प्रति +क्रमण् = प्रतिक्रमण्'. ऐसी है। इस ब्युत्पत्ति के अनुसार उसका ऋर्य 'पीछे फिरना', इतना ही होता है, परन्तु रूढ़ि के बल से 'प्रतिक्रमण्' शब्द सिर्फ चौथे 'आवश्यक' का तथा छह आवश्यक के समुदाय का भी बोध कराता है। अन्तिम ऋर्य में उस शब्द की प्रसिद्धि इतनी ऋधिक हो गई

गुण्हृद्वया ततः कुर्यात्रियामस्वतःनाय वा । एकं तु संयमस्थानं जिनानामवतिष्ठते ॥७॥ है कि आजकल 'आवस्यक' शब्द का प्रयोग न करके सब कोई छुड़ों आवस्यकों के लिए 'प्रतिक्रमण्' शब्द काम में लाते हैं। इस तरह व्यवहार में और अर्वाचीन प्रत्यों में 'प्रतिक्रमण्' शब्द इस प्रकार से 'आवस्यक' शब्द का पर्याय हो गया है। प्राचीन प्रत्यों में सामान्य 'आवस्यक' अर्थ में 'प्रतिक्रमण् शब्द का प्रयोग कहीं देखने में नहीं आया। 'प्रतिक्रमण्हेतुगर्भ', 'प्रतिक्रमण् विधि', 'वर्मसंप्रह' आदि अर्वाचीन प्रन्यों में 'प्रतिक्रमण्ं शब्द सामान्य 'आवस्यक' के अर्थ में प्रयुक्त है और सर्वसापारण् भी सामान्य 'आवस्यक' के अर्थ में प्रयुक्त है और सर्वसापारण् भी सामान्य 'आवस्यक' के अर्थ में प्रतिक्रमण् शब्द का प्रयोग अस्वलित रूप से करते हुए देखे जाते हैं।

'प्रतिक्रमण' के अधिकारी श्रीर उसकी रीति पर विचार

इस जगह 'प्रतिक्रमए' शब्द का मतलब सामान्य 'श्रावश्यक' श्र्यांत् छः 'श्रावश्यको' से है। यहाँ उसके संबन्ध में मुख्य दो प्रश्नों पर विचार करना है। (१) 'प्रतिक्रमए' के श्राधिकारी कीन हैं १ (२) 'प्रतिक्रमए'-विधान की जो रीति प्रचलित है, वह शास्त्रीय तथा युक्तिसंगत है या नहीं १

प्रथम प्रश्न का उत्तर यह है कि साधु श्रीर श्रावक दोनों 'प्रतिक्रमण' के श्रिषकारी हैं; क्योंकि शास्त्र में साधु श्रीर श्रावक दोनों के लिए सायंकालीन श्रीर प्रातःकालीन श्रवश्य कर्तव्य-रूप से 'प्रतिक्रमण' का विधान है श्रीर श्रितचार श्रादि प्रसंगरूप कारण हो या नहीं, पर प्रथम श्रीर चरम तीर्थंकर के 'शासन' में 'प्रतिक्रमण' सहित ही धर्म बतलाया र गया है।

दूसरा प्रश्न साघु तथा आवक-दोनों के 'प्रतिक्रमण' रीति से संबन्ध रखता है। सब साघुओं का चारिज विषयक च्योपशम न्यूनाधिक भले ही हो, पर सामान्य-रूप से वे सर्व विरतिवाले अर्थात् पञ्च महाव्रत को त्रिविध-त्रिविध-पूर्वक धारण करने वाले होते हैं। अत्रप्य उन सबको अपने पञ्च महाव्रत में लगे हुए अति-चारों के संशोधन रूप से आलोचना था 'प्रतिक्रमण' नामक चौथा 'आवश्यक' समान रूप से करना चाहिए और उसके लिए सब साघुओं को समान ही आलोचना सूत्र पढ़ना चाहिए, जैसा कि वे पढ़ते हैं। पर आवकों के संबंध में तर्क

१—समर्थेण सावएण् य, श्रवस्सकायव्ययं हवह जम्हा । श्रन्ते श्रहोणिसस्स य तम्हा श्रावस्सयं नाम ॥२॥ —श्रावश्यक-वृत्ति, पृष्ठ <sup>क</sup>्द्रै ।

२—सपडिक्कमणो धम्मो, पुरिमस्स य पिन्छुमस्स य जिणस्स । मिन्कमयाण जिणाणं, कारणजाए पडिक्कमणं ॥१२४४॥ —न्द्रावस्यकःनिर्धेकि ।

पैदा होता है। वह यह है कि आवक अनेक प्रकार के होते हैं। कोई केवल सम्यक्त वाला—अव्रती होता है, कोई व्रती होता है। इस प्रकार किसी को अधिक से अधिक बारह तक व्रत होते हैं और सल्लेखना भी। व्रत भी किसी को दिविध—विविध से, किसी को एकविध—विविध से, किसी को एकविध—विविध से हत्याह नाना प्रकार का होता है। अतएव आवक विविध अभिग्रह वाले कहे गए हैं ( आवश्यक निर्श्वित गा० १५५८ आदि)। भिन्न अभिग्रह वाले सभी आवक वौषे 'आवश्यक' के सिवाय शेष पाँच 'आवश्यक' जिस रीति से करते हैं और इसके लिए जो-जो सूत्र पढ़ते हैं इस विषय में तो शङ्का को स्थान नहीं है; पर वे चौथे 'आवश्यक' को जिस प्रकार से करते हैं और उसके विषय में शङ्का अवश्य होती है।

वह यह कि चौथा 'ग्रावश्यक' ग्रातिचार-संशोधन-रूप है। ग्रहण किये हुए वत-नियमां में ही त्रातिचार लगते हैं। प्रहण किये हए वत-नियम सब के समान नहीं होते । ऋतएव एक ही 'वन्दित्त' सूत्र के द्वारा सभी श्रावक चाहे त्रती हों या श्रवती--सम्यक्त्व. बारह वृत तथा संलेखना के श्रविचारों का जो संशोधन करते हैं. वह न्याय-संगत कैसे कहा जा सकता है ? जिसने जो बत ग्रहण किया हो. उसको उसी बत के अतिचारों का संसोधन 'मिच्छामि दुक्कडं' आदि द्वारा करना चाहिए। प्रहण नहीं किए हुए बतों के गुणों का विचार करना चाहिए श्रीर गुग-भावना द्वारा उन व्रतां के स्वीकार करने के लिए श्रात्म-सामर्थ्य पैदा करना चाहिए। ग्रहण नहीं किये हुए बतों के श्रातिचार का संशोधन यदि यक्त समभ्या जाय तो फिर श्रावक के लिए पञ्च 'महात्रत' के त्रातिचारों का संशोधन भी युक्त मानना पड़ेगा। प्रहण किये हुए या ग्रहण नहीं किये हुए ब्रतों के संबन्ध में श्रद्धा-विषयांस हो जाने पर 'भिच्छामि दक्कडं' ब्रादि द्वारा उस का प्रतिक्रमण करना, यह तो सब ऋधिकारियों के लिए समान है। पर यहाँ जो प्रशन है. वह श्रतिचार-संशोधन रूप प्रतिक्रमण के संबन्ध का ही है अर्थात ग्रहण नहीं किये हुए वर नियमों के अतिचार संशोधन के उस-उस सूत्रांश को पढ़ने की श्रीर 'भिच्छामि दुक्कडं' श्रादि द्वारा प्रतिक्रमण करने की जो रीति प्रचलित है. उसका ग्राधार क्या है १

इस शङ्का का समाधान इतना ही है कि अतिचार संशोधन-रूप 'प्रतिक्रमण' तो प्रहण किये हुए वर्तो का ही करना युक्ति-संगत है श्रीर तदनुसार ही सूत्रांश पढ़कर 'मिन्छामि दुक्कड़ं' आदि देना चाहिए। प्रहण नहीं किये हुए वर्तो के संबन्ध में अदा-विपयांस का 'प्रतिक्रमण' भले ही किया जाए, पर अतिचार-संशोधन के लिए उस-उस स्त्रांश को पढ़कर 'मिन्छामि दुक्कडं' आदि देने की

ऋषेत्वा उन वर्तों के गुणों की भावना करना तथा उन वर्तों को धारण करनेवाले उच्च श्रावकों को धन्यवाद देकर गुणानुराग पृष्ट करना ही युक्ति-संगत है।

श्रव प्रश्न यह है कि जब ऐसी स्थिति है, तब ब्रती-श्रव्रती, छोटे-बहे—सभी श्रावकों में एक ही 'वंदित्तु' सूत्र के द्वारा समान रूप से श्रातिचार का संशोधन करने की जो प्रथा प्रचलित है, वह कैसे चल पड़ी है ?

इसका खुलासा यह जान पड़ता है कि प्रथम तो सभी को 'ग्रावश्यक' स्त्र पूर्णत्या याद नहीं होता । श्रीर श्रगर याद भी हो, तब भी साधारण श्रिषिकारियों के लिए श्रकेले की श्रपेला समुदाय में ही मिलकर 'ग्रावश्यक' करना लामदायक माना गया है। तीसरे जब कोई सबसे उच्च श्रावक श्रपने लिए सर्वथा उपर्युक्त सम्पूर्ण 'बंदितु' सूत्र पढ़ता है, तब प्राथमिक श्रीर माध्यमिक सभी श्रिषकारियों के लिए उपयुक्त वह वह सूत्रांश भी उसमें श्रा ही जाता है। इन कारणों से ऐसी समुदायिक प्रथा पड़ी है कि एक व्यक्ति सम्पूर्ण 'बंदित्तु' सूत्र पढ़ता है श्रीर श्रेष श्रावक उच्च श्रिषकारी श्रावक का श्रानुकरण करके सब बतों के संबन्ध में श्राविचार का संशोधन करने लग जाते हैं। इस समुदायिक प्रथा के रूढ़ हो जाने के कारण जब कोई प्राथमिक या माध्यमिक श्रावक श्रकेला प्रतिक्रमण करता है, तब भी वह 'बंदित्तु' सूत्र को सम्पूर्ण ही पढ़ता है श्रीर प्रहण नहीं किये हुए बतों के श्राविचार का भी संशोधन करता है।

इस प्रथा के रूढ़ जो जाने का एक कारण यह श्रीर भी मालूम पड़ता है कि सर्वसाधारण में विवेक की यथेष्ट मात्रा नहीं होती। इसलिए 'वंदिल्तु' सूत्र में से अपने-अपने लिए उपयुक्त सूत्रांशों को जुनकर बोलना और शेप सूत्रांशों को छोड़ देना, यह काम सर्वसाधारण के लिए जैसा कठिन है, वैसा ही विपमता तथा गोलमाल पैदा करनेवाला भी है। इस कारण यह नियम रे रखा गया है कि जब सभा को या किसी एक व्यक्ति को 'पञ्चक्खाण' कराया जाता है, तब ऐसा सूत्र पढ़ा जाता है कि जिसमें अपनेक 'पञ्चक्खाण' का समावेश हो जाता है, जिससे सभी अधिकारी अपनी-अपनी इच्छा के अनुसार 'पञ्चक्खाण' कर लेते हैं।

इस दृष्टि से यह कहना पड़ता है कि 'वंदित्तु' सूत्र श्रखिरिडत रूप से पढ़ना न्याय व शास्त्र-संगत है। रही श्रितिचार-संशोधन में विवेक करने की बात, सो उसको विवेकी श्रिषिकारी खुशी से कर सकता है। इसमें प्रथा बाधक नहीं है।

१--- ऋत्वरडं स्त्रं पठनीयमिति न्यायात्--धर्मसंग्रह, पृष्ठ २२३।

# 'प्रतिक्रमण्' पर होने बाले आह्मेप और उनका परिहार-

'आवश्यक-क्रिया' की उपयोगिता तथा महत्ता नहीं समक्तेवाले अनेक क्षोग उस पर आर्त्वेप किया करते हैं। वे आर्त्वेप मुख्य चार हैं। पहला समय का, दूसरा अर्थ-ज्ञान का, तीसरा भाषा का और चौथा अठिच का।

- (१) कुछ लोग कहते हैं कि 'श्रावश्यक-क्रिया' इतनी लम्बी श्रौर बेसमय की है कि उसमें फँस जाने से घूमना-फिरना श्रौर विश्वान्ति करना कुछ भी नहीं होता । इससे स्वास्थ्य श्रौर स्वतन्त्रता में बाधा पड़ती हैं। इसलिए 'श्रावश्यक-क्रिया' में फँसने की कोई जरूरत नहीं है। ऐसा कहनेवालों को समक्तना चाहिए कि साधारण लोग प्रमादशील श्रौर कर्तव्य-कान से शून्य होते हैं। इसलिए जब उनको कोई लास कर्तव्य करने को कहा जाता है, तब वे दूसरे कर्तव्य की महत्ता दिलाकर पहले कर्तव्य से श्रुपना पिएड छुड़ा लेते हैं श्रौर श्रन्त में दूसरे कर्तव्य को भी छुड़ा देते हैं। घूमने-फिरने श्रादि का बहाना निकालनेवाले वास्तव में श्रालसी होते हैं। ग्रुतएव वे निरर्थक बात, गणेड़े श्रादि में लग कर 'श्रावश्यक-क्रिया' के साथ धीरे-धीर घूमना-फिरना श्रौर विश्वान्ति करना भी मूल जाते हैं। इसके विपरीत जो श्रप्रमादी तथा कर्तव्यक्त होते हैं, वे समय का ययोचित उपयोग करके स्वास्थ्य के सब नियमों का पालन करने के उपरान्त 'श्रावश्यक' श्रादि धार्मिक क्रियाएँ को करना नहीं भूलते। जरूरत सिर्फ प्रमाद के त्याग करने की श्रौर कर्तव्य का ज्ञान करने की है।
- (२) दूसरे कुछ लोग कहते हैं कि 'श्रावश्यक-किया' करनेवालों में से श्रनेक लोग उसके सूत्रों का ऋर्थ नहीं जानते। वे तोते की तरह ज्यों का त्यों सूत्र मात्र पढ़ लेते हैं। ऋर्थ ज्ञान न होने से उन्हें उस किया में रस नहीं ह्याता है। ऋर्यएव वे उस किया को करते समय या तो सोते रहते या कुत्रहल ऋादि से मन बहलाते हैं। इसलिए 'श्रावश्यक-किया' में फँसना बन्धन-मात्र है। ऐसा आ्राचेप करने वालों के उक्त कथन से ही यह प्रमाणित होता है कि यदि ऋर्थ ज्ञान-पूर्वक 'श्रावश्यक-किया' की जाय तो सफल हो सकती है। उपयोग टीक-ठीक तभी रह सकता है, जब कि ऋर्थ ज्ञान हो, ऐसा होने पर भी यदि कुछ लोग ऋर्थ बिना समफें 'श्रावश्यक किया' करते हैं और उससे पूरा लाभ नहीं उठा सकते तो उचित यही है कि ऐसे लोगों को ऋर्य का ज्ञान हो, ऐसा प्रयन्त करना चाहिए। ऐसा न करके मूल 'श्रावश्यक' वस्तु को ही ऋनुपयोगी समकना तो ऐसा है जैसा कि विधि न जानने से किया अविधिपूर्वक सेवन करने से फायदा न देखकर

कीमती रसायन को अनुपयोगी समझना। प्रयत्न करने पर भी दृद्ध-अवस्था, मितमन्दता आदि कारणों से जिनको अर्थ ज्ञान न हो सके, वे अन्य किसी जानी के आशित होकर ही धर्म-िकया करके उससे फायदा उठा सकते हैं। व्यवहार में भी अनेक लोग ऐसे देखे जाते हैं, जो ज्ञान की कमी के कारण अपने काम को स्वतन्त्रा से पूर्णतापूर्वक नहीं कर सकते, वे किसी के आशित हो कर ही काम करते हैं और उससे फायदा उठाते हैं। ऐसे लोगों की सफलता का कारण मुख्य-तया उनकी अद्या हो होती है। अद्या का स्थान बुद्धि से कम नहीं है। अर्थ-जान होने पर भी धार्मिक कियायों में जिनको अद्या नहीं है, वे उन से कुछ भी फायदा नहीं उठा सकते। इसलिए अद्यापूर्वक धार्मिक किया करते रहना और भरसक उसके स्त्रों का अर्थ भी जान लेना, यही उचित है।

(३) श्रानेक लोग ऐसा कहते हैं कि 'श्रावश्यक-किया' के सूत्रों की रचना जो संस्कृत, प्राकृत श्रादि प्राचीन शास्त्रीय भाषा में है, इसके बदले वह प्रचलित लोक-भाषा में ही होना चाहिए। जब तक ऐसा न हो तब तक 'श्रावश्यक-किया' विशेष उपयोगी नहीं हो सकती। ऐसा कहनेवाले लोग मन्त्रों की शाब्दिक महिमा तथा शास्त्रीय भाषाश्रों की गम्भीरता, भावमयता, लिततता श्रादि गुए नहीं जानते। मन्त्रों में श्रार्थिक महत्त्व के उपरान्त शाब्दिक महत्त्व भी रहता है, जो उनको दूसरी भाषा में परिवर्तन करने से लुप्त हो जाता है। इसलिए जो-जो मन्त्र जिस-जिस भाषा में बने हुए हों, उनको उसी भाषा में रखना ही योग्य है। मन्त्रों को छोड़कर श्रन्य सूत्रों का भाव प्रचलित लोक-भाषा में उतारा जा सकता है, पर उसकी वह खूबी कभी नहीं रह सकती, जो कि प्रथमकालीन भाषा में है।

'श्रावश्यक-किया' के सूत्रों को प्रचलित लोक-भाषा में रचने से प्राचीन महत्त्व के साथ-साथ धार्मिक-किया कालीन एकता का भी लोप हो जाएगा श्रीर सूत्रों की रचना भी श्रनवस्थित हो जाएगी। श्रर्थात् दूर-दूर देश में रहनेवाले एक धर्म के श्रनुयायी जब तीर्थ श्रादि स्थान में इकट्टे होते हैं, तथ श्राचार, विचार, भाषा, पहनाव श्रादि में भिन्नता होने पर भी वे सब धार्मिक किया करते समय एक ही सूत्र पढ़ते हुए श्रीर एक ही प्रकार की विधि करते हुए पूर्ण एकता का श्रनुभव करते हैं। यह एकता साधारण नहीं है। उसको बनाए रखने के लिए धार्मिक कियाश्रों के सूत्रपाठ श्रादि को शास्त्रीय भाषा में कायम रखना बहुत जरूरी है। इसी तरह धार्मिक कियाश्रों के सूत्रों की रचना प्रचलित लोक-भाषा में होने लगेगी तो हर जगह समय-समय पर साधारण किय भी श्रपनी किवल-शक्ति का उपयोग नए-नए सूत्रों को रचने में करेंगे। इसका परिणाम यह होगा कि एक ही प्रदेश में जहाँ की भाषा एक है, श्रनेक कर्ताश्रों के श्रनेक

हो जाएँगे श्रीर विशेषता का विचार न करनेवाले लोगों में जिसके मन में जो श्राया, वह उसी कर्ता के सूत्रों को पढ़ने लगेगा। जिससे श्रपूर्व भाववाले प्राचीन सूत्रों के साथ-साथ एकता का भी लोप हो जाएगा। इसलिए धार्मिक किया के सूत्र-पाठ श्रादि जिस-जिस भाषा में पहले से बने हुए हैं, वे उस-उस भाषा में ही पढ़े जाने चाहिए। इसी कारण वैदिक, बौद्ध श्रादि सभी सम्प्रदायों में 'संध्या' श्रादि नित्य कर्म प्राचीन शास्त्रीय भाषा में ही किये जाते हैं।

यह टीक है कि सर्वताधारण की रुचि बढ़ाने के लिए प्रचलित लोक भाषा की भी कुछ कृतियाँ ऐसी होनी चाहिए, जो धार्मिक किया के समय पढ़ी जाएँ। इसी बात को ध्यान में रखकर लोक रुचि के अनुसार समय समय पर संस्कृत, अपभ्रंश, गुजराती, हिन्दी आदि भापाओं में स्तोन, स्तुति, सण्काय, स्तवन आदि बनाए हैं और उनको 'आवश्यक किया' में स्थान दिया है। इससे यह फायदा हुआ कि प्राचीन सूत्र तथा उनका महत्त्व ज्यों का त्यों बना हुआ है और प्रचलित लोक भापा को कृतियों में साधारण जनता की रुचि भी पुष्ट होती रहती है।

(४) कितने लोगों का यह भी कहना है कि 'श्रावश्यक किया' श्रविकार है—उसमें कोई रस नहीं श्राता। ऐसे लोगों को जानना चाहिए कि रुचि या श्रविच बाहा वस्तु का धर्म नहीं है; क्योंकि कोई एक चीज सबके लिए रुचिकर नहीं होती। जो चीज एक प्रकार के लोगों के लिए रुचिकर है, वही दूसरे प्रकार के लोगों के लिए श्रविकर हो जाती है। रुचि, यह श्रव्यक्तर का धर्म है। किसी चीज के विषय में उसका होना न होना उस वस्तु के ज्ञान पर श्रवलम्बित है। जब मनुष्य किसी वस्तु के गुर्णों को ठीक ठीक जान लेता है, तब उसकी उस वस्तु पर प्रवल रुचि हो जाती है। इसलिए 'श्रावश्यक किया' को श्रवचिकर बतलाना, यह उसके महत्त्व तथा गुर्णों का श्रज्ञान-मात्र है।

## जैन और अन्य सम्प्रदायों का 'आवश्यक-कर्म'---सन्ध्या आदि

'श्रावश्यक-िकया' के मूल तत्त्वों को दिखाते समय यह सूचित कर दिया गया है कि सभी श्रन्तर्दृष्टि वाले श्रात्माश्रों का जीवन सम-भावमय होता है। श्रन्तर्दृष्टि किसी खास देश या खास काल की श्रृङ्खला में श्रावद्ध नहीं होती। उसका आविर्भाव सन देश श्रौर सब काल के श्रात्माश्रों के लिए साधारण होता है। अतएव उसको पाना तथा बढ़ाना सभी श्राध्यात्मिकों का ध्येय बन जाता है। प्रकृति, योग्यता श्रौर निमित्त-भेद के कारण इतना तो होना स्वाभाविक है कि किसी देश-विशेष, किसी काल-विशेष श्रौर किसी व्यक्ति-विशेष में श्रन्तर्दृष्टि का विकास कम होता है श्रौर किसी में श्रमिक होता है। इसक्रिए आध्यात्मिक जीवन

को ही वास्तविक जीवन समक्रनेवांते तथा उस जीवन की वृद्धि चाहनेवाते सभी सम्प्रदाय के प्रवर्शकों ने अपने-श्रपने अनुपायियों को आप्यासिक जीवन व्यतीत करने का, उस जीवन के तत्वों का तथा उन तत्वों का अनुसरण करते समय जानते-श्रमजानते हो जानेवाली गलतियों को सुधार कर फिर से वैसा न करने का उपदेश दिया है। यह हो सकता है कि मिन्न-मिन्न सम्प्रदाय-प्रवर्शकों की कथन-शैली मिन्न हो, भाषा मिन्न हो और विचार में भी न्यूनाधिकता हो; पर यह कदापि संभव नहीं कि आध्यासिक जीवन-निष्ठ उपदेशकों के विचार का मूल एक न हो। इस जगह 'श्रावश्यक-किया' प्रस्तुत है। इसलिए यहाँ सिर्फ उस के संवन्ध में ही मिन्न-मिन्न सम्प्रदायों का विचार-साम्य दिखाना उपयुक्त होगा'। यद्यपि सब प्रसिद्ध सम्प्रदायों की सन्ध्या का थोड़ा बहुत उल्लेख करके उनका विचार-साम्य दिखाने का हरादा था; पर यथेष्ट साधन न मिलने से इस समय थोड़े में ही संतोप कर लिया जाता है। यदि इतना भी उल्लेख पाठकों को रुचिकर हुआ तो वे स्वयं ही प्रत्येक सम्प्रदाय के मूल प्रन्थों को देखकर प्रस्तुत विषय में अधिक जानकारी कर लिया जाता है। यहीं सिर्फ जैन, बौद, वैदिक और जरथेशती अधर्यत् पारसी धर्म का वह विचार दिखाया जाता है।

बौद्ध लोग ऋपने मान्य 'त्रिपिटक' अन्यों में से कुछ सूत्रों को लेकर उनका नित्य पाठ करते हैं। एक तरह से वह उनका ऋवश्य कर्चन्य है। उसमें से कुछ वाक्य और उनसे मिलते-जुलते 'प्रतिक्रमण' के वाक्य नीचे दिये जाते हैं—

### बौद्धः---

(१) नमो तस्त भगवतो स्ररहतो सम्मा संबुद्धस्त । बुद्धं सरणं गच्छामि । धम्मं सरणं गच्छामि । संघं सरणं गच्छामि ।

—लघुपःठ, सरणत्तय ।

(२) पायातिपाता वेरमिया सिक्खापदं समादियामि । श्रदिन्नादाना वेरमिया सिक्खापदं समादियामि । कामेसु मिन्छाचारा वेरमिया सिक्खापदं समादियामि । सुसावादा वेरमिया सिक्खापदं समादियामि । सुरामेरयमज्जपमादद्वाना वेरमिया सिक्खापदं समादियामि । सुरामेरयमज्जपमादद्वाना वेरमिया सिक्खापदं समादियामि ।

--लघुपाठ, पंचसील ।

(३) श्रसेवना च बालानं पिषडतानं च सेवना । पूजा च पूजनीयानं एतं मंगलपुत्तमं ॥ मातापितु उपडानं पुत्तदारस्य संगहो । श्रनाकुला च कम्मन्ता एतं मंगलपुत्तमं ॥ दानं च धम्मचरिया च जातकानं च संगहो। मंगलमुत्तमं ॥ श्चनवन्जानि कस्मानि एतं पापा मज्जपाना च संयमो। श्चारति त्रिरति धम्मेस एतं मंगलमुत्तमं ॥ श्रप्यमादो ਚ खन्ति च सोवचस्सता, समणानं च दस्सनं। ਹਰਂ मंगलमत्तमं ॥ कालेन धम्मसाकच्छा ---लघुपाठ, मंगलसुत्त ।

(४) मुखिनो वा खेमिनो होन्तु सब्बे सत्ता भवन्तु सुखिनचा ॥ माता यथा नियं पुत्तं श्रायुसा एकपुत्तमनुरक्षे। एवंपि सब्बभूतेषु मानसं भावये श्रपरिमायां॥ मेत्तं च सब्बलोकस्मिन् मानसं भावये श्रपरिमायां। उद्धं श्रयो च तिरियं च श्रसंबाधं श्रवेरं श्रसपत्तं॥

—लघुपाठ, मेत्तसुत्त **(**१)।

### जैन---

(१) नमो ऋरिहंताणं, नमो सिद्धाणं ।

चत्तारि सरणं पवज्जामि, ऋरिहन्ते सरणं पवज्जामि, सिद्धे सरणं पवज्जामि, साहू सरणं पवज्जामि, केवलीपरणतां धम्मं सरणं पवज्जामि ॥

(२) थूलगपाणाइवायं समणोवासस्रो पञ्चक्लाई, थूलगमुसावायं समणो-वासस्रो पञ्चक्लाई, थूलगम्रदत्तादाणं समणोवासन्रो पचक्लाइ, परदारगमणं समणोवासन्रो पचक्लाई, सदारसंतोसं वा पडिवजइ । इत्यादि ।

----श्रावश्यक-सूत्र, पृ० ८१८-८२३।

(३) लोगविष्द्रच्चात्रो, गुरुजणपृष्ट्रा परत्थकरणं च । सुहगुरुजोगो तन्त्रयणसेवणा ऋामवमलंडा ॥ दुक्खलस्त्रो कम्मलक्रो, समाहिमरणं च बोहिलाभो ऋ । संपंज्ज मह एयं, तुह नाह पणामकरणेणं॥

—जय वीयराय ।

(४) मिली में सव्वभूएस, वेरं मज्म न केण्ई॥ शितमस्तु सर्वजगतः, परहितनिरता भवन्तु भूतगद्याः। दोषाः प्रयान्तु नाशं सर्वत्र सुखी भवत लोकः॥

## वैदिक सन्ध्या के मन्त्र व वाक्य-

- (१) "ममोपात्तदुरितत्त्वयाय श्रीपरमेश्वरप्रीतये प्रातः सन्ध्योपासनमहं करिष्ये।" ---संकल्प-वाक्य।
- (२) ऊँ सूर्यक्ष मा मनुक्ष मन्युपतयक्ष मन्युकृतेभ्यः पापेभ्यो रज्ञन्ताम् । यद् राज्या पापमकार्षे मनसा वाचा इस्ताभ्या पद्भ्यामुदरेण शिश्ना रात्रिस्तदवलुम्पतु यत् किंचिद दुरितं मयीदमहममृतयोनौ सूर्ये ज्योतिषि जुहोमि स्वाहा ।

---कृष्ण यजुर्वेद ।

(३) ऊँ तत् सवितुर्वरेखयं भग्गां देवस्य धीमही धियो यो नः प्रचोदयेत् । —गायत्री ।

#### जैन---

- (१) पायच्छित्त विसोहण्त्थं करेमि काउस्सग्गं।
- (२) जं जं मगोग बद्धं, जं जं वाएग भासियं पावं । जं जं काएग कयं, मिच्छामि दुक्कडं तस्स ॥
- (३) चन्देसु निम्मलयरा, ऋाइच्चेसु ऋहियं पयासयरा । सागरवरमाम्भीरा, सिद्धा सिद्धिं मम दिसन्तु ॥

पारसी लोग नित्यप्रार्थना तथा नित्यपाठ में श्रपनी श्रमली धार्मिक किताब 'श्रवस्ता' का जो-जो भाग काम में लाते हैं, वह 'खोरदेह श्रवस्ता' के नाम से प्रसिद्ध है। उसका मजमून श्रमेक श्रंशों में जैन, बौद्ध तथा वैदिक-संप्रदाय में प्रचित्त सन्ध्या के समान है। उदाहरण के तौर पर उसका थोड़ा सा श्रंशा हिंदी भाषा में नीचे दिया जाता है।

श्रवस्ता के मूल वाक्य इसलिए नहीं उद्धृत किए हैं कि उसके खास श्रद्धर ऐसे हैं, जो देवनागरी लिपि में नहीं हैं। विशेष जिज्ञासु मूल पुस्तक से श्रसली पाठ देख सकते हैं।

- (१) दुश्मन पर जीत हो। —खोरदेह श्रवस्ता, पृ० ७।
- (२) मैंने मन से जो बुरे विचार किये, जनान से जो तुच्छ भाषण किया श्रीर शरीर से जो इलका काम किया; इत्यादि प्रकार से जो-जो गुनाइ किये, उन सब के लिए मैं पक्षाताप करता हूँ।
  - —खो० घ०, पु० ७।
  - (३) वर्तमान श्रीर भावी सब धर्मों में सब से बड़ा, सब से श्रन्छा श्रीर

सर्व-श्रेष्ठ धर्म 'जरथोश्ती' है। भैं यह बात मान लेता हूँ कि 'जरथोश्ती' धर्म ही सब कुछ पाने का कारण है।

—खो॰ अ०, ए॰ ६।

(४) अभिमान, गर्न, मरे हुए लोगों की निन्दा करना. लोभ, लालच, बेहद गुस्सा, किसी की बढ़ती देखकर जलना, किसी पर बुरी निगाह करना, स्वच्छ-न्दता. आलस्य, काना-फूँसी, पवित्रता का भङ्ग, भूटी गवाही, चोरी, लूट-खसोट, व्यभिचार, बेहद शौक करना, इत्यादि जो गुनाह मुफ्तसे जानते-श्रनजानते हो गए हों और जो गुनाह साफ दिल से मैंने प्रकट न किये हों, उन सबसे मैं पवित्र हो कर श्रलग होता हूँ।

--- खो० श्र०, पृ० २३-२४।

(१) शत्रवः पराङ्मुखः भवन्तु स्वाहा ।

-- बृहत् शान्ति ।

(२) काएण काइयस्स, पडिक्कमे वाइयस्स वायाए । मणसा माणसियस्स, सन्वस्स वयाइयारस्स ॥

--वंदित्त।

- (३) सर्वमंगलमांगल्यं, सर्वकल्याणकारणम् । प्रधानं सर्वधर्माणां जैनं जयति शासनम् ॥
- (४) ऋठारह पापस्थान की निन्दा ।

## 'आवश्यक' का इतिहास

'श्चावश्यक-िक्रया'—श्चन्तर्दृष्टि के उन्मेष व श्चाध्यात्मिक जीवन के श्चारम्म से 'श्चावश्यक-िक्रया' का इतिहास शुरू होता है। सामान्यरूप से यह नहीं कहा जा सकता कि विश्व में श्चाध्यात्मिक जीवन सबसे पहले कब शुरू हुआ। इस लिए 'श्चावश्यक-िक्रया' मी प्रवाह की श्चपेत्वा से श्चनादि ही मानी जाती है।

'श्रावः यक-सृत्र'—जो व्यक्ति सच्चा श्राध्यात्मिक है, उसका जीवन स्वभाव से ही 'श्रावश्यक-किया'-प्रधान बन जाता है। इसलिए उसके हृदय के श्रान्दर से 'श्रावश्यक-किया'-योतक ध्वनि उठा ही करती है। परन्तु जब तक साधक-श्रवस्था हो, तब तक व्यावहारिक, धार्मिक—सभी प्रवृत्ति करते समय प्रमादवश 'श्रावश्यक-किया' में से उपयोग बदल जाने का श्रीर इसी कारण ताद्विषयक श्रावश्यक-किया' में ते उपयोग बदल जाने का श्रीर इसी कारण ताद्विषयक श्रावश्यक-किया' में वस्तुत संभव रहता है। इसलिए ऐसे श्राधिकारियों को लक्ष्य में रलकर 'श्रावश्यक-किया' को याद कराने के लिए महर्षियों ने लास-लास समय नियत किया है श्रीर 'श्रावश्यक-किया' को याद कराने के लिए सहर्षियों ने

सूत्र भी रचे हैं, जिससे कि ऋषिकारी लोग खास नियत समय पर उन सूत्रों के द्वारा 'श्रावश्यक किया' को याद कर ऋपने आध्यात्मिक जीवन पर दृष्टिपात करें। श्रातप्व 'आवश्यक किया' के दैवसिक, रात्रिक, पाद्विक, श्रादि पाँच भेद प्रसिद्ध हैं। 'श्रावश्यक किया' के इस काल कृत विभाग के श्रानुसार उसके सूत्रों में भी यत्रतत्र भेद श्रा जाता है। श्राव देखना यह है कि इस समय जो 'श्रावश्यक सूत्र' है, वह कब बना है श्रीर उसके रचियता कीन हैं?

पहले प्रश्न का उत्तर यह है कि 'श्रावश्यक-सूत्र' ईस्वी सन् से पूर्व पाँचवीं शताब्दि से लेकर चौथी शताब्दि के प्रथम पाद तक में किसी समय रचा हुआ होना चाहिए। इसका कारण यह है कि ईस्वी सन् से पूर्व पाँच सी छुब्बीसर्षे वर्ष में भगवान् महावीर का निर्वाण हुआ। वीर-निर्वाण के बीस वर्ष बाद सुधर्मा स्वामी का निर्वाण हुआ। सुधर्मा स्वामी गणधर थे। 'श्रावश्यक-सूत्र' न तो तीर्थंकर की ही कृति है और न गणधर की। तीर्थंकर की कृति इसलिए नहीं कि वे अर्थ का उपदेशमात्र करते हैं, सूत्र नहीं रचते। गणधर सूत्र रचते हैं सही, पर 'श्रावश्यक-सूत्र' गणधर-रचित न होने का कारण यह कि उस सूत्र की गणना श्रङ्गबाह्मश्रुत में है। श्रङ्गबाह्मश्रुत का लच्चण श्रा उमास्वाती ने अपने तत्त्वार्थ-भाष्य में यह किया है कि जो श्रुत, गणधर की कृति नहीं है और जिसकी रचना गण्धर के बाद के परम मेधावी श्राचारों ने की है, वह 'श्रङ्गबाह्मश्रुत' कहलाता है। '

ऐसा लच्च करके उसका उदाहरण देते समय उन्होंने सबसे पहले सामा-पिक आदि छह 'आवश्यकों' का उल्लेख िकया है और इसके बाद दशवैकालिक आदि अन्य सूत्रों का रें। यह ध्यान रखना चाहिए दशवैकालिक, श्री शर्य्यमव सूरि जो सुधर्मा स्वामी के बाद तीसरे आचार्य हुए, उनकी कृति है। अङ्गलास होने के कारण 'आवश्यक-सूत्र', गण्धर श्री सुधर्मा स्वामी के बाद के किसी आचार्य का रचित माना जाना चाहिए। इस तरह उसके रचना के काल की

१ — गण्यधरानन्तर्यादिभिस्त्वत्यन्तविशुद्धागमैः परमप्रकृष्टवाङ्मतिशक्तिभिग्चार्यैः कालसंहननायुर्दोषादल्पशक्तीनां शिष्याणामनुमहाय यत्प्रोक्तं तदङ्गबाह्यमिति । — नत्त्वार्थ-अध्याय१. सत्र २० का भाष्य ।

२— श्रङ्गबाह्यमनेकविधम् । तद्यथा—सामायिकं चतुर्विशतिस्तवो वन्दनं प्रति-क्रमण् कायव्युत्सर्गः प्रत्याख्यानं दश्चैकालिकमुत्तराध्यायाः दशाः कल्पव्यव-द्वारौ निशीयमृषिमाषितान्येवमादि ।

<sup>—</sup>तत्त्वार्थ-म्रा० १, सूत्र २० का माध्य।

पहली मियाद श्रिषिक से श्रीषिक ईस्वी सन् से पहिले लगभग पाँचवीं शताब्दी के श्रारम्भ तक ही बताई जा सकती हैं। उसके रचना काल की उत्तर श्रविष श्रीषिक से श्रीषिक ईस्वी सन् से पूर्व चौथी शताब्दी का प्रथम चरण ही माना जा सकता है; क्योंकि चतुर्दश-पूर्व-धर श्री भद्रवाहु खामी जिनका श्रवसान ईस्वी सन् से पूर्व तीन सौ छुप्पन वर्ष के लगभग माना जाता है, उन्होंने 'श्रावश्यक-सूत्र' पर सबसे पहले व्याख्या लिखी हैं, जो निर्दुक्ति के नाम से प्रसिद्ध हैं। यह तो प्रसिद्ध हैं कि निर्युक्ति हो श्री भद्रवाहु की है, संपूर्ण मूल 'श्रावश्यक-सूत्र' नहीं। ऐसी श्रवस्था में मूल 'श्रावश्यक-सूत्र' श्रिषिक से श्रीषिक उनके कुछ पूर्ववर्ती या समकालीन किसी श्रम्य श्रुतधर के रचे हुए मानने चाहिए। इस हिए से यही मालूम होता है कि 'श्रावश्यक्त' का रचना-काल ईस्वी सन् से पूर्व पाँचवीं शताब्दी से लेकर चौथी शताब्दी के प्रथम चरण तक में होना चाहिए।

दूसरा प्रश्न कर्ता का है। 'श्रावश्यक-सूत्र' के कर्ता कौन व्यक्ति हैं ? उसके कर्ता कोई एक ही श्राचार्य हैं या अनेक हैं ? इस प्रश्न के प्रथम श्रंश के विषय में निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता; क्योंकि इसका स्पष्ट उल्लेख कहीं नहीं मिलता। दूसरे श्रंश का उत्तर यह है कि 'श्रावश्यक-सूत्र' किसी एक की कृति नहीं है। श्रवन्ता यह श्राश्चर्य की बात है कि संभवतः 'श्रावश्यक-सूत्र' के बाद तुरन्त ही या उसके सम-समय में रचे जानेवाले दश्यैकालिक के कर्तारूप से श्री शर्यम्य सूरि का निर्देश स्वयं श्री भद्रवाहु ने किया है ( दश्यैकालिक-निर्युक्ति, गा॰ १४-१५); पर 'श्रावश्यक-सूत्र' के कर्त्ता का निर्देश नहीं किया है। श्री भद्रवाहु स्वामी निर्युक्ति रचते समय जिन दस श्रागमों की निर्युक्ति करने की जो प्रतिज्ञा करते हैं, उसमें दश्यैकालिक के भी पहले 'श्रावश्यक' का उल्लेख है । यह कहा जा खुका है कि दश्यैकालिक श्री शप्यंभव सूरि की

१-—प्रसिद्ध कहने का मतलब यह है कि श्री शीलाङ्क सूरि श्रपनी श्राचारङ्ग-वृत्ति में सूचित करते हैं कि 'श्रावश्यक' के श्रन्तर्गत चतुर्विशतिस्तव (लोगस्स) ही श्री भद्रबाहुस्वामी ने रचा है—श्रावश्यकान्तर्भूतश्चतुर्विशतिस्तवस्त्वारातीय-कालभाविना श्रीभद्रबाहुस्वामिनाऽकारि' पृ० ८३। इस कथन से यह साफ जान पड़ता है कि शीलाङ्क सूरि के जमाने में यह बात मानी जाती थी कि सम्पूर्ण 'श्रावश्यक-सूत्र' श्री भद्रबाह की कृति नहीं है।

२—- श्रावस्सगस्स दसकातिश्रस्स तह उत्तरक्ममायारे।
स्यगडे निज्जुत्ति, जुच्छामि तहा दसाएां च ॥ ८४॥
कप्पस्स य निज्जुत्ति, ववहारस्सेव परमणिउणस्स।
सुरिश्रपरण्तीए बुच्छं इसिभासिश्राणं च ॥ ८४॥

कृति है। यदि दस आगमों के उल्लेख का कम, काल-कम का सूचकं है तो यह मानना पहेगा कि 'श्रावश्यक-सूत्र' श्री शय्यंभव सूरि के पूर्ववर्ती किसी श्रान्य स्थित की, किंवा शय्यंभव सूरि के समकालीन किन्तु उनसे बहे किसी श्रान्य स्थित की कृति होनी चाहिए। तत्वार्थ-माष्य-गत 'गण्धरानन्तर्यादिभिः' इस श्रंश में वर्तमान 'श्रादि' पद से तीर्थंकर-गण्धर के बाद के श्रव्यवहित स्थितर की तरह तीर्थंकर-गण्धर के समकालीन स्थितर का भी ग्रहण किया जाय तो 'श्रावश्यक-सूत्र' का रचना-काल ईस्वी सन् से पूर्व श्राधक से श्रिधिक छुठी शताब्दि का श्रान्तिम चरण ही माना जा सकता है श्रीर उसके कर्चारूप से तीर्थंकर-गण्धर के समकालीन कोई स्थितर माने जा सकते हैं। जो कुछ हो, पर इतना निश्चित जान पड़ता है कि तीर्थंकर के समकालीन स्थितरों से लेकर भद्रवाहु के पूर्ववर्ती या समकालीन स्थितरों तक में से ही किसी की कृति 'श्रावश्यक-सूत्र' है।

मूल 'त्रावश्यभ-सृत्र' **६१ परी त**रा-विधि— मूल 'त्रावश्यभ 'कितना है अर्थात् उसमें कौन-कौन सूत्र सांन्नविष्ट हैं, इसकी परीज्ञा करना जरूरी हैं, क्योंकि आजकल साधारण लोग यही समभ रहे हैं कि 'त्रावश्यक किया में जितने सूत्र पढ़े जाते हैं, वे सब मूल 'त्रावश्यक' के ही हैं। मूल 'त्रावश्यक' को पहचानने के उपाय दो हैं—पहला यह कि जिस सूत्र के ऊपर शब्दशः किंवा श्रिषकांश शब्दों की सूत्र—स्पशिक निर्मुक्ति हो, वह सूत्र मूल 'त्रावश्यक'—गत है। और दूसरा उपाय यह है कि जिस सूत्र के ऊपर शब्दशः किंवा श्रिषकांश शब्दों की सूत्र-स्पशिक निर्मुक्ति को उपार शब्दशः किंवा श्रिषकांश शब्दों की सूत्र-स्पशिक निर्मुक्ति नहीं हैं; पर जिस सूत्र का त्रार्थ सामान्य रूप से मी निर्मुक्ति में वर्षित है या जिस सूत्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस सूत्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस सूत्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस सूत्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस सूत्र की व्याख्या करते समय आरम्भ में टीमाकर श्री हरिमद्र सूरि ने 'सूत्रकार आह' तच्च इदं सूत्रं, इमं सूत्र' इत्यादि प्रकार का उल्लेख किया है, वह सूत्र भी मूल 'श्रावश्यक'-गत समभका चाहिए।

पहले उपाय के ऋनुसार 'नमुक्कार, करेमि भंते, लोगस्स, इच्छामि लमा-समगो, तस्स उत्तरी, ऋजत्थ, नमुक्कारसिंहय ऋादि पश्चक्लाण्-' इतने स्त्र मौलिक जान पड़ते हैं।

दूसरे उपाय के श्रमुसार 'चलारि मंगलं, इच्छामि पिडक्कमिउं जो में देविसिन्नो, इरियाविहियाए, पगामसिज्जाए, पिडक्कमामि गोयरचरियाए, पिडक्कमामि गोयरचरियाए, पिडक्कमामि एगविहे, नमो चउविसाए, इच्छामि ठाइउं काउरसम्मा, सब्बलोए श्रिरहेतचेह्यायां, इच्छामि खमासमयो उविद्विन्नोमि श्रमितर पिक्लयं, इच्छामि खमासमयो पियं च में, इच्छामि खमासमयो पुळि चेह

याइं, इच्छामि खमासमणो उन्बिह योमि तुन्भग्रहं, इच्छामि खमासमणो कयाइं च मे, पुन्नामेव मिच्छतास्रो पिडक्कममह कित्तिकम्मा-इतने सूत्र मौतिक जान पडते हैं।

तथा इनके श्रलावा 'तत्थ समयोवासन्नो, थूलगपायाइवायं समयोवासन्नो पच्चक्लाइ, थूलगमुसावायं,' इत्यादि जो सूत्र आवक-धर्म-संबन्धी श्रयांत् सम्य-क्ल, बारह ब्रत श्रीर संलेखनाविषयक हैं तथा जिनके न्राधार पर 'वंदिल्तु' की पद्य-बन्ध रचना हुई है, वे सूत्र भी मौलिक जान पड़ते हैं। यद्यपि इन स्त्रों के पहले टीकाकार ने 'सूत्रकार श्राह, मूत्रं' इत्यादि शब्दों का उल्लेख नहीं किया है तथापि 'प्रत्याख्यान-श्रावश्यक' में निर्युक्तिकार ने प्रत्याख्यान का सामान्य स्वरूप दिखाते समय श्रभिग्रह की विविधता के कारण श्रावक के श्रनेक मेद बतलाए हैं। जिससे जान पड़ता है। श्रावक-धर्म के उक्त सूत्रों को लक्ष्य में रखकर ही निर्युक्तिकार ने श्रावक-धर्म की विविधता का वर्णन किया है।

श्राजकल की सामाचारी में जो प्रतिक्रमण की स्थापना की जाती है, वहाँ से लेकर 'नमोऽस्तु वर्धमानाय' की स्तुति पर्यन्त में ही छह 'स्रावश्यक' पूर्ण हो जाते हैं। अतएव यह तो स्पष्ट ही है कि प्रतिक्रमण की स्थापना के पूर्व किए जानेवाले चैत्य-वन्दन का भाग श्रीर 'नमोऽस्तु वर्धमानाय' की स्तुति के बाद पढ़े जाने वाले सज्भाय, स्तवन, शान्ति त्रादि, ये सब छह 'त्रावश्यक' के बहिर्भृत हैं। श्चतएव उनका मूल 'स्त्रावश्यक' में न पाया जाना स्वाभाविक ही है। भाषा दृष्टि से देखा जाय तो भी यह प्रमाणित है कि श्रप्रभंश, संस्कृत, हिन्दी व गुजराती भाषा के गद्य-पद्य मौलिक हो ही नहीं सकते; क्योंकि सम्पूर्ण मूल 'स्त्रावश्यक' प्राकृत-भाषा में ही है। प्राकृत-भाषा मय गद्य-पद्य में से जितने सत्र उक्त दो उपायों के अनुसार मौलिक बतलाए गए हैं, उनके अलावा अन्य सत्र को मूल 'आव-रयक'-गत मानने का प्रमाण अभी तक हमारे ध्यान में नहीं आया है। अतएव बह समभाना चाहिए कि छह 'श्रावश्यकों' में 'सात लाख, श्रठारह पापस्थान, श्रायरिय-उवज्भाए, वेयावच्चगराणं, पुक्खरवरदीवड्ढे, सिद्धाणं बुद्धाणं, सुग्र-देवया भगवई स्रादि थुई स्रौर 'नमोऽस्तु वर्धमानाय' स्रादि जो जो पाठ बोले जाते हैं, वे सब मौलिक नहीं हैं। यद्यपि 'स्त्रायरियउवमकाए, पुक्खखरदीवड्ढे, सिदाणं बुद्धाणं' ये मौलिक नहीं हैं तथापि वे प्राचीन हैं; क्योंकि उनका उल्लेख करके श्री इरिभद्र सूरि ने स्वयं उनकी न्याख्या की है।

प्रस्तुत परीज्ञण-विधि का यह मतलब नहीं है कि जो सूत्र मौलिक नहीं है, उसका महत्त्व कम है। यहाँ तो सिर्फ इतना ही दिखाना है कि देश, काल स्त्रीर रुचि के परिवर्त्तन के साथ-साथ 'श्रावश्यक'-क्रियोपयोगी सूत्र की संख्या में तथा भाषा में किस प्रकार परिवर्त्तन होता गया है।

यहाँ यह सूचित कर देना श्रनुपयुक्त न होगा कि श्राजकल दैवसिक-प्रति-क्रमण में 'सिद्धाणं बुद्धाणं' के बाद जो श्रुतदेवता तथा चेत्रदेवता का कायोत्सर्ग किया जाता है श्रीर एक-एक स्तुति पढ़ी जाती है, वह भाग कम से कम श्री हरि-मद्रसरि के समय में प्रचलित प्रतिक्रमण-विधि में सन्निविष्ट न था; क्योंकि उन्होंने श्रपनी टीका में जो विधि दैवसिक-प्रतिक्रमण की दी है, उसमें 'सिद्धाणं' के बाद प्रतिलेखन वन्दन करके तीन स्तुति पढ़ने का ही निर्देश किया है—(श्राव-श्यक-वृत्ति, पृ० ७६०)।

विधि-विषयक सामाचारी-भेद पुराना है; क्योंकि मूल-टीकाकार-संमत विधि के ऋलावा अन्य विधि का भी सूचन श्री हरिभद्रसूरि ने किया है ( आवश्यक- वृत्ति, पृ० ७६३)।

उस समय पाद्मिक-प्रतिकमण में चेत्रदेवता का काउस्सग्ग प्रचलित नहीं था; पर शय्यादेवता का काउस्सग्ग किया जाता था। कोई-कोई चातुर्मासिक-प्रतिकमण् में भी शय्यादेवता का काउस्सग्ग करते थे ग्रौर चेत्रदेवता का काउस्सग्ग तो चातुर्मासिक ग्रौर सांवत्सरिक-प्रतिकमण में प्रचलित था— ग्रावश्यक वृत्ति, पृ० ४६४: भाष्य गाथा २३३।

इस जगह मुख पर मुँहपत्ती बाँधनेवालों के लिए यह बात खास ऋर्यसूचक है कि श्री भद्रवाहु के समय में भी काउस्सग्ग करते समय मुँहपत्ती हाथ में रखने का ही उल्लेख है—श्रावश्यक-निर्युक्ति, पृ० ७६७, गाथा १५४५ ।

मूल 'आवश्यक' के टीका-मन्थ—'आवश्यक', यह साधु-आवक—उभय की महत्त्वपूर्ण किया है। इसलिए 'आवश्यक-सूत्र' का गौरव भी वैसा ही है। यही कारण है कि श्री मद्रवाहु स्वामी ने दस निर्युक्ति रचकर तत्कालीन प्रथा के अनुसार उसकी पाकृत-पद्य-मय टीका लिखी। यही 'आवश्यक' का प्राथमिक टीका-मन्य है। इसके बाद संपूर्ण 'आवश्यक' के ऊपर प्राकृत-पद्य-मय भाष्य बना, जिसके कर्चा अज्ञात हैं। अनन्तर चूर्णी बनी, जो संस्कृत-मिश्रित प्राकृत-गद्य-मय है और जिसके कर्चा संभवतः जिनदास गिष्ण हैं।

श्रव तक भाषा-विषयक यह लोक-किन कुछ बदल गई थी। यह देखकर समय-सूचक श्राचार्यों ने संस्कृत-भाषा में भी टीका लिखना श्रारम्भ कर दिवा था। तदनुसार 'श्रावश्यक' के ऊपर भी कई मंस्कृत-टीकाएँ बनी, जिनका सूचन श्री हरिमद्र सूरि ने इस प्रकार किया है—— 'यद्यपि मया तथान्येः, कृतास्य विवृतिस्तथापि संद्येपात् । तद्विसत्त्वानुप्रदृद्देतोः क्रियते प्रयासोऽयम् ॥

जान पड़ता है कि वे संस्कृत-टीकाएँ संद्वित रही होंगी ।— आवश्यक-हृति, पृ० १ अतएव श्री हरिभद्रसूरि ने 'श्रावश्यक के ऊपर एक बड़ी टीका खिली, जो उपलब्ध नहीं है, पर जिसका सूचन वे स्वयं 'मया' इस शब्द से करते हैं और जिसके संबन्ध की परंपरा का निर्देश श्री हेमचन्द्र मल्लधारी अपने 'आवश्यक-टिप्परा'—पृ० १ में करते हैं।

बड़ी टीका के साथ-साथ श्री हरिभद्र सूरि ने संपूर्ण 'स्त्रावश्यक' के ऊपर छोटी टीका भी लिखी, जो मुद्रित हो गई है, जिसका परिमाण बाईस हजार स्रोक का है, जिसका नाम 'शिष्यहिता' है श्रीर जिसमें संपूर्ण मूल 'श्रावश्यक' तथा उसकी निर्युक्ति की संस्कृत में व्याख्या है। इसके उपरान्त उस टीका में मूल, भाष्य तथा चूर्णी का भी कुछ भाग लिया गया है। श्री इरिभद्रस्रि की इस टीका के ऊपर श्री हेमचन्द्र मलधारी ने टिप्पण लिखा है। श्री मलयगिरि सुरि ने भी 'श्रावश्यक' के ऊपर टीका लिखी है, जो करीब दो श्रध्ययन तक की है श्रीर श्रभी उपलब्ध है। यहाँ तक तो हुई संपूर्ण 'स्त्रावश्यक' के टीका-प्रन्थों की बात: पर उनके श्रवावा केवल प्रथम श्रध्ययन, जो सामायिक श्रध्ययन के नाम से प्रसिद्ध है. उस पर भी बड़े-बड़े टीका-ग्रन्थ बने हुए हैं। सबसे पहले सामायिक ऋध्ययन की निर्युक्ति के जपर श्रा जिनभद्रगिण ज्ञमाश्रमण ने प्राकृत-पद्य-मय भाष्य लिखा जो विशेषावश्यक भाष्य के नाम से प्रसिद्ध है। यह बहुत बड़ा त्राकर प्रन्थ है। इस भाष्य के ऊपर उन्होंने स्वयं संस्कृत-टीका लिखी है। कोट्याचार्य, जिनका दूसरा नाम शीलाङ्क है श्रीर जो श्राचाराङ्ग तथा सूत्र-कृताङ्ग के टीकाकार हैं, उन्होंने भी उक्त विशेषावश्यक भाष्य पर टीका लिखी है। श्री हेमचन्द्र मलधारी की भी उक्त भाष्य पर बहुत गम्भीर श्लौर विशद टीका है।

#### 'ब्रावश्यक' श्रीर श्वेताम्बर-दिगम्बर सम्प्रदाय

'श्रावश्यक-किया जैनत्व का प्रधान श्रद्ध है। इसलिए उस किया का तथा उस किया के सूचक 'श्रावश्यक-सूत्र' का जैन-समाज की श्वेताम्बर-दिगम्बर, इन दो शाखाओं में पाया जाना स्वाभाविक है। श्वेताम्बर सम्प्रदाय में साधु-परंपरा इबिच्छिक चलते रहने के कारण साधु-आवक दोनों की 'श्रावश्यक-किया' तथा 'आवश्यक-सूत्र' श्रभी तक मौलिक रूप में पाये जाते हैं। इसके विपरीत दिगम्बर-सम्प्रदाय में साधु-परंपरा विरक्ष और विच्छिन हो जाने के कारण साधु संबन्धी 'आवश्यक-किया' तो लुप्तप्राय है ही, पर उसके साथ-साथ उस सम्प्रदाय में श्रावक-संबन्धी 'ब्रावश्यक-क्रिया' भी बहुत श्रंशों में विरत्त हो गई है । अतएव दिगम्बर-संप्रदाय के साहित्य में 'ब्रावश्यक-सूत्र' का मौत्तिक रूप में संपूर्णतया न पाया जाना कोई श्राचरज की बात नहीं ।

फिर भी उसके साहित्य में एक 'मूलाचार' नामक प्राचीन प्रन्य उपलब्ध है, जिसमें साधु क्रों के क्राचारों का वर्णन है। उस प्रन्य में छह 'क्रावश्यक' का भी निरूपण है। प्रत्येक 'क्रावश्यक' का वर्णन करने वाली गायाक्रों में ऋधिकांश गायाण्यें वही हैं, जो श्वेताम्बर-सम्प्रदाय में प्रसिद्ध श्री भद्र बाहुकृत निर्युक्ति में हैं।

मूलाचार का समय ठीक ज्ञात नहीं; पर वह है प्राचीन । उसके कर्ता श्री घट्टकेर स्वामी हैं। 'बट्टकेर', यह नाम ही सूचित करता है कि मूलाचार के कर्ता संभवतः कर्णाटक में हुए होंगे। इस कल्पना की पुष्टि का कारण एक यह भी है कि दिगम्बर-सम्प्रदाय के प्राचीन वहे-बहे साधु, भट्टारक श्रीर विद्वान् श्रिधिकतर कर्णाटक में ही हुए हैं। उस देश में दिगम्बर-सम्प्रदाय का प्रभुत्व वैसा ही रहा है, जैसा गुजरात में श्वेताम्बर-सम्प्रदाय का।

मूलाचार में श्री भद्रबाहु-कृत नियुंकि-गत गाथाश्रों का पाया जाना बहुत अर्थ-सूचक है। इससे श्वेताम्बर-दिगम्बर-संप्रदाय की मौलिक एकता के समय का कुछ प्रतिभास होता है। श्रमेक कारणों से यह कल्पना नहीं की जा सकती है कि दोनों संप्रदाय का भेद रूढ़ हो जाने के बाद दिगम्बर-श्राचार्य ने श्वेताम्बर-संप्रदाय द्वारा सुरिद्धित 'श्रावश्यक-नियुंक्ति' गत गाथाश्रों को लेकर श्रपनी कृति में ज्यों का त्यों किंवा कुछ परिवर्तन करके रख दिया है।

दिल्ला देश में श्री मद्रवाहु स्वामी का स्वर्गवास हुआ, यह तो प्रमाणित ही है, अतएव अधिक संभव यह है कि श्री भद्रवाहु की जो एक शिष्य-परंपरा दिल्ला में रही और आगे जाकर जो दिगम्बर-संप्रदाय-रूप में परिशत हो गई, उसने अपनी गुरु की कृति को स्मृति-पथ में रक्खा और दूसरी शिष्य परंपरा, जो उत्तर हिंदुस्तान में रही, एवं आगे जाकर बहुत अंशों में श्वेताम्बर-संप्रदाय रूप में परिशत हो गई, उसने भी अन्य प्रन्थों के साथ-साथ अपने गुरु की कृति को सम्हाल रक्खा। कमशाः दिगम्बर-संप्रदाय में साध-परंपरा विरल होती चली; अतएव उसमें सिर्फ 'आवश्यक-निर्जु'कि' ही नहीं, बल्कि मृल 'आवश्यक-सूत्र' भी नुटित और विरल हो गया।

इसके विपरीत श्वेताम्बर संप्रदाय की श्राविच्छिल साधु-परंपरा ने सिर्फ मूल 'श्रावश्यक-सूत्र' को ही नहीं, बल्कि उसकी निर्युक्ति को सुरिव्वत रखने के पुराय-कार्य के श्रावाचा उसके ऊपर श्रानेक नवे-बवे टीका-ग्रन्थ लिखे श्रीर तत्कालीन श्राचार-विचार का एक प्रामाणिक संग्रह ऐसा बना रक्खा कि जो त्राज भी जैन-धर्म के श्रसत्ती रूप को विशिष्ट रूप में देखने का एक प्रवत साधन है।

श्रव एक प्रश्न यह है कि दिगम्बर—संप्रदाय में जैसे निर्मुक्ति श्रंशमात्र में भी पाई जाती है, वैसे मूल 'श्रावश्यक' पाया जाता है या नहीं ? श्रमी तक उस संप्रदाय के 'श्रावश्यक-किया' संबन्धी दो प्रन्थ हमारे देखने में श्राप हैं। जिनमें एक मुद्रित श्रीर दूसरा लिखित है। दोनों में सामायिक तथा प्रतिक्रमण के पाठ हैं। इन पाठों में श्राधकांश भाग संस्कृत है, जो मौलिक नहीं है। जो भाग प्राकृत है, उसमें भी निर्मुक्ति के श्राधार से मौलिक सिद्ध होनेवाले 'श्रावश्यक-स्त्र' का श्रंश बहुत कम है। जितना मूल भाग है, वह भी श्रेताम्बर-संप्रदाय में प्रचलित मूल पाठ की श्रपेन्ता कुछ न्यूनाधिक या कहीं-कहीं रूपान्तरित भी हो गया है।

'नमुकार, करेमि भंते, लोगस्स. तस्स उत्तरी, श्रन्तस्य, जो मे देवसिश्रो श्रइयारो कन्नो, इरियावहियाए, चत्तारि मंगलं पडिक्कमामि एगविहे, इर्णमेव निग्गन्थपावयणं तथा वंदित्तु के स्थानापन्न श्रर्थात् श्रावक धर्म-सम्यक्त्व, बारह बत, श्रौर संलेखना के श्रांतिचारों के प्रतिक्रमण का गद्य भाग', इतने मूल 'श्रावश्यक सूत्र' उत्त दो दिगम्बर-ग्रन्थों में हैं।

इनके स्रातिरिक्त, जो बृहस्प्रतिकमग्-नामक भाग लिखित प्रति में है, वह श्वेताम्त्रर-संप्रदाय-प्रसिद्ध पिन्ख्य सूत्र से मिलता-जुलता है। हमने विस्तार-भय से उन सब पाठों का यहाँ उल्लेख न करके उनका सूचनमात्र किया है। मूलाचार-गत 'त्र्यावश्यक-नियुक्ति' की सब गाथास्रों को भी हम यहाँ उद्भृत नहीं करते। सिर्फ दोतीन गाथास्रों को देकर स्त्रन्य गाथास्रों के नम्बर नीचे लिख देते हैं, जिससे जिज्ञासु लोग स्वयं ही मूलाचार तथा 'त्र्यावश्यक-नियुक्ति' देख कर मिलान कर लेंगे।

प्रत्येक 'श्रावश्यक' का कथन करने की प्रतिज्ञा करते समय श्री वहकेर स्वामी का यह कथन कि 'मैं प्रस्तुत 'श्रावश्यक' पर निर्युक्ति कहूँगा'—( मूलाचार, गा॰ ५१७, ५३७, ५७४, ६११, ६३१, ६४७ ), यह श्रवश्य श्रर्थ-सूचक है; क्योंकि संपूर्ण मूलाचार में 'श्रावश्यक का भाग छोड़कर श्रन्य प्रकरण में 'निर्युक्ति' शब्द एक श्राध जगह श्राया है। पडावश्यक के श्रन्त में भी उस भाग को श्री वहकेर स्वामी निर्युक्ति के नाम से ही निर्दिष्ट किया है ( मूलाचार, गा॰ ६८६, ६६० )

इससे यह स्पष्ट जान पड़ता है कि उस समय श्री भद्रबाहु-कृत निर्युक्ति का जितना भाग दिगम्बर सम्प्रदाय में प्रचित्तत रहा होगा, उसको संपूर्ण किंवा श्रंशत: उन्होंने श्रपने प्रन्थ में सिन्निविष्ट कर दिया। श्वेताम्बर-सम्प्रदाय में पाँचवाँ 'श्रावश्यक' कायोत्सर्ग श्रीर छठा प्रत्याख्यान है। नियुं कित में छह 'श्रावश्यक' का नाम-निर्देश करनेवाली गाथा में भी वही कम है; पर मूलाचार में पाँचवाँ 'श्रावश्यक' प्रत्याख्यान श्रीर छठा कायोत्सर्ग है।

खमामि सव्वजीवाणं, सब्वे जीवा खमंतु में।

मेत्ती में सव्वभूदेसु, वेरं मभ्तं ण केण वि ॥ बृहत्प्रतिक ।

खामेमि सव्वजीवे, सब्वे जीवा खमंतु में।

मेत्ती में सव्वभूएसु, वेरं मन्त्रं न केण्डं ॥ श्राव ०, पृ० ७६५ ।

एसो पंचणमोयारो, सव्वयावपणासणो ।

मंगलेसु य सव्वेसु, पढमं हवदि मंगलं ॥ ५१४ ॥ मृला ० ।

एसो पंचनसुक्कारो, सव्वयावप्पणासणो ।

मंगलाणं च सव्वेसिं, पढमं हवइ मंगलं ॥१३२॥ श्राव ० नि ० ।

सामाइयंमि दु कदे, समणो इव सावश्रो हवदि जम्हा ।

एदेन कारणेण दु, बहुसो सामाइयं कुन्जा ॥५२१॥ श्राव ० नि ० ।

सामाइयं मि उ कए, समणो इव सावश्रो हवई जम्हा ।

एएण् कारणेणं, बहुसो सामाइयं कुन्जा ॥८०१॥ श्राव ० नि ० ।

| मूला०,गा०नं०। स्त्राव०-नि०,गा०नं० |               | मूला०, ग     | o नं । श्राव०-नि०, गा० <b>नं</b> |
|-----------------------------------|---------------|--------------|----------------------------------|
| 408                               | <b>८</b> १८   | પ્રરૂદ       | ( लोगस्स १,७ )                   |
| ५०५                               | ६२१           | ५४०          | १०५८                             |
| ५०७                               | દપ્રરૂ        | પ્ર૪१        | १०५७                             |
| ५१०                               | દપ્તપ્        | પ્ર૪૪        | १६५                              |
| પ્રશ્                             | ७३३           | પ્ર૪६        | ७३१                              |
| <b>પ્ર</b> १२                     | १००२          | <b>પ્</b> ૪દ | 338                              |
| પ્રશ્જ                            | १३२           | <b>५५</b> ०  | ५०१                              |
| પ્રર૪                             | (भाष्य, १४६)  | પ્રપ્રશ      | २ <b>०२</b>                      |
| પ્રસ્પ                            |               | પૂપ્રસ       | १०५६                             |
| પ્રરદ્                            | ع3ه           | પૂપ્રર       | १०६०                             |
| <b>५३</b> ०                       | 330           | પ્રયુપ       | १०६२                             |
| પ્રરૂ                             | = 08          | પ્રપ્રદ      | १० <b>६</b> १                    |
| પ્રરૂ                             | १२४५          | પ્રપ્રહ      | १०६३,१०६४                        |
| <b>५३</b> =                       | ( भाष्य,१६० ) | <b>५५</b> ८  | १०६५                             |

| मूला•, गा०नं० । स्त्राव०नि॰, गा॰नं• |        | मूला०, गा०नं०। त्राव०नि०,गा०नं० |                              |
|-------------------------------------|--------|---------------------------------|------------------------------|
| પ્રપ્રદ                             | १०६६   | ६०७                             | १२११                         |
| <b>५</b> ६०                         | १०६६   | ६०८                             | १२१२                         |
| પુદ્દશ                              | १०७६   | ६१०                             | १२२५                         |
| प्रदृ                               | १०७७   | ६१२                             | १२३३                         |
| <b>५६४</b>                          | १०६६   | ६१३                             | १२४७                         |
| પ્રદ્ય                              | १०६३   | ६१४                             | १२३१                         |
| 466                                 | १७६४   | ६१५ -                           | १२ <b>३२</b>                 |
| યુદ્દહ                              | १०६५   | ६१७                             | १२५०                         |
| ५६⊏                                 | १०६६   | ६२१                             | १२४३                         |
| પુદ્                                | १०६७   | ६२६                             | १२४४                         |
| પ્રહદ્દ                             | ११०२   | ६३२                             | (भाष्य, २६३)                 |
| <b>પ્ર</b> ૭૭                       | े ११०३ | ६३३                             | १५६५                         |
| <u> </u>                            | १२१७   | ६४०                             | ( भाष्य, २४६ )               |
| <b>પ્ર</b> દર                       | ११०५   | ६४२                             | २५०                          |
| ५६३                                 | ११०७   | ६४३                             | રપ્રશ                        |
| <b>પ</b> દ૪                         | ११६१   | ६४५                             | १५५६                         |
| <b>પ્</b> દપ્                       | ११०६   | ६४८                             | १४८७                         |
| प्रह६                               | ११६३   | ६५६                             | <b>१</b> ४५ <b>८</b>         |
| ५६७                                 | ११६८   | ६६⊏                             | १५४६                         |
| <b>५</b> ६६                         | १२००   | ६६९                             | १५४७                         |
| ६००                                 | १२०१   | ६७१                             | १ <b>५</b> ४ <b>१</b>        |
| ६०१                                 | १२०२   | ६७४                             | १४७६                         |
| ६०३                                 | १२०७   | ६७५                             | १४६८                         |
| ६०४                                 | १२०८   | ६७६                             | १४६०                         |
| ६०५                                 | १२०६   | ६७७                             | १४६२                         |
| ६०६                                 | १२१०   | [ '                             | ंचप्रतिक्रमण्' की प्रस्तावना |

## कर्मतत्त्व

कर्मप्रन्थों के हिन्दी अनुवाद के साथ तथा हिन्दी अनुवाद प्रकाशक आत्मा-नन्द जैन पुस्तक प्रचारक मण्डल के साथ मेरा इतना घनिष्ठ संबन्ध रहा है कि इस अनुवाद के साथ भी पूर्वकथन रूप से कुछ न कुछ लिख देना मेरे लिए अनिवार्यसा हो जाता है।

जैन वाङ्मय में इस समय जो श्वेताम्बरीय तथा दिगम्बरीय कर्मशास्त्र मौजूद हैं उनमें से प्राचीन माने जानेवाले कर्मविषयक ग्रन्थों का साम्रात संबन्ध दोनों परम्पराएँ श्राप्रायणीय पूर्व के साथ बतलाती हैं। दोनों परम्पराएँ श्राप्रायणीय पूर्व को दृष्टिवाद नामक बारहवें ऋज्ञान्तर्गत चौदह पर्वों में से दसरा पूर्व कहती हैं श्रीर दोनों श्रेताम्बर-दिगम्बर परम्पराएँ समान रूप से मानती है कि सारे श्रव तथा चौदह पूर्व यह सब भगवान् महावीर की सर्वज्ञ वाणी का साज्ञात् फल है। इस साम्प्रदायिक चिरकालीन मान्यता के अनुसार मौजूदा सारा कर्मविपयक जैन वाङमय शब्दरूप से नहीं तो श्रन्तत: भावरूप से भगवान महावीर के साचात उपदेश का ही परम्परा प्राप्त सारमात्र है। इसी तरह यह भी साम्प्रदायिक मान्यता है कि वस्तुतः सारी श्रङ्गविद्याएँ भावरूप से केवल भगवान महावीर की ही पूर्वकालीन नहीं, बल्कि पूर्व-पूर्व में हुए अन्यान्य तीर्थक्करों से भी पूर्वकाल की श्चतएव एक तरह से अनादि हैं। प्रवाहरूप से अनादि होने पर भी समय-समय पर होनेवाले नव-नव तीर्थं द्वरों के द्वारा वे पूर्व-पूर्व ऋज्जविद्याएँ नवीन नवीनत्व धारण करती हैं। इसी मान्यता को प्रकट करते हुए कलिकाल सर्वत श्राचार्य हेमचन्द्र ने प्रमाणमीमांसा में, नैयायिक जयन्त भट्ट का अनुकरण करके बड़ी खूबी से कहा है कि-'अनाद्य एवैता विद्याः संक्षेपविस्तरविवस्त्या नवनवी-भवन्ति, तत्तत्कर्तृकाश्चोच्यन्ते । किन्नाश्रोपीः न कदाचिदनीदृशं जगत ।'

उक्त साम्प्रदायिक मान्यता ऐसी है कि जिसको साम्प्रदायिक लोग आज तक अच्चरशः मानते आए हैं श्रोर उसका समर्थन भी वैसे ही करते आए हैं जैसे मीमांसक लोग वेदों के अनादित्व की मान्यता का । साम्प्रदायिक लोग दो प्रकार के होते हैं—बुद्धि-अप्रयोगी अद्वालु जो परम्पराप्राप्त वस्तु को बुद्धि का प्रयोग विना किए ही अद्वामात्र से मान लेते हैं और बुद्धिययोगी अद्वालु जो परम्पराप्राप्त वस्तु को केवल अद्वा से मान ही नहीं लेते पर उसका बुद्धि के द्वारा यथा सम्भव

समर्थन भी करते हैं। इस तरह साम्प्रदायिक लोगों में पूर्वोक्त शास्त्रीय मान्यता का त्र्यादरणीय स्थान होने पर भी इस जगह कर्मशास्त्र त्र्यौर उसके मुख्य विषय कर्मतत्त्व के संबन्ध में एक दूसरी दृष्टि से भी विचार करना प्राप्त है। वह दृष्टि है ऐतिहासिक।

एक तो जैन परम्परा में भी साम्प्रदायिक मानस के ऋलावा ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करने का युग कभी से आरम्भ हो गया है और दूसरे यह कि मुद्र ए युग में प्रकाशित किये जानेवाले मल तथा अनुवाद ग्रन्थ जैनों तक ही सीमित नहीं रहते । जैनतर भी उन्हें पढ़ते हैं । सम्पादक, लेखक, अनुवादक और प्रकाशक का ध्येय भी ऐसा रहता है कि वे प्रकाशित ग्रन्थ किस तरह श्रिधिकाधिक प्रमाण में जैनेतर पाठकों के हाथ में पहुँचें। कहने की शायद ही जरूरत हो कि जैनेतर पाटक साम्प्रदायिक हो नहीं सकते । श्रातएव कर्मतत्त्व श्रीर कर्मशास्त्र के बारे में हम साम्प्रतायिक हार्ष्ट से कितना ही क्यों न सोचें श्रीर लिखें फिर भी जब तक उसके बारे में हम ऐतिहासिक दृष्टि से विचार न करेंगे तब तक हमारा मूल एवं अपनवाद प्रकाशन का उद्देश्य ठीक ठीक सिद्ध हो नहीं सकता। साम्प्रदायिक मान्यतात्रों के स्थान में ऐतिहासिक इष्टि से विचार करने के पन्न में और भी प्रवत्त दलीलें हैं। पहली तो यह कि अब धीरे-धीरे कर्मविषयक जैन वाङ्मय का प्रवेश कालिजों के पाठ्यकम में भी हुन्ना है जहाँ का वातावरण श्रासाम्प्रदायिक होता है। दूसरी दलील यह है कि श्रव साम्प्रदायिक वाङ्मय सम्प्रदाय की सीमा लाँघकर द्र-द्र तक पहुँचने लगा है। यहाँ तक कि जर्मन विद्वान् ग्लेभनुपू जो 'जैनिस्मस्'—जैनदर्शन जैसी सर्वसंग्राहक पुस्तक का प्रसिद्ध लेखक है, उसने तो श्वेताम्बरीय कर्मग्रन्थों का जर्मन भाषा में उल्था भी कभी का कर दिया है श्रीर वह उसी विषय में पी-एच० डी॰ भी हुआ है। श्रुतएव मैं इस जगह थोडी बहुत कर्मतत्त्व और कर्मशास्त्र संबन्धी चर्चा ऐतिहासिक दृष्टि से करना चाहता हैं।

मैंने अभी तक जो कुछ वैदिक श्रौर अवैदिक श्रुत तथा मार्ग का अवलोकन किया है और उस पर जो थोड़ा बहुत विचार किया है उसके आधार पर मेरी राय में कर्मतत्त्व से संबन्ध रखनेवालो नीचे लिखी वस्तुरिथित खास तौर से फिलत होती है जिसके अनुसार कर्मतत्त्वविचारक सत्र परम्पराक्रों की शृंखला ऐतिहासिक क्रम से सुसङ्गत हो सकती है।

पहिला प्रश्न कर्मतत्त्व मानना या नहीं क्रीर मानना तो किस ऋाधार पर, यह था। एक पञ्च ऐसा था जो काम क्रीर उसके साधनरूप ऋर्य के सिवाय ऋन्य कोई पुरुषार्थ मानता न था। उसकी दृष्टि में इहलोक ही पुरुषार्थ था। ऋतएव वह ऐसा कोई कर्मतत्त्व मानने के लिए सधित न था जो ऋच्छे बुरे जन्मान्तर था

परलोक की प्राप्ति करानेवाला हो। यही पच्च चार्वाक परंपरा के नाम से विख्यात हुआ। पर साथ ही उस ऋति पुराने युग में भी ऐसे चिंतक थे जो बतलाते थे कि मृत्यु के बाद जन्मान्तर भी है । इतना ही नहीं बिल्क इस दश्यमान लोक के ऋलावा और भी श्रेष्ठ किनष्ठ लोक हैं। ये पुनर्जन्म ऋौर परलोकवादी कहलाते थे ऋौर वे ही पुनर्जन्म और परलोक के कारणरूप से कर्मतत्त्व को स्वाकार करते थे। इनकी हिष्ट यह रही कि ऋगर कर्म न हो तो जन्म जन्मान्तर एवं इहलोक-परलोक का संबन्ध घट ही नहीं सकता। ऋतएव पुनर्जन्म की मान्यता के ऋगधार पर कर्मतत्त्व का स्वीकार ऋगवर्यक है। ये ही कर्मवादी ऋपने को परलोक-वादी तथा ऋगस्तिक कहते थे।

कर्मवादियों के मुख्य दो दल रहे। एक तो यह प्रतिपादित करता था कि कर्म का फल जन्मान्तर श्रौर परलोक श्रवस्य है, पर श्रेष्ठ जन्म तथा श्रेष्ठ परलोक के वास्ते कर्म भी श्रेष्ठ ही चाहिए। यह दल परलोकवादी होने से तथा श्रेष्ठलोक, जो स्वर्ग कहलाता है, उसके साधनरूप से धर्म का प्रतिपादन करनेवाला होने से, धर्म-श्रथं-काम ऐसे तीन ही पुरुषायों को मानता था, उसकी दृष्टि में मोख का श्रवला पुरुषार्थ रूप से स्थान न था। जहाँ कहीं प्रवर्तकधर्म का उल्लेख श्राता

१ मेरा ऐसा ऋभिपाय है कि इस देश में किसी भी बाहरी स्थान से प्रवर्तक धर्म या याजिक मार्ग आया और वह ज्यों ज्यों फैलता गया त्यों त्यों इस देश में उस प्रवर्तक धर्म के ग्राने के पहले से ही विद्यमान निवर्तक धर्म ग्राधिकाधिक बल पकडता गया । याज्ञिक प्रवर्तक धर्म की दूसरी शाखा ईरान में जरथोिस्प्रयनधर्म-रूप से विकसित हुई। श्रीर भारत में श्रानेवाली यात्रिक प्रवर्तक धर्म की शाखा का निवर्तक धर्मवादियों के साथ प्रतिद्वन्द्वीभाव शुरू हुआ। यहाँ के पुराने निव-र्तक धर्मवादी ब्रात्मा, कर्म, मोच्च, ध्यान, योग, तपस्या श्रादि विविधि मार्ग यह सब मानते थे। वे न तो जन्मसिद्ध चातुर्वर्ष्य मानते थे श्रीर न चातुराश्रम्य की नियत व्यवस्था । उनके मतानसार किसी भी धर्मकार्य में पति के लिए पत्नी का सहचार स्रानिवार्य न था प्रत्युत त्याग में एक दूसरे का संबन्ध विच्छेद हो जाता था । जब कि प्रवर्तक धर्म में इससे सब कुछ उल्टा था । महाभारत श्रादि प्राचीन ब्रन्थों में गाईरूथ ब्रौर त्यागाश्रम की प्रधानतावाले जो संवाद पाये जाते हैं वे उक्त दोनों धर्मों के विरोधस्चक हैं। प्रत्येक निवृत्ति धर्मवाले के दर्शन के सूत्र-ग्रन्थों में मोच्च को ही पुरुषार्थ लिखा है जब कि यात्रिक मार्ग के सब विधान स्वर्गलची बतलाए हैं। श्रागे जाकर श्रनेक श्रंशों में उन दोनों धर्मों का समन्वय भी हो गया है।

है, वह सब इसी त्रिपुरुषार्थवादी दल के मन्तव्य का सूचक है। इसका मन्तव्य संख्लेप में यह है कि धर्म-धुमकर्म का फल स्वर्ग और अधर्म — अधुमकर्म का फल न्तरक आदि है। धर्माधर्म ही पुरय-पाप तथा अहष्ट कहलाते हैं और उन्हों के द्वारा जन्म-जन्मान्तर की चक्रप्रहात चला करती है, जिसका उच्छेद शक्य नहीं है। शस्य इतना ही है कि अगर अच्छा लोक और अधिक सुल पाना हो तो धर्म ही कर्तव्य है। इस मत के अनुसार अधर्म या पाप तो हेय हैं, पर धर्म या पुष्य हेय नहीं। यह दल सामाजिक व्यवस्था का समर्थक था, अतएव वह समाजमान्य शिष्ट एवं विहित आचरणों से धर्म की उत्पत्ति चतलाकर तथा निन्च आचरणों से अधर्म की उत्पत्ति वतलाकर सब तरह की सामाजिक सुव्यवस्था का ही संकेत करता था वही दल ब्राझग्रामार्ग, मीमांसक और कर्मकाण्डी नाम से प्रसिद्ध हुआ।

कर्मवादियों का दसरा दल उपर्युक्त दल से विलक्कल विरुद्ध दृष्टि रखने वाला था। यह मानता था कि पुनर्जनम का कारण कर्म अवश्य है । शिष्टसम्मत एवं विहित कमों के आचरण से धर्म उत्पन्न होकर स्वर्ग भी देता है । पर वह धर्म भी ऋधर्म की तरह ही सर्वथा हेय हैं। इसके मतानुसार एक चौथा स्वतन्त्र परुषार्थ भी है जो मोच कहलाता है। इसका कथन है कि एकमात्र मोच ही जीवन का लक्ष्य है ग्रौर मोच्न के वास्ते कर्ममात्र, चाहे वह पुण्यरूप हो या पापरूप, हेय है। यह नहीं कि कर्म का उच्छेद शक्य न हो। प्रयत्न से वह भी शक्य है। जहाँ कहीं निवर्तक धर्म का उल्लेख स्त्राता है वहाँ सर्वत्र इसी मत का सचक है। इसके मतानुसार जब श्रात्यन्तिक कर्मनिवृत्ति शक्य श्रीर इष्ट है तब इसे प्रथम दल की दृष्टि के विरुद्ध हो कर्म की उत्पत्ति का ग्रमली कारण बतलाना पडा। इसने कहा कि धर्म श्रौर श्रधर्म का मूल कारण प्रचलित सामाजिक विधि-निषेध नहीं: किन्त अज्ञान और राग-द्वेष है। कैसा ही शिष्टसम्मत और विहित सामाजिक श्राचरण क्यों न हो पर श्रगर वह श्रहान एवं रागद्वेष मुलक है तो उससे श्रधर्म की ही उत्पत्ति होती है। इसके मतानुसार पुरुव श्रीर पाप का भेद स्थल दृष्टि वालों के लिए है। तत्त्वतः पुरुष स्त्रीर पाप सब स्त्रज्ञान एवं राग-द्वेष-मलक होने से श्राधर्म एवं हेय ही है। यह निवर्तक धर्मवादी दल सामाजिक न होकर व्यक्तिविकासवादी रहा। जब इसने कर्म का उच्छेद और मोत्न परुषार्थ मान लिया तब इस कर्म के उच्छेदक एवं मोच के जनक कारणों पर भी विचार करना पड़ा । इसी विचार के फलस्वरूप इसने जो कर्मनिवर्तक कारण स्थिर किये वही इस दल का निवर्तक धर्म है। प्रवर्तक श्रौर निवर्तक धर्म की दिशा विलक्क परस्पर विरुद्ध है। एक का ध्येय सामाजिक व्यवस्था की रत्ना और सुव्यवस्था का निर्माण है जब दसरे का ध्येय निजी ब्रात्यन्तिक सख की प्राप्ति है, ब्रातएव मात्र

आत्मगामी है। निवर्तक धर्म ही अमया, परिशाजक, तपस्वी और योगमार्ग आदि नामों से प्रसिद्ध है। कर्मप्रवृत्ति अज्ञान एवं राग-द्वेष जनित होने से उसकी आत्यन्तिक निवृत्ति का उपाय अज्ञानविरोधी सम्यग् ज्ञान और राग-द्वेषविरोधी रागद्वेषनाशरूप संयम हो स्थिर हुआ। बाकी के तप, ध्यान, भिक्त आदि सभी उपाय उक्त ज्ञान और संयम के ही साधनरूप से माने गए।

निवर्तक धर्मवादियों में ऋनेक पच प्रचित्त थे। यह पद्धभेद कल तो वाटों की स्वभाव मूलक उग्रता मृदता का श्राभारी था श्रीर कुछ श्रंशों में तस्वशान की जुदी-जुदी प्रक्रिया पर भी श्रवलंबित था। ऐसे मुख में तीन पन्न रहे जान पहने हैं। एक परमाग्रावादी, दूसरा प्रधानवादी श्रीर तीसरा परमाग्रावादी होकर भी प्रधान की छाया वाला था। इसमें से पहला परमाग्रावादी मोच समर्थक होने पर भी प्रवर्तकथर्म का उतना विरोधी न था जितने कि पिछले दो। यही पत्त आगे जाकर न्याय-वैशेषिक दर्शनरूप से प्रसिद्ध हुन्त्रा । दूसरा पत्त प्रधानवादी था स्त्रीर वह आत्यन्तिक कर्मनिवृत्ति का समर्थक होने से प्रवर्तकधर्म अर्थात श्रीत-स्मार्तकर्म को भी हेय बतलाता था। यही पद्म सांख्य-योग नाम से प्रसिद्ध है और इसी के तत्त्वज्ञान की भूमिका के ऊपर तथा इसी के निवृत्तिवाद की छाया में ह्याने जाकर वेदान्तदर्शन श्रौर संन्यासमार्गकी प्रतिष्ठा हुई। तीसरा पत्न प्रधान-च्छायापन्न अर्थात् परिणामी परमाग्रुवादी का रहा जो दूसरे पन्न की तरह ही प्रवर्तकथर्मका त्रात्यन्तिक विरोधी था। यही पन्न जैन एवं निर्ग्रन्थ दर्शन के नाम से प्रसिद्ध है। बौद्धदर्शन प्रवर्तक धर्म का श्रात्यन्तिक विरोधी है पर वह दूसरे श्रीर तीसरे पच के मिश्रण का एक उत्तरवर्ती स्वतन्त्र विकास है। पर सभी निवर्तकवादियों का सामान्य लक्ताग यह है कि किसी न किसी प्रकार कमें की जड नष्ट करना श्रीर ऐसी स्थिति पाना कि जहाँ से फिर जन्मचक्र में श्राना न परे।

ऐसा मालूम नहीं होता है कि कभी मात्र प्रवर्तकधर्म प्रचिति रहा हो और निवर्तक धर्मवाद का पीछे से प्रादुर्माव हुन्ना है। फिर भी प्रारम्भिक समय ऐसा जरूर बीता है जब कि समाज में प्रवर्तक धर्म की प्रतिष्ठा मुख्य थी श्रीर निवर्तक धर्म व्यक्तियों तक ही सीमित होने के कारण प्रवर्तक धर्मवादियों की तरफ से न केवल उपेद्धित ही था बल्कि उससे विरोध की चोट भी सहता रहा। पर निवर्तक धर्मवादियों की जुदी जुदी परम्पराश्रों ने ज्ञान, ध्यान, तप, योग, भिन्त श्रादि आम्यन्तर तत्त्वों का कमशः इतना श्रिषक विकास किया कि फिर तो प्रवर्तक कमें के होते हुए भी सारे समाज पर एक तरह से निवर्तक धर्म की ही प्रतिष्ठा की मुहर लगा गई। और जहाँ देखों वहाँ निवृत्ति की चर्चा होने लगी और साहित्य भी निवृत्ति के विचारों से ही निर्मित एवं प्रचारित होने लगा।

निवर्तक धर्मवादियों को मोच्च के स्वरूप तथा उसके साधनों के विषय में तो ऊहापोह करना ही पडता था पर इसके साथ उनको कर्मतत्त्वों के विषय में भी बहुत विचार करना पड़ा। उन्होंने कर्म तथा उसके भेदों की परिभाषाएँ एवं व्याख्याएं स्थिर कीं। कार्य श्रीर कारण की दृष्टि से कर्मतत्त्व का विविध वर्गीकरण किया। कर्म की फलदान शक्तियों का विवेचन किया। जुदै-जदे विपाकों की काल मर्यादाएँ सोचीं। कमीं के पारस्परिक संबंध पर भी विचार किया। इस तरह निवर्तक धर्मवादियों का खासा कर्मतत्त्वविषयक शास्त्र व्यवस्थित हो गया श्रौर इसमें दिन प्रतिदिन नए-नए प्रश्नों श्रीर उनके उत्तरों के द्वारा श्रिधिकाधिक विकास भी होता रहा । ये निवर्तक धर्मवादी जदे-जदे पत्त ऋपने सभीते के ऋन-सार जदा-जदा विचार करते रहे पर जजतक इन सब का संमिलित ध्येय प्रवर्तक धर्मवाद का खरडन रहा तब तक उनमें विचार विनिमय भी होता रहा श्रीर उनमें एकवाक्यता भी रही। यही सबब है कि न्याय-वैशेषिक, सांख्य-योग, जैन श्रीर बौद्ध दर्शन के कर्मविषयक साहित्य में परिभाषा, भाव, वर्गीकरण श्रादि का शब्दशः श्रीर श्रर्थशः साम्य बहुत कुछ देखने में श्राता है, जब कि उक्त दर्शनों का मौजूदा साहित्य उस समय की अधिकांश पैदाइश है जिस समय कि उक्त दर्शनों का परस्पर सद्भाव बहुत कुछ घट गया था। मोच्चवादियों के सामने एक जटिल समस्या पहले से यह थी कि एक तो पुराने बद्धकर्म ही अनन्त हैं, दूसरे उनका क्रमशः फल भोगने के समय प्रत्येकच्या में नए-नए भी कर्म बंधते हैं. फिर इन सब कमों का सर्वथा उच्छेद कैसे संभव है, इस समस्या का हल भी मोक्तवादियों ने बड़ी खबी से किया था। श्राज हम उस्त निवृत्तिवादी दर्शनों के साहित्य में उस हल का वर्णन संचेप या विस्तार से एक-सा पाते हैं। यह वस्त-स्थिति इतना सचित करने के लिए पर्याप्त है कि कभी निवर्तकवादियों के भिन्न-भिन्न पत्तों में खून विचार विनिमय होता था । यह सब कुछ होते हए भी धीरे-धीरे ऐसा समय श्रा गया जब कि ये निवर्तकवादी पत्न श्रापस में प्रथम जितने नजटीक न रहे । फिर भी हरएक पद्म कर्मतत्त्व के विषय में ऊहापोह तो करता ही रहा। इस बीच में ऐसा भी हुआ कि किसी निवर्तकवादी पच में एक खासा कर्मचिन्तक वर्ग ही स्थिर हो गया जो मोजसंबंधी प्रश्नों की अपेचा कर्म के विषय में ही गहरा विचार करता था और प्रधानतया उसी का ऋध्ययन-ऋध्यापन करता था जैसा कि अन्य-अन्य विषय के खास चिन्तक वर्ग अपने-अपने विषय में किया करते ये और आज भी करते हैं। वही मुख्यतया कर्मशास्त्र का चिन्तक-वर्ग जैन दर्शन का कर्मशास्त्रानयोगधर वर्ग या कर्मसिद्धान्तज्ञ वर्ग है।

कर्म के बंधक कारखों तथा उसके उच्छेदक उपायों के नारे में तो सब

मोचवादी गौरामुख्यभाव से एकमत ही हैं पर कर्मतत्त्व के स्वरूप के बारे में ऊपर निर्दिष्ट खास कर्मचिन्तक वर्ग का जो मन्तव्य है उसे जानना जरूरी है। परमागावादी मोचमार्गी वैशेषिक ऋादि कर्म को चेतननिष्ठ मानकर उसे चेतन-धर्म बतलाते थे जब कि प्रधानवादी सांख्य-योग उसे ऋन्तःकरण स्थित मानकर जडधर्म बतलाते थे। परन्तु श्रात्मा श्रीर परमाग्रा को परिणामी माननेवाले जैन चिन्तक अपनी जदी प्रक्रिया के अनुसार कर्म को चेतन और जड उभय के परिणाम रूप से उभय रूप मानते थे। इनके मतानसार श्रात्मा चेतन होकर भी सांख्य के प्राकृत अन्त करण की तरह संकोच विकासशील था, जिसमें कर्मरूप विकार भी संभव है और जो जड परमाराष्ट्रों के साथ एकरस भी हो सकता है। वैशेषिक श्रादि के मतानसार कर्म चेतनधर्म होने से वस्ततः चेतन से जदा नहीं श्रीर सांख्य के श्रनसार कर्म प्रकृति धर्म होने से वस्ततः जड से जदा नहीं। जब कि जैन चिन्तकों के मतानसार कर्मतत्त्व चेतन श्रीर जड उभय रूप ही फलित होता है जिसे वे भाव और द्रव्यकर्म भी कहते हैं। यह सारी कर्मतत्त्व संबंधी प्रिक्रिया इतनी परानी तो अवश्य है जब कि कर्मतत्त्व के चिन्तकों में परस्पर विचारविनिमय अधिकाधिक होता था। वह समय कितना पराना है यह निश्चय रूप से तो कहा ही नहीं जा सकता पर जैनदर्शन में कर्मशास्त्र का जो चिरकाल से स्थान है, उस शास्त्र में जो विचारों की गहराई, शृंखलाबद्धता तथा सूक्ष्माति-सक्ष्म भावों का अप्रसाधारण निरूपण है इसे ध्यान में रखने से यह बिना माने काम नहीं चलता कि जैनदर्शन की विशिष्ट कर्मविद्या भगवान पार्श्वनाथ के पहले श्रवश्य स्थिर हो चुकी थी। इसी विद्या के घारक कर्मशास्त्रज्ञ कहलाए श्रीर यही विद्या श्रामायणीय पूर्व तथा कर्मप्रवाद पूर्व के नाम से विश्रत हुई । ऐतिहासिक दृष्टि से पूर्वशब्द का मतलब भगवान महावीर के पहले से चला श्रानेवाला शास्त्र-विशेष है। निःसंदेह ये पूर्व वस्ततः भगवान् पार्श्वनाथ के पहले से ही एक या दूसरे रूप में प्रचलित रहे। एक ब्रोर जैन चिन्तकों ने कर्मतन्त्र के चिन्तन की भ्रोर बहुत ध्यान दिया जब कि दूसरी स्रोर सांख्य-योग ने ध्यानमार्ग की स्रोर सविशेष ध्यान दिया । त्रागे जाकर जब तथागत बुद्ध हुए तब उन्होंने भी ध्यान पर ही ऋषिक भार दिया। पर सर्वों ने विरासत में मिले कर्मचिन्तन को ऋपना रखा । यही सबब है कि सुक्ष्मता और विस्तार में जैन कर्मशास्त्र अपना असाधा-रण स्थान रखता है। फिर भी सांख्य-योग, बौद स्त्रादि दर्शनों के कर्मचिन्तनों के साथ उसका बहुत कुछ साम्य है श्रीर मूल में एकता भी है जो कर्मशास्त्र के श्रम्यासियों के लिए शांतव्य है।

.ई० १६४१ 🗍

| पंचम कर्मप्रन्थ का 'पूर्वेक्थन'

# कर्मवाद

कर्मवाद का मानना यह है कि सुलः दुःख, सम्पत्ति-विपति, ऊँच-नीच ऋादि जो अनेक अवस्थाएँ दृष्टिगोचर होती हैं, उनके होने में काल, स्वभाव, पुरुषार्थं आदि अन्य-अन्य कारणों की तरह कर्म भी एक कारण है। परन्तु अन्य दर्शनों की तरह कर्मवाद-प्रधान जैन-दर्शन ईश्वर को उक्त अवस्थाओं का या सृष्टि की उत्पत्ति का कारण नहीं मानता। दूसरे दर्शनों में किसी समय सृष्टि का उत्पत्न होना माना गया है, अतएव उनमें सृष्टि की उत्पत्ति के साथ किसी न किसी तरह का ईश्वर का संबन्ध जोड़ दिया गया है। न्यायदर्शन में कहा है कि अन्छे-बुरे कर्म के फल ईश्वर की प्ररेणा से मिलते हैं—'तत्कारित्वादहेतुः'।—गौतमसूत्र अ० ४ आ० १ सू० २१।

वैशेषिक दर्शन में ईश्वर को सृष्टि का कर्ता मानकर, उसके स्वरूप का वर्णन किया है—देखो, प्रशस्तपाद-माध्य पृ० ४८ ।

योगदर्शन में ईश्वर के ऋधिष्ठान से प्रकृति का परिखाम-जड़ जगत का फैलाव माना है--देखो, समाधिपाद स्० २४ का भाष्य व टीका।

श्रीर श्री शङ्कराचार्य ने भी श्रापने ब्रह्मसूत्र के भाष्य में, उपनिषद् के आधार पर जगह-जगह ब्रह्म को सृष्टि का उपादान कारण सिद्ध किया है; जैसे—'चेतनमें कमिद्वितीयं ब्रह्म चीरादिवहेवादिवऱ्चानपेश्य बाह्यसाघनं स्वयं परिण्ममानं जगतः कारणिसिति स्थितम्।'—ब्रह्म० २–१–२६ का भाष्य। 'तस्पादशेपवस्तुविधयमेवेदं सर्वविज्ञानं सर्वस्य ब्रह्मकार्यतापेच्चयोपन्यस्यत इति द्रष्टव्यम्।'—ब्रह्म० श्र० र पा० ३ श्र० १ सू० ६ का भाष्य। 'श्रातः श्रुतिप्रामाण्यादेकस्माद् ब्रह्मण् श्राका-शादिमहामृतोत्पत्तिक्रमेण् जगज्जा तिमिति निश्चीयते।'—ब्रह्म० श्र० २ पा० ३ श्र० १ सू० ७ का भाष्य।

परन्तु जीवों से फल भोगवाने के लिए जैन दर्शन ईश्वर को कर्म का प्रेरक नहीं मानता । क्योंकि कर्मवाद का मन्तवन है कि जैसे जीव कर्म करने में स्वतन्त्र हैं बैसे ही उसके फल को भोगने में भी। कहा है कि—'यः कर्ता कर्ममेदानां, भोक्ता कर्मफलस्य च। संसर्ता परिनिर्वाता स द्यात्मा नान्यलच्चणः'॥१॥ इसी प्रकार जैन दर्शन ईश्वर को छिष्ठ का ऋषिष्ठाता भी नहीं मानता, क्योंकि उसके मत से छिष्ठ ऋनादि ऋनन्त होने से वह कभी ऋपूर्व उत्पन्न नहीं हुई तथा वह स्वयं ही परिणमनशील है इसलिए ईश्वर के ऋषिष्ठान की ऋषेचा नहीं एखती।

कर्मवाद पर होनेवाले मुख्य आन्तेप और उनका समाधान

ईश्वर को कर्ता या प्रेरक माननेवाले, कर्मवाद पर नीचे लिखे तीन आचेप करते हैं—

- [१ ] घड़ी, मकान ऋादि छोटी-मोटी चीजें यदि किसी व्यक्ति के द्वारा ही निर्मित होती हैं तो फिर सम्पूर्ण जगत्, जो कार्यरूप दिखाई देता है, उसका भी उत्पादक कोई ऋवश्य होना चाहिए।
- [२] सभी प्राणी श्रच्छे या बुरे कर्म करते हैं, पर कोई बुरे कर्म का फल नहीं चाहता श्रौर कर्म स्वयं जड़ होने से किसी चेतन की प्रेरणा के बिना फल देने में श्रसमर्थ हैं। इसलिए कर्मवादियों को भी मानना चाहिए कि ईश्वर ही प्राणियों को कर्म-फल भोगवाता है।
- [ ३ ] ईश्वर एक ऐसा व्यक्ति होना चाहिए कि जो सदा से मुक्त हो, श्रीर मुक्त जीवों की श्रपेचा भी जिसमें कुछ विशेषता हो। इसलिए कर्मवाद का यह मानना ठीक नहीं कि कर्म से छूट जाने पर सभी जीव मुक्त श्रर्थात् ईश्वर हो जाते हैं।

पहिले आद्येप का समाधान—यह जगत् किसी समय नया नहीं बना, वह सदा ही से हैं। हाँ इसमें परिवर्तन हुआ करते हैं। अनेक परिवर्तन ऐसे होते हैं कि जिनके होने में मनुष्य आदि प्राणीवर्ग के प्रयत्न की अपेद्धा देखी जाती हैं; तथा ऐसे परिवर्तन भी होते हैं कि जिनमें किसी के प्रयत्न की अपेद्धा नहीं रहती। वे जड़ तत्वों के तरह-तरह के संयोगों से—उष्णता, वेग, किया आदि शक्तियों से बनते रहते हैं। उदाहरणार्थ मिट्टी, पत्थर आदि चीजों के इकड़ा होने से छोटे-मोटे टीले या पहाड़ का बन जाना; इधर-उधर से पानी का प्रवाह मिछ जाने से उनका नदी रूप में बहना; भाप का पानी रूप में बरसना और फिर से पानी का भाप रूप बन जाना इत्यादि। इसिलिए ईश्वर को सृष्टि का कर्षा मानने की कोई जरूरत नहीं हैं।

दूसरे आक्षेप का समाधान-प्राणी जैसा कर्म करते हैं वैसा फल उनको कर्म द्वारा ही मिल जाता है। कर्म जड़ हैं और प्राणी अपने किये बुरे कर्म का फल नहीं चाइते यह ठीक है, पर यह ध्यान में रखना चाहिए कि जीव के-चेतन-के संग से कर्म में ऐसी शक्ति पैदा हो जाती है कि जिससे वह अपने अच्छे स्रे विपाकों को नियत समय पर जीव पर प्रकट करता है। कर्मवाद यह नहीं मानता कि चेतन के संबन्ध के सिवाय ही जब कर्म भोग देने में समर्थ है। वह इतना ही कहता है कि फल देने के लिए ईप्रवर रूप चेतन की प्रेरणा मानने की कोई जरूरत नहीं। क्योंकि सभी जीव चेतन हैं वे जैसा कर्म करते हैं उसके अनुसार उनकी बुद्धि वैसी ही बन जाती है, जिससे बरे कर्म के फल की इच्छा न रहने पर भी वे ऐसा कृत्य कर बैठते हैं कि जिससे उनको ग्रापने कर्मानुसार फल मिल जाता है। कर्म करना एक बात है और फल को न चाहना दूसरी बात, केवल चाहना न होने ही से किए कर्म का फल मिलने से रुक नहीं सकता। सामग्री इकडी हो गई फिर कार्य श्राप ही श्राप होने लगता है। उदाहरखार्थ-एक मनुष्य धप में खड़ा है. गर्म चीज खाता है श्रीर चाहता है कि प्यास न लगे. सो क्या किसी तरह प्यास एक सकती है? ईश्वरकर्तत्ववादी कहते हैं कि ईश्वर की इच्छा से प्रेरित होकर कर्म अपना-अपना फल प्राणियों पर प्रकट करते हैं। इस पर कर्मवादी कहते हैं कि कर्म करने के समय परिणामानसार जीव में ऐसे संस्कार पड जाते हैं कि जिनसे प्रेरित होकर कर्ता जीव कर्म के फल को आप ही भोगते हैं श्रीर कर्म उन पर श्रपने फल को श्राप ही प्रकट करते हैं।

तीसरे श्राक्षेप का समाधान — ईश्वर चेतन है श्रोर जीव भी चेतन; फिर उनमें श्रन्तर ही क्या है ? हाँ श्रन्तर इतना हो सकता है कि जीव की सभी शिक्तयों श्रावरणों से घिरी हुई हैं श्रोर ईश्वर की नहीं। पर जिस समय जीव श्रपने श्रावरणों को हटा देता है, उस समय तो उसकी सभी शिक्तयों पूर्ण रूप में प्रकािशत हो जाती हैं। फिर जीव श्रोर ईश्वर में विपमता किस बात की ? विषमता का कारण जो श्रोपिषक कर्म है, उसके हट जाने पर भी यदि विषमता बनी रही तो फिर मुक्ति ही क्या है ? विषमता का राज्य संसार तक ही परिमित है श्रागे नहीं। इसलिए कर्मवाद के श्रनुसार यह मानने में कोई श्रापित नहीं कि सभी मुक्त जीव ईश्वर ही हैं; केवल विश्वास के बल पर यह कहना कि ईश्वर एक ही होना चाहिए उचित नहीं। सभी श्रात्मा तान्विक हिंह से ईश्वर ही हैं, केवल बन्धन के कारण वे छोटे-मोटे जीव रूप में देखे जाते हैं — यह सिद्धान्त सभी की श्रपना ईश्वरत्व पकट करने के लिए पूर्ण बल देता है।

व्यवहार और परमार्थ में कर्मबाद की उपयोगिता

इस लोक से या परलोक से संबन्ध रखनेवाले किसी काम में जब मनुष्य

प्रकृति करता है तब यह तो श्रसम्भव ही है कि उसे किसी न किसी विष्न का सामना करना न पड़े । सब कामों में सबको थोड़े बहुत प्रमाण में शारीरिक या मानसिक विष्न श्राते ही हैं। ऐसी दशा में देखा जाता है कि बहुत लोग चंचल हो जाते हैं। घबड़ा कर दूसरों को दूषित उहरा उन्हें कोसते हैं। इस तरह विपत्ति के समय एक तरफ बाहरी दुश्मन बढ़ जाते हैं श्रौर दूसरी तरफ बुद्धि श्रिस्थर होने से श्रमनी भूल दिखाई नहीं देती। श्रन्त को मनुष्य व्यवता के कारण श्रमने श्रारम्भ किये हुए सब कामों को छोड़ बैठता है श्रौर प्रयत्न तथा शक्ति के साथ न्याय का भी गला घोटता है। इसलिए उस समय उस मनुष्य के लिए एक ऐसे गुरु को श्रावश्यकता है कि जो उसके बुद्धिनेत्र को स्थिर कर उसे देखने में मदद पहुँचाए कि उपस्थित विष्न का श्रसली करण क्या है? जहाँ तक बुद्धिमानों ने विचार किया है यही पता चला है कि ऐसा गुरु, कमें का सिद्धान्त ही है। मनुष्य को यह विश्वास करना चाहिए कि चाहे में जान सकूँ या नहीं, लेकिन मेरे विष्न का भीतरी व श्रसली कारण मुक्त में ही होना चाहिए।

जिस हुद्य-भूमिका पर विघ्न-विष-दृद्ध उगता है उसका बीज भी उसी भूमिका में बोया हुआ होना चाहिए। पवन, पानी आदि बाहरी निमित्तों के समान उस विघ्न विष-दृद्ध को श्रंकुरित होने में कदाचित् श्रुप्य कोई व्यक्ति निमित्त हो सकता है, पर वह विघ्न का बीज नहीं—ऐसा विश्वास मनुष्य के बुद्धिनेत्र को स्थिर कर देता है जिससे वह श्रद्ध चन के श्रुप्त की श्रपने में देख, न तो उसके लिए दूसरे को कोसता है और न घबड़ाता है। ऐसे विश्वास से मनुष्य के हृद्य में इतना बल प्रकट होता है कि जिससे साधारण संकट के समय विद्यित होनेवाला वह बड़ी विपत्तियों को कुछ नहीं समकता और श्रुपने व्यावहारिक या पारमार्थिक काम को पूरा ही कर डालता है।

मनुष्य को किसी भी काम की सफलता के लिए परिपूर्ण हार्दिक शान्ति प्राप्त करनी चाहिए, जो एक मात्र कर्म के सिद्धान्त ही से हो सकती है। श्राँधी श्रौर त्यान में जैसे हिमालय का शिखर स्थिर रहता है वैसे ही श्रनेक प्रतिकृतताश्रों के समय शान्त भाव में स्थिर रहना यही सच्चा मनुष्यत्व है जो कि भूतकाल के अनुभवों से शिचा देकर मनुष्य को श्रपनी भावी भलाई के लिए तैयार करता है। परन्तु यह निश्चित है कि ऐसा मनुष्यत्व, कर्म के सिद्धान्त पर विश्वास किये बिना कभी श्रा नहीं सकता। इससे यही कहना पड़ता है कि क्या व्यवहार—क्या परमार्थ सब जगह कर्म का सिद्धान्त एक सा उपयोगी है। कर्म के सिद्धान्त की श्रेष्ठता के संबन्ध में डा॰ मेक्समृत्तर का जो विचार है वह जानने योग्य है। वे कहते हैं—

'यह तो निश्चित है कि कर्ममत का असर मनुष्य-जीवन पर बेहद हुआ है। यदि किसी मनुष्य को यह मालूम पढ़े कि वर्तमान अपराध के सिवाय भी मुक्तकों जो कुछ भोगना पड़ता है वह मेरे पूर्व जन्म के कर्म का ही फल है तो वह पुराने कर्ज को जुकाने वाले मनुष्य की तरह शान्त भाव से उस कष्ट को सहन कर लेगा और वह मनुष्य हतना भी जानता हो कि सहनशीलता से पुराना कर्ज जुकाया जा सकता है तथा उसी से भविष्यत् के लिए नीति की समृद्धि हकड़ी की जा सकती है तो उसको भलाई के रास्ते पर चलने की प्रेरणा आप ही आप होगी। अच्छा या बुरा कोई भी कर्म नष्ट नहीं होता, यह नीतिशास्त्र का मत और पदार्थशास्त्र का बल-संरत्वण संबन्धी मत समान ही है। दोनों मतों का आशय हतना ही है कि किसी का नाश नहीं होता। किसी भी नीतिशिज्ञा के आस्तित्व के संबन्ध में कितनी ही शङ्का क्यों न हो पर यह निर्वेवाद सिद्ध है कि कर्ममत सब से अधिक जगह माना गया है, उससे लाखों मनुष्यों के कष्ट कम हुए हैं और उसी मत से मनुष्यों को वर्तमान संकट फेलने की शक्ति पैदा करने तथा भविष्य जीवन को सुधारने में उत्तेजन मिला है।'

कर्मवाद के समुत्थान का काल श्रीर उसका साध्य

कर्मवाद के विषय में दो प्रश्न उठते हैं —[१] कर्म-वाद का आविभाव कब हुआ ?[२] और क्यों ?

पहले प्रश्न का उत्तर दो दृष्टियों से दिया जा सकता है--(१) परंपरा श्रीर (२) ऐतिहासिक दृष्टि

- (१) परम्परा के अनुसार यह कहा जाता है कि जैन धर्म और कर्मवाद का आपस में सूर्य और किरण का सा मेल हैं। किसी समय, किसी देश विशेष में जैन धर्म का अभाव मले ही दीख पड़े; लेकिन उसका अभाव सब जगह एक साथ कभी नहीं होता। अतएव सिद्ध है कि कर्मवाद भी प्रवाह-रूप से जैनधर्म के साथ-साथ अनादि है अर्थात् वह अर्भूतपूर्व नहीं है।
- (२) परन्तु जैनेतर जिज्ञासु श्रीर इतिहास-प्रेमी जैन, उक्त परम्परा को बिना ननु-नच किये मानने के लिए तैयार नहीं । साथ ही वे लोग ऐतिहासिक प्रमास्य के श्राधार पर दिये गए उत्तर को मान लेने में तिनक भी नहीं सकुचाते । यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि इस समय जो जैनधर्म श्वेताम्बर या दिगम्बर शाखारूप से वर्तमान है, इस समय जितना जैन-तत्त्व-ज्ञान है श्रीर जो विशिष्ट परम्परा है वह सब भगवान् महावीर के विचार का चित्र है । समय के प्रभाव से मूल वस्तु में कुछ न कुछ परिवर्तन होता रहता है, तथापि धारखाशील श्रीर रह्मयाशील

जैन-समाज के खिए इतना निःसंकोच कहा जा संकता है कि उसने तस्व-कान के प्रदेश में भगवान महावीर के उपदिष्ट तत्त्वों से न तो ऋषिक गवेषणा की है और न ऐसा सम्भव ही था। परिस्थिति के बटल जाने से चाहे शास्त्रीय भाषा ह्यौर प्रतिपादन शैली. मल प्रवर्तक की भाषा और शैली से कुछ बदल गई हो: परन्तु इतना सनिश्चित है कि मूल तत्त्वों में श्रीर तत्त्व व्यवस्था में कुछ भी श्रन्तर नहीं पड़ा है। श्रतएव जैन-शास्त्र के नयवाद, नित्तेपवाद, स्यादवाद, श्रादि श्रन्य वादों के समान कर्मवाद का श्राविर्भाव भी भगवान महावीर से हुश्रा है-यह मानने में किसी प्रकार को श्रापत्ति नहीं की जा सकती। वर्तमान जैन-श्रागम, किस समय श्रीर किसने रचे. यह प्रश्न एतिहासिकों की दृष्टि से भले ही विवादास्पद हो। लेकिन उनको भी इतना तो अवस्य मान्य है कि वर्तमान जैन-आगम के सभी विशिष्ट श्रीर मख्यवाद, भगवान महावीर के विचार की विभूति है। कर्मवाद, यह जैनों का श्रसाधारण व मुख्यवाद है इसलिए उसके भगवान महावीर से श्राविर्भत होने के विषय में किसी प्रकार का सन्देह नहीं किया जा सकता । भगवान महावीर को निर्वाण प्राप्त हए २४४८ वर्ष बीते । श्रातएव वर्तमान कर्मवाद के विषय में यह कहना कि इसे उत्पन्न हए ढाई हजार वर्ष हए. सर्वथा प्रामाशिक है। भगवान महावीर के शासन के साथ कर्मवाद का ऐसा संबन्ध है कि यदि वह उससे ऋलग कर दिया जाए तो उस शासन में शासनत्व (विशेषत्व) ही नहीं रहता-इस बात को जैनधर्म का सक्ष्म अवलोकन करनेवाले सभी ऐतिहासिक भलीभाँति जानते हैं।

इस जगह यह कहा जा सकता है कि 'भगवान् महावीर के समान, उनसे पूर्व, भगवान् पार्श्वनाथ, नेमिनाथ श्रादि हो गए हैं। वे भी जैनधर्म के स्वतन्त्र प्रवर्तक थे और सभी ऐतिहासिक उन्हें जैनधर्म के धुरंधर नायकरूप से स्वीकार भी करते हैं। फिर कर्मवाद के आविर्भाय के समय को उक्त समय-प्रमाण से बढ़ाने में क्या आपित है ?' परन्तु इस पर कहना यह है कि कर्मवाद के उत्थान के समय के विषय में जो कुछ कहा जाए वह ऐसा हो कि जिसके मानने में किसी को किसी प्रकार की आनाकानी न हो। यह बात भूलना न चाहिए कि भगवान नेमिनाथ तथा पार्श्वनाथ आदि जैनधर्म के मुख्य प्रवर्तक हुए और उन्होंने जैन शासन को प्रवर्तित भी किया; परन्तु वर्तमान जैन-श्रागम, जिन पर इस समय जैनशासन अवलित है वे उनके उपदेश की सम्पत्ति नहीं। इसलिए कर्मवाद के समुत्थान का ऊपर जो समय दिया गया है उसे अश्रह्मनीय सममना चाहिए।

दूसरा प्रश्न—यह है कि कमवाद का ऋाविर्भाव किस प्रयोजन से हुआ इसके उत्तर में निम्नविखित तीन प्रयोजन मुख्यतया बतलाए जा सकते हैं—

- (१) वैदिकधर्म की ईश्वर-संबन्धिनी मान्यता में जितना श्रंश भ्रान्त था उसे दूर करना।
  - (२) बौद्ध-धर्म के एकान्त च्रिणिकवाद को ऋयुक्त बतलाना ।
  - (३) श्रात्मा को जड़ तत्त्वों से भिन्न-स्वतन्त्र तत्त्व स्थापित करना ।

इसके विशेष खुलासे के लिए यह जानना चाहिए कि आर्यावर्त में भगवान् महावीर के समय कौन-कौन धर्म थे और उनका मन्तव्य क्या था।

१—इतिहास बतलाता है कि उस समय भारतवर्ष में जैन के श्रांतिरिक्त बैदिक श्रोर बौद्ध दो ही धर्म मुख्य थे; परन्तु दोनों के सिद्धान्त मुख्य-मुख्य विषयों में बिलकुल जुदे थे। मूल विदों में, उपनिषदों में, स्मृतियों में श्रीर वेदा-तुयायी कितिय दर्शनों में ईर्श्यर विषयक ऐसी कल्पना थी कि जिससे सर्व साधारण का यह विश्वास हो गया था कि जगत् का उत्पादक ईश्वर ही है; वही श्रच्छे या बुरे कमों का फल जीवों से भोगवाता है; कर्म, जड़ होने से ईश्वर की प्रेरणा के बिना श्रयना फल मोगवा नहीं सकते; चाहे कितनी ही उच्च कोटि का जीव हो, परन्तु वह श्रयना विकास करके ईश्वर हो नहीं सकता; श्रन्त को जीव, जीव ही है, ईश्वर नहीं श्रीर ईश्वर के श्रनुग्रह के सिवाय संसार से निस्तार भी नहीं हो सकता; इत्यारि।

१—सूर्याचन्द्रमसौ धाता यथा पूर्वमकल्पयत् । दिवं च प्रथिवीं चान्तरिज्ञमथो स्वः... ॥

---ऋ० म० १० स० १६ मं ३.।

२ — यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते । येन जातानि जीवन्ति । यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति तद्विजिज्ञासस्व । तद्ब्रह्मेति ।

—तैति० ३-१.।

३ — श्रासीदिदं तमोभ्तमप्रज्ञातमलत्त् यम् । श्रम्पतिक्वयं प्रसुप्तिमव सर्व्वतः ॥ १-५ ॥ ततस्वयंभूभंगवानव्यक्तो व्यञ्जयिनदम् । महाभूताविवृत्तौजाः प्रातुरासीत्तमोनुदः ॥ १-६ ॥ सोऽभिष्याय शरीरात्स्वात् सिस्तुतुर्विविधाः प्रजाः । श्रम एव ससर्जादौ तासु बीजमवासृजत् ॥ १-८ ॥ तद्रयङमभवदौमं सहस्रांशुरसमप्रभम् । तिस्तुक्तं स्वयं ब्रह्मा सर्व्यतीकपितामहः ॥ १-८ ॥ तिस्तुक्तं स्वयं ब्रह्मा सर्व्यतीकपितामहः ॥ १-८ ॥

इस प्रकार के विश्वास में भगवान् महाबीर को तीन भूलें जान पड़ीं —

- (१) कृतकृत्य ईश्वर का बिना प्रयोजन सुष्टि में इस्तच्चेप करना।
- (२) श्रात्म-स्वातंत्र्य का दब जाना ।
- (३) कर्म की शक्ति का अज्ञान।

इन भूलों को दूर करने के लिए व यथार्थ वस्तुस्थिति बताने के लिए भगवान् महावीर ने बड़ी शान्ति व गम्भीरतापूर्वक कर्मवाद का उपदेश दिया।

२ — यदापि उस समय बौद्ध धर्म मी प्रचलित था, परन्तु उसमें भी ईश्वर कर्तृत्व का निषेष था। बुद्ध का उद्देश्य मुख्यतया हिंसा की रोक, समभाव फैलाने का था। उनकी तत्त्व-प्रतिपादन सरग्री भी तत्कालीन उस उद्देश्य के अनुरूप ही थी। बुद्ध भगवान् स्वयं, 'कर्म और उसका विपाक मानते थे, लेकिन उनके सिद्धान्तमें चृशिकवाद को स्थान था। इसलिए भगवान महावीर के कर्मवाद के उपदेश का एक यह भी गृद साध्यथा कि 'यदि आत्मा की चृशिक मात्र नाम लिया जाए तो कर्म-विपाक की किसी तरह उपपत्ति हो नहीं सकती। स्वकृत कर्म का भोग और परकृत्त कर्म के भोग का अभाव तभी घट सकता है, जब कि आत्मा को न तो एकान्त नित्य माना जाए और न एकान्त चृशिक।

३—- ऋाजकल की तरह उस समय भी भूतात्मवादी मौजूद थे। वे भौतिक देह नष्ट होने के बाद कृतकर्म-भोगी पुनर्जन्मवान् किसी स्थायी तत्त्व को नहीं मानते थे यह दृष्टि भगवान महावीर को बहुत संकुचित जान पड़ी। इसी से उसका निराकरण उन्होंने कर्मवाद द्वारा किया।

## कर्मशास्त्र का परिचय

यदापि वैदिक साहित्य तथा बौद्ध साहित्य में कर्म संबन्धी विचार है, पर वह इतना ऋल्य है कि उसका कोई खास प्रन्थ उस साहित्य में दृष्टि-गोचर नहीं होता । इसके विपरीत जैनदर्शन में कर्म-संबन्धी विचार सूक्ष्म, व्यवस्थित ऋौर ऋतिविस्तृत हैं। ऋतएव उन विचारों का प्रतिपादक शास्त्र, जिसे 'कर्मशास्त्र' या 'कर्म-विषयक साहित्य' कहते हैं, उसने जैन-साहित्य के बहुत बहे भाग को रोक

कम्मना वत्तती लोको कम्मना वत्तती पजा ।
 कम्मनिबंधना सत्ता रथस्सायीव यायतो ॥

<sup>---</sup> मुत्तनिपात, वासेठसुत्त, ६१।

२. यं कम्मं करिस्सामि कल्याणं वा पापकं वा तस्स दायादा भिक्सामि। —--श्रंगुत्तरनिकाय।

रखा है। कर्मशास्त्र को जैन-साहित्य का हृदय कहना चाहिए। यों तो ऋन्य विषयक जैन-प्रत्यों में भी कर्म की थोड़ी बहुत चर्चा पाई जाती है पर उसके स्वतंत्र प्रत्य भी ऋनेक हैं। भगवान् महावीर ने कर्मबाद का उपदेश दिया। उसकी परम्परा ऋभी तक चली ऋाती है, लेकिन सम्प्रदाय-भेद, सङ्कलना और भाषा की दृष्टि से उसमें कुछ परिवर्तन ऋवश्य हो गया है।

- १. सम्प्रदाय-भेद भगवान् महावीर का शासन श्वेताम्बर श्रौर दिगम्बर हन दो शालाश्रों में विभक्त हुआ। उस समय कर्मशास्त्र मी विभाजित सा हो गया। सम्प्रदाय भेद की नींव, ऐसे बज्र-लेप भेद पर पड़ी है कि जिससे अपने पितामह भगवान् महावीर के उपदिष्ट कर्म-तत्त्व पर, मिलकर विचार करने का पुषय अवसर, दोनों सम्प्रदाय के विद्वानों को कभी प्राप्त नहीं हुआ। इसका फल यह हुआ कि मूल विपय में कुछ मतभेद न होने पर भी कुछ पारिभाषिक शब्दों में, उनकी व्याख्याओं में और कहीं-कहीं तात्पर्य में थोड़ा बहुत भेद हो गया, जिसका कुछ नमूना पाठक परिशिष्ट में देख सकेंगे—देखो, प्रथम कर्मग्रन्थ का परिशिष्ट ।
- २. संकलना भगवान् महावार के समय से ख्रव तक में कर्मशास्त्रकी जो उत्तरोत्तर संकलना होती ख्राई है, उसके स्थूल दृष्टि से तीन विभाग बतलाये जा सकते हैं।
- (क) पूर्वात्मक कर्मशास्त्र— यह भाग सबसे बड़ा श्रीर सबसे पहला है। क्योंकि इसका श्रस्तित्व तब तक माना जाता है, जब तक कि पूर्व-विद्या विच्छिन नहीं हुई थी। भगवान् महावीर के बाद करीब ६०० या १००० वर्ष तक क्रिमिक-हास-रूप से पूर्व विद्या वर्तमान रही। चौदह में से श्राठवाँ पूर्व, जिसका नाम 'कर्मप्रवाद' है वह तो मुख्यतया कर्म विषयक ही था, परन्तु इसके श्रतिरिक्त दूसरा पूर्व, जिसका नाम 'श्रमायर्णाय' है, उसमें भी कर्म तत्त्व के विचार का एक 'कर्मप्राभृत' नामक भाग था। इस समय श्रीताम्बर या दिगम्बर के साहित्य में पूर्वात्मक कर्मशास्त्र का मूल श्रंश वर्तमान नहीं है।
- ( ख) पूर्व से उद्घृत यानी आकररूप कर्मशास्त्र— यह विभाग, पहले विभाग से बहुत छोटा है तथापि वर्तमान अभ्यासियों के लिए वह इतना बड़ा है कि उसे आकर कर्मशास्त्र कहना पड़ता है। यह भाग, साद्वात् पूर्व से उद्घृत है ऐसा उल्लेख श्वेताम्बर, दिगम्बर दोनों के अन्यों में पाया जाता है। पूर्व में से उद्घृत किये गए कर्मशास्त्र का अंश, दोनों सम्प्रदाय में अभी वर्तमान है। उद्धार के समय संप्रदाय मेद रूढ़ हो जाने के कारण उद्घृत अंश, दोनों सम्प्रदायों में इक्ष्म भिन्न नम से असिद्ध हैं। श्वेताम्बर सम्प्रदाय में १ कर्मग्रकृति, २ शतक,

२ पञ्चसंग्रह श्रौर ४ सप्ततिका ये चार ग्रंथ श्रौर दिगम्बर सम्प्रदाय में १ महाकर्म-प्रकृतिप्राभृत तथा २ कषायप्राभृत ये दो ग्रन्थ पूर्वोद्भृत माने जाते हैं।

- (ग) प्राकरिएक कर्मशास्त—यह विभाग, तीसरी संकलना का फल है इसमें कर्म-विषयक छोटे-वह अनेक प्रकरण प्रन्य सम्मिलित हैं। इन्हीं प्रकरण प्रन्यों का अध्ययन-अध्यापन इस समय विशेषतया प्रचित्त हैं। इन प्रकरणों को पढ़ने के बाद मेघावी अध्यासी 'आकर प्रन्यों' को पढ़ते हैं। 'आकर प्रन्यों' में प्रवेश करने के लिए पहले प्राकरिएक विभाग का अवलोकन करना जरूरी है। यह प्राकरिएक कर्मशास्त्र का विभाग, विकम की आठवीं-नववीं शताब्दी से लेकर सोलहवीं-सत्त्रहवीं शताब्दी तक में निर्मित व पक्षवित हुआ है।
- ३ भाषा भाषा दृष्टि से कर्मशास्त्र को तीन हिस्सों में विभाजित कर सकते हैं (क) प्राकृत भाषा में, (ख) संस्कृत भाषा में श्रीर (ग) प्रचितिक प्रादेशिक भाषात्रों में।
- (क) प्राकृत—पूर्वात्मक स्त्रीर पूर्वोद्धृत कर्मशास्त्र, इसी भाषा में बने हैं। प्राकरिएक कर्मशास्त्र का भी बहुत बड़ा भाग प्राकृत भाषा ही में स्वा हुन्ना मिलता है। मूल प्रन्थों के स्त्रतिरिक्त उनके ऊपर टोका-टिप्पणी भी प्राकृत भाषास्त्रों में हैं।
- (ख) संस्कृत—पुराने समय में जो कर्मशास्त्र बना है वह सब प्राइत ही में है, किन्तु पीछे से संस्कृत भाषा में भी कर्मशास्त्र की रचना होने लगी। बहुत कर संस्कृत भाषा में कर्मशास्त्र पर टीका-टिप्पण ख्रादि ही लिखे गए हैं, पर कुछ मूल प्राकरिएक कर्मशास्त्र दोनों सम्प्रदाय में ऐसे भी हैं जो संस्कृत भाषा में रचे हुए हैं।
- (ग) प्रचलित प्रादेशिक भाषाएँ—इनमें मुख्यतया कर्णाटकी, गुजराती श्रीर राजस्थानी-हिन्दी, तीन भाषात्रों का समावेश है। इन भाषात्रों में मौलिक प्रम्य नाम मात्र के हैं। इनका उपयोग, मुख्यतया मूल तथा टीका के श्रनुवाद करने ही में किया गया है। विशेषकर इन प्रादेशिक भाषात्रों में वही टीका-टिप्पण- श्रनुवाद श्रादि हैं जो प्राकरिएक कर्मशास्त्र-विभाग पर लिखे हुए हैं। कर्णाटकी श्रीर हिन्दी भाषा का श्राश्रय दिगम्बर साहित्य ने लिया है श्रीर गुजराती भाषा श्वेताम्बरीय साहित्य में उपयक्त हई है।

त्रागे चलकर 'श्वेताम्बरीय कर्म विषयक ग्रंथ' श्रीर 'दिगम्बरीय कर्मविषयक ग्रन्थ' शिवक दो कोष्ठक दिये जाते हैं, जिनमें उन कर्मविषयक ग्रन्थों का संवित विवरण है जो श्वेताम्बरीय तथा दिगम्बरीय साहित्य में श्रमी वर्तमान हैं पा जिनका पता चला है—देखो, कोष्ठक के लिए प्रथम कर्मग्रन्थ।

कर्मशास्त्र में शरीर, भाषा, इन्द्रिय आदि पर विचार

शारीर, जिन तत्वों से बनता है वे तस्व, शारीर के सूक्ष्म स्थूल आदि प्रकार, उसकी रचना, उसका हृदि-कम, हृास-कम आदि अनेक अंशों को लेकर शारीर का विचार, शारीर-शास्त्र में किया जाता है। इसी से उस शास्त्र का वास्तविक गौरव है। वह गौरव कर्मशास्त्र को भी प्राप्त है। क्योंकि उसमें भी प्रसंगवश ऐसी अनेक बातों का वर्णन किया गया है जो कि शारीर से संबन्ध रखती हैं। शारीर-संबन्धी ये बातें पुरातन पद्धित से कही हुई हैं सही, परन्तु इससे उनका महत्त्व कम नहीं। क्योंकि सभी वर्णन सदा नए नहीं रहते। आज जो विषय नया दिखाई देता है वही थोड़े दिनों के बाद पुराना हो जाएगा। वस्तुतः काल के बीतने से किसी में पुरानापन नहीं आता। पुरानापन आता है उसका विचार ककरने से। सामधिक पद्धित से विचार करने पर पुरातन शोधों में भी नवीनता सी आ जाती है। इसलिए अतिपुरातन कर्मशास्त्र में भी शारीर की बनावट, उसके प्रकार, उसकी मजबूती और उसके कारण्भूत तत्वों पर जो कुछ थोड़े बहुत विचार पाए जाते हैं, वह उस शास्त्र की यथार्थ महत्ता का चित्र है।

इसी प्रकार कर्मशास्त्र में भाषा के संबन्ध में तथा इन्द्रियों के संबन्ध में भी मनोरंजक व विचारणीय चर्चा मिलती है। भाषा किस तत्त्व से बनती है? उसके बनने में कितना समय लगता है? उसकी रचना के लिए अपनी वीर्य्यशक्ति का प्रयोग आत्मा किस तरह और किस साधन के द्वारा करता है? भाषा की सत्यता-असत्यता का आधार क्या है? कौन-कौन प्राणी भाषा बोल सकते हैं? किस-किस जाति के प्राणी में, किस-किस प्रकार की भाषा बोलने की शक्ति है? इत्यादि अनेक प्रश्न, भाषा से संबन्ध रखते हैं। उनका महत्वपूर्ण व गम्भीर विचार, कर्म शास्त्र में विशद रीति से किया हुआ मिलता है।

इसी प्रकार इन्द्रियां कितनी हैं ? कैसी हैं ? उनके कैसे कैसे भेद तथा कैसी-कैसी शक्तियों हैं ? किस-किस प्राणी को कितनी कितनी इन्द्रियाँ प्राप्त हैं ? बाह्य और आभ्यन्तरिक इन्द्रियों का आपस में क्या संबन्ध है ? उनका कैसा कैसा आकार है ? इत्यादि अनेक प्रकार के इन्द्रियों से संबन्ध रखनेवाले विचार कर्म-शास्त्र में पाये जाते हैं ।

यह टीक है कि ये सब विचार उसमें संकलना बद्ध नहीं मिलते. परन्तु ध्यान में रहे कि उस शास्त्र का मुख्य प्रतिपाद्य ग्रंश श्रौर ही है। उसी के वर्णन में शरीर, भाषा, इन्द्रिय ग्रादि का विचार प्रसंगवश करना पड़ता है। इसलिए जैसी संकलना चाहिए वैसी न भी हो, तथापि इससे कर्मशास्त्र की कुछ शुटि सिद्ध नहीं

होती; बल्कि उसको तो श्रनेक शास्त्रों के विषयों की चर्चा करने का गौरव ही प्राप्त है।

## कर्मशास अध्यात्मशास्त्र है

श्राप्यात्म-शास्त्र का उद्देश्य, श्रात्मा-सम्बन्धी विषयों पर विचार करना है। श्रतएव उसको श्रात्मा के पारमार्थिक स्वरूप का निरूपण करने के पहले उसके व्यावहारिक स्वरूप का भी कथन करना पडता है। ऐसा न करने से यह प्रश्न सहज ही में उठता है कि मनुष्य, पशु-पत्नी, मुखी-दु:खी श्रादि श्रात्मा की दृश्य-मान श्रवस्थात्रों का स्वरूप, ठीक-ठीक जाने विना उसके पार का स्वरूप जानने की योग्यता. दृष्टि को कैसे प्राप्त हो सकती है ? इसके सिवाय यह भी प्रश्न होता है कि दृश्यमान वर्तमान अवस्थाएँ ही आतमा का स्वभाव क्यों नहीं है ? इसलिए श्राध्यात्म-शास्त्र को श्रावश्यक है कि वह पहले. श्रात्मा के दृश्यमान स्वरूप की उपपत्ति दिखाकर स्थागे बढे । यही काम कर्मशास्त्र ने किया है । वह दृश्यमान सब श्रवस्थात्रों को कर्म-जन्य बतला कर उनसे ज्ञात्मा के स्वभाव की जदाई की स्चना करता है। इस दृष्टि से कर्मशात्र, ऋध्यात्म-शास्त्र का ही एक ऋंश है। यदि श्रध्यातम-शास्त्र का उद्देश्य, श्रात्मा के शुद्ध स्वरूप का वर्णन करना ही माना जाए तब भी कर्मशास्त्र को उसका प्रथम सोपान मानना ही पडता है। इसका कारण यह है कि जब तक अनुभव में आनेवाली वर्तमान अवस्थाओं के साथ ब्रात्मा के संबन्ध का सच्चा खलासा न हो तब तक दृष्टि, श्रागे कैसे बढ़ सकती है ? जब यह ज्ञात हो जाता है कि ऊपर के सब रूप, मायिक या बैभाविक हैं तब स्वयमेव जिज्ञासा होती है कि श्रात्मा का सन्धा स्वरूप क्या है ? उसी समय श्रात्मा के केवल शुद्ध स्वरूप का प्रतिपादन सार्थक होता है। परमात्मा के साथ श्चातमा का संबन्ध दिखाना यह भी श्रध्यात्मशास्त्र का विषय है। इस संबन्ध में उपनिषदों में या गीता में जैसे विचार पाये जाते हैं वैसे ही कर्मशास्त्र में भी ! कर्मशास्त्र कहता है कि श्रात्मा वही परमात्मा-जीव ही ईश्वर है। श्रात्मा का परमात्मा में भिल जाना, इसका मतलव यह है कि श्रात्मा का श्रपने कर्मावत परमात्मभाव को व्यक्त करके परमात्मरूप हो जाना । जीव परमात्मा का स्रंश है इसका मतलब कर्मशास्त्र की दृष्टि से यह है कि जीव में जितनी शान-कला व्यक्त है, वह परिपूर्ण, परन्तु श्रव्यक्त (श्रावृत ) चेतना-चन्द्रिका का एक श्रंश मात्र है। कर्म का स्नावरण हट जाने से चेतना परिपूर्ण रूप में प्रकट होती है। उसी , को इंश्वरभाव या ईश्वरत्व की प्राप्ति समभला चाहिए।

धन, शरीर ऋादि बाह्य विभूतियों में ऋात्म-बुद्धि करना, ऋर्यात् जड़ में

श्चहंत्व करना, बाह्य दृष्टि है। इस श्चमेद-भ्रम को बहिरात्मभाव सिद्ध करके उसे छोड़ने की शिद्धा, कर्म-शास्त्र देता है। जिनके संस्कार केवल बहिरात्मभावमय हो गए हैं उन्हें कर्म-शास्त्र का उपदेश भले ही विचकर न हो, परन्तु इससे उसकी सच्चाई में कुछ भी श्चन्तर नहीं पड़ सकता।

शरीर श्रीर श्रात्मा के श्रमेद भ्रम को दूर करा कर, उस के मेद-शान को ( विवेक-व्याति को ) कर्म-शास्त्र प्रकटाता है । इसी समय से अन्तर्देष्टि खलती है। श्रान्तर्राष्ट्र के द्वारा श्रापने में वर्तमान परमात्म-भाव देखा जाता है। परमात्म-भाव को देखकर उसे पर्णातया अनुभव में लाना, यह जीव का शिव (ब्रह्म ) होना है। इसी ब्रह्म-भाव को व्यक्त कराने का काम कुछ श्रीर दंग से ही कर्म-शास्त्र ने श्रापने पर ले रखा है। क्योंकि वह श्राभेद भ्रम से भेद ज्ञान की तरफ अकाकर, फिर स्वामाविक अभेदध्यान की उच्च मुमिका की श्रोर श्रात्मा की लींचता है। बस उसका कर्तव्य-दोत्र उतना ही है। साथ ही योग-शास्त्र के मुख्य प्रतिपाद्य ऋंश का वर्णन भी उसमें मिल जाता है। इसलिए यह स्पष्ट है कि कर्मशास्त्र, ग्रानेक प्रकार के ग्राध्यात्मिक शास्त्रीय विचारों की खान है। वही उसका महत्त्व है। बहुत लोगों को प्रकृतियों की गिनती, संख्या की बहुलता श्रादि से उस पर रुचि नहीं होती, परन्तु इसमें कर्मशास्त्र का क्या दोष ? गणित, पदार्थविज्ञान स्त्रादि गृढ व रस-पूर्ण विषयों पर स्थूलदशीं लोगों की दृष्टि नहीं जमती ग्रीर उन्हें रस नहीं ग्राता. इसमें उन विषयों का क्या दोष १ दोष है सम-भने वालों की बद्धि का। किसी भी विषय के श्राभ्यासी को उस विषय में रस तभी ऋाता है जब कि वह उसमें तल तक उतर जाए।

## विषय-प्रवेश

कर्म-शास्त्र जानने की चाह रखनेवालों को आवश्यक है कि वे 'कर्म' शब्द का अर्थ, भिन्न-भिन्न शास्त्रों में प्रयोग किये गए उसके पर्याय शब्द, कर्म का स्वरूप, आदि निम्न विषयों से परिचित हो जाएँ तथा आत्म-तत्त्व स्वतन्त्र है यह भी जान लें।

## १--- कम शब्द के अर्थ

'कर्म' राज्द लोक-व्यवहार और शास्त्र दोनों में प्रसिद्ध है। उसके अनेक अर्थ होते हैं। साधारण लोग अपने व्यवहार में काम, धँघे या व्यवसाय के मतलव से 'कर्म' शब्द का प्रयोग करते हैं। शास्त्र में उसकी एक गति नहीं है। खाना, पीना, चलना, काँपना आदि किसी भी हल-चल के लिए-चाहे वह जीव की हो या जड़ की-कर्म शब्द का प्रयोग किया जाता है।

कर्मकायडी मीमांसक, यश याग-आदि किया-कलाय-अर्थ में; स्पार्त विद्वान, ब्राह्मण आदि चार वणों और ब्रह्मचर्य्य आदि चार आश्रमों के नियत कर्मक्ष्य अर्थ में; पौराधिक लोग, वत नियम आदि धार्मिक कियाओं के अर्थ में; वैयाकरण लोग, कर्चा जिसको अपनी किया के द्वारा पाना चाइता है उस अर्थ में—अर्थात् जिस पर कर्चा के व्यापार का फल गिरता है उस अर्थ में; और नैयाधिक लोग उत्त्वेपण आदि पाँच सांकेतिक कर्मों में कर्म शब्द का व्यवहार करते हैं । परन्तु जैन शास्त्र में कर्म शब्द से दो अर्थ लिये जाते हैं । पहला राग-द्रेघात्मक परिणाम, जिसे कथाय (भाव कर्म) कहते हैं और दूसरा कार्मण जाति के पुद्गल विशेष, जो कथाय के निर्मत्त से आत्मा के साथ चिपके हुए होते हैं और द्रव्य कर्म कहलाते हैं।

## २--कर्म शब्द के कुछ पर्याय

जैन दर्शन में जिस अर्थ के लिए कर्म शब्द प्रयुक्त होता है उस अर्थ के अथवा उससे कुछ मिलते जुलते अर्थ के लिए जैनेतर दर्शनों में ये शब्द मिलते हैं — माया, अविद्या, प्रकृति, अपूर्व, वासना, आशय, धर्माधर्म, अदृष्ट, संस्कार, दैव, भाग्य आदि।

माया, श्रविद्या, प्रकृति ये तीन शब्द वेदान्त दर्शन में पाए जाते हैं। इनका मूल श्रयं करीव-करीव वही है, जिसे जैन-दर्शन में भाव-कर्म कहते हैं। 'श्रपूर्व' शब्द मीमांसा दर्शन में मिलता है। 'वासना' शब्द बौद दर्शन में प्रसिद्ध है, परन्तु योग दर्शन में भी उसका प्रयोग किया गया है। 'श्राशय' शब्द विशेष कर योग तथा सांख्य दर्शन में मिलता है। धर्माधर्म, श्रदृष्ट श्रीर संस्कार, इन शब्दों का प्रयोग श्रीर दर्शनों में भी पाया जाता है, परन्तु विशेषकर न्याय तथा वैशेषिक दर्शन में। दैव, भाग्य, पुष्य-पाप श्रादि कई ऐसे शब्द हैं जो सब दर्शनों के लिए साधारण से हैं। जितने दर्शन झात्मवादी हैं श्रीर पुनर्जन्म मानते हैं उनको पुनर्जन्म की सिद्धि—उपपत्ति के लिए कर्म मानना ही पड़ता है। चाहे उन दर्शनों की मिल्न-भिन्न प्रक्रियाओं के कारण या चेतन के स्वरूप में मतमेद होने के कारण कर्म का स्वरूप थोड़ा बहुत जुदा-जुदा जान पड़े; परन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं कि सभी श्रात्मवादियों ने माया श्रादि उपर्यु के किसी न किसी नाम से कर्म को श्रंगीकार किया ही है।

#### ३-कर्म का स्त्रहर

मिथ्यात्व, कषाय श्रादि कारणों से जीव के द्वारा जो किया जाता है वहीं 'कर्म' कहलाता है। कर्म का यह लच्चण उपर्युक्त भावकर्म व द्रव्यकर्म दोनों में

घटित होता है, क्योंकि भावकर्म झात्मा का या जीव का—वैभाविक परिण्याम है, इससे उसका उपादान रूप कर्ता, जीव हो है श्लीर द्रव्यकर्म, जो कि कार्मण्-जाति के सूक्ष्म पुद्गलों का विकार है उसका भी कर्ता, निमित्तरूप से जीव ही है। भावकर्म के होने में द्रव्यकर्म निमित्त है श्लीर द्रव्यकर्म में भावकर्म निमित्त। इस प्रकार उन दोनों का श्लापस में बीजाङ्कुर की तरह कार्य-कारण भाव संबन्ध है।

## ४--- पुण्य-पाप की कसौटी

साधारण लोग कहा करते हैं कि 'दान, पूजन, सेवा आदि कियाओं के करने से शुभ कर्म का (पुर्य का) बन्ध होता है स्त्रीर किसी को कष्ट पहुँचाने. इच्छा-विरुद्ध काम करने ग्रादि से ग्राशम कर्म का (पाप का ) बन्ध होता है। परन्त पराय-पाप का निर्णय करने की मख्य कसौटी यह नहीं है। क्योंकि किसी को कष्ट पहुँचाता हम्मा भ्रौर दूसरे की इच्छा-विरुद्ध काम करता हम्मा भी मनुष्य, पुरुष उपार्जन कर सकता है। इसी तरह दान-पूजन आदि करने वाला भी प्राय-उपार्जन न कर, कभी कभी पाप बांध लेता है। एक परोपकारी चिकित्सक, जब किसी पर शस्त्र-किया करता है तब उस मरीज को कष्ट श्रवश्य होता है, हितैषी माता-पिता नासमभ लडके को जब उसकी इच्छा के विरुद्ध पढ़ाने के लिए यत्न करते हैं तब उस बालक को दुःख सा मालूम पड़ता है; पर इतने ही से न तो वह चिकित्सक अनुचित काम करने वाला माना जाता है और न हितैषी माता-पिता ही दोषी समक्ते जाते हैं। इसके विपरीत जब कोई. भोले लोगों को ठगने के इरादे से या श्रीर किसी तुच्छ श्राशय से दान पूजन श्रादि कियाश्चों को करता है तब वह पुरुष के बदले पाप बाँधता है। अत्राप्त पुरुष-बन्ध या पाप-बन्ध की सची कसौटी केवल ऊपर की किया नहीं है. किन्त उसकी यथार्थ कसौटी कर्ता का स्त्राशय ही है। ऋच्छे स्त्राशय से जो काम किया जाता है वह पूर्य का निमित्त श्रीर बुरे श्रिभिप्राय से जो काम किया जाता है वह पाप का निमित्त होता है। यह प्रय-पाप की कसौटी सब को एक सी सम्मत है। क्योंकि यह सिद्धान्त सर्व-मान्य है कि-

'यादशी भावना यस्य, सिद्धिर्भवति तादशी।'

#### ५ - सची निर्लेपता

साधारण लोग यह समभ बैठते हैं कि अपुक काम न करने से अपने को पुग्य-पाप का लेप न लगेगा। इससे वे उस काम को तो छोड़ देते हैं, पर बहुधा उनकी मानसिक किया नहीं छूटती। इससे वे इच्छा रहने पर भी पुण्य-पाप के लेप से अपने को मुक्त नहीं कर सकते । अताएव विचारना चाहिए कि सच्ची निर्लोपता क्या है ? लेप ( बन्ध ), मानसिक द्योम को अर्थात् कथाय को कहते हैं। यदि कथाय नहीं है तो ऊपर की कोई भी किया आदमा को बन्धन में रखने के लिए समर्थ नहीं है। इससे उलटा यदि कथाय का वेग भीतर वर्तमान है तो ऊपर से इज़ार यत्न करने पर भी कोई अपने को बन्धन से छुड़ा नहीं सकता। कथाय-रहित वीतराग सब जगह जल में कमल की तरह निर्लेप रहते हैं पर कथायवान् आदमा योग का स्वाँग रचकर भी तिल भर शुद्धि नहीं कर सकता। इसीसे यह कहा जाता है कि आधारिक छोड़कर जो काम किया जाता है वह बन्धक नहीं होता। मतलब सच्ची निर्लेपता मानसिक द्योभ के त्याग में है। यही शिद्धा कर्म-शास्त्र से मिसती है और यही बात अन्यत्र भी कही हुई है:—

'मन एव मनुष्याणां कारणं बन्धमोच्चयोः । बन्धाय विषया . ऽसंगि मोच्चे निर्विषयं स्मृतम् ॥'

—मैंत्र्युपनिषद्

## ६ - कर्म का अनादित्व

विचारवान मनुष्य के दिल में प्रश्न होता है कि कर्म सादि है या श्रनादि? इसके उत्तर में जैन दर्शन का कहना है कि कर्म, व्यक्ति की श्रपेचा से सादि श्रीर प्रवाह की श्रपेचा से श्रनादि है। यह सबका श्रनुभव है कि प्राणी सोते-जागते. उठते-बैठते, चलते-फिरते किसी न किसी तरह की हलचल किया ही करता है। इलचल का होना ही कर्म-बन्ध की जड़ है। इससे यह सिद्ध है कि कर्म. व्यक्तिशः श्रादि वाले ही हैं। किन्त कर्म का प्रवाह कर से चला ? इसे कोई बतला नहीं सकता। भविष्यत् के समान भूतकाल की गहराई श्रनन्त है। श्रनन्त का वर्णन ग्रानादि या ग्रानन्त शब्द के सिवाय ग्रीर किसी तरह से होना ग्रासम्भव है। इसलिए कर्म के प्रवाह को अप्रनादि कहे त्रिना दूसरी गति ही नहीं है। कुछ लोग अपनादित्य की अपस्पष्ट व्याख्या की उल्लाभन से घवड़ा कर कर्म प्रवाह को सादि बतलाने लग जाते हैं, पर वे ऋपनी बुद्धि की ऋस्थिरता से कल्पित दोष की ग्राशंका करके, उसे दूर करने के प्रयत्न में एक बड़े दोष का स्वीकार कर लेते हैं। वह यह कि कमें प्रवाह यदि ऋगदिमान है तो जीव पहले ही ऋत्यन्त शुद्ध-बुद्धं होना चाहिए, फिर उरे लिस होने का क्या कारण ? श्रीर यदि सर्वथा शुद्ध-बुद्ध जीव भी लिप्त हो जाता है तो मुक्त हुए जीव भी कर्म-लिप्त होंगे; ऐसी दशा में मुक्ति को सोया हुआ संसार ही कहना चाहिए। कर्म प्रवाह के अनादित्व की और मुक्त जीव के फिर से संसार में न लौटने को सब प्रतिष्ठित दर्शन मानते हैं: जैसे ---

न कर्माऽविभागादिति चेन्नाऽनादित्वात् ॥ ३५ ॥ उपपद्यते चाप्युपत्नस्यते च ॥ ३६ ॥

---ब्रह्मसूत्र ऋ०२ पा०१

श्रनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ॥ २२ ॥

—त्र. स. श्र. ४ पा० ४

#### ७-- कर्मबन्ध का कारण

जैन दर्शन में कर्मबन्ध के मिध्यात्व, अविरति, कषाय और योग ये चार कारण बतलाथे गए हैं। इनका संद्वेप पिछले दो (कषाय श्रीर योग ) कारणों में किया हुआ भी मिलता है। अधिक संचेप करके कहा जाय तो यह कह सकते हैं कि कपाय ही कर्मबन्ध का कारण है। यों तो कपाय के विकार के अपनेक प्रकार हैं पर, उन सबका संदोप में वर्गीकरण करके ऋाध्यात्मक विद्वानों ने उस के राग, देख दो ही प्रकार किये हैं । कोई भी मानसिक विकार हो, या तो वह राग ( श्रासक्ति ) रूप या द्वेष (ताप ) रूप है। यह भी श्रान्भव सिद्ध है कि साधारण प्राणियों की प्रवृत्ति, चाहे वह ऊपर से कैसी ही क्यों न दील पड़े, पर वह या तो रागमलक या द्वेपमलक होती है। ऐसी प्रवृत्ति ही विविध वासनात्रों का कारण होती है। प्राणी जान सके या नहीं, पर उसकी वासनात्मक सहम सुष्टि का कारण, उसके राग और द्वेष ही होते हैं। मकडी, अपनी ही प्रवृत्ति से अपने किये हुए जाल में फँसती है। जीव भी कर्म के जाले को अपनी ही बे-समभी से रच लेता है। अज्ञान, मिथ्या-ज्ञान आदि जो कर्म के कारण कहे जाते हैं सो भी राग-द्वेष के संबन्ध ही से। राग की या द्वेष की मात्रा बढ़ी कि ज्ञान, विपरीत रूप में बदलने लगा । इससे शब्द भेद होने पर भी कर्मबन्ध के कारण के संबन्ध में अन्य आस्तिक दर्शनों के साथ, जैन दर्शन का कोई मतभेद नहीं। नैयायिक तथा वैशेपिक दर्शन में मिथ्याज्ञान की. योगदर्शन में प्रकृति-परुप के अभेद ज्ञान को अार वेदान्त आदि में अविद्या को तथा जैनदर्शन में मिध्यात्व को कर्म का कारण बतलाया है. परन्त यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि किसी को भी कर्म का कारण क्यों न कहा जाय, पर यदि उसमें कर्म की बन्धकता ( कर्म लेप पैदा करने की शक्ति ) है तो वह राग-द्वेप के संबन्ध ही से । राग-द्वेष की न्यूनता या स्त्रभाव होते ही स्त्रज्ञानपन ( मिथ्यात्व ) कम होता या नष्ट हो जाता है। महाभारत शान्तिपर्व के 'कर्मगा बध्यते जन्तः' इस कथन में भी कर्म शब्द का मतलब राग-द्रेष ही से है।

## ८-कर्म से खूटने के खपाय

श्रव यह विचार करना जरूरी है कि कर्मपटल से श्रावृत श्रपने परमात्मभाव को जो प्रगट करना चाहते हैं उनके लिए किन-किन साधनों की श्रपेता है।

जैन शास्त्र में परम पुरुषार्थ-मोज्ञ-पाने के तीन साधन बतलाये हुए हैं—(१) सम्यग्दर्शन, (२) सम्यग्ज्ञान श्रीर (३) सम्यग्चारित्र। कहीं-कहीं ज्ञान श्रीर किया, दो को ही मोच का साधन कहा है। ऐसे स्थल में दर्शन को ज्ञानस्वरूप--ज्ञान का विशेष--समभ कर उस से जुदा नहीं गिनते। परन्त यह प्रश्न होता है कि वैदिक दर्शनों में कर्म, ज्ञान, योग ख्रीर भक्ति इन चारों को मोच का साधन माना है फिर जैनदर्शन में तीन या दो ही साधन क्यों कहे गए ? इसका समाधान इस प्रकार है कि जैनदर्शन में जिस सम्यक् चारित्र को सम्यक किया कहा है उसमें कर्म और योग दोनों मागों का समावेश हो जाता है। क्योंकि सम्यक्चारित्र में मनोनिग्रह, इन्द्रिय-जय, चित्त-शद्धि, समभाव श्रौर उनके लिए किये जानेवाले उपायों का समावेश होता है। मनोनिग्रह, इन्द्रिय-जय श्रादि सात्विक यज्ञ ही कर्ममार्ग है श्रीर चित्त शब्दि तथा उसके लिए की जाने वाली सत्प्रवृत्ति ही योग मार्ग है। इस तरह कर्ममार्ग श्रीर योगमार्ग का मिश्रण ही सम्यक्चारित्र है। सम्यगृदर्शन ही भिन्त मार्ग है, क्योंकि भिन्त में श्रद्धा का श्रंश प्रधान है श्रीर सम्यगुदर्शन भी श्रद्धा रूप ही है। सम्यगुज्ञान ही ज्ञानमार्ग है। इस प्रकार जैन दर्शन में बतलाये हुए मोच के तीन साधन श्रन्य दर्शनों के सब साधनों का समचय हैं।

## ६--श्राहमा स्वतंत्र तत्त्व है

कर्म के संबन्ध में ऊपर जो कुछ कहा गया है उसकी ठीक-ठीक संगति तभी हो सकती है जब कि श्रात्मा को जड़ से श्रत्यग तत्त्व माना जाय। श्रात्मा का स्वतन्त्र श्रास्तित्व नीचे लिखे सात प्रमाणों से जाना जा सकता है—

- (क) स्वसंवेदनरूप साधक प्रमाण, (ख) बाधक प्रमाण का अभाव, (ग) निषेध से निषेध-कत्ती की सिद्धि, (घ) तर्क, (ङ) शास्त्र व महात्माओं का प्रामाण्य, च) आधुनिक विद्वानों की सम्मति और (छ) पुनर्जन्म।
- (क) स्वसंवेदनरूप साधक प्रमाण— यदापि सभी देहधारी ब्रज्ञान के ब्रावरण से न्यूनाधिक रूप में घिरे हुए हैं ब्रौर इससे वे ब्रपने ही ब्रास्तित्व का संदेह करते हैं. तथापि जिस समय उनकी बुद्धि थोड़ी सी भी स्थिर हो जाती है उस समय उनको यह स्फुरणा होती है कि 'मैं हैं"। यह स्फुरणा कभी नहीं

होती कि 'मैं नहीं हूँ'। इससे उलटा यह भी निश्चय होता है कि 'मैं नहीं हूँ' यह बात नहीं। इसी बात को श्री शंकराचार्य ने भी कहा है—

'सर्वो ह्यात्माऽस्तित्वं प्रत्येति, न नाहमस्मीति—ब्रह्म॰ भाष्य १-१-१।'

इसी निश्चय को ही स्वसंवेदन ( श्रात्मनिश्चय ) कहते हैं।

(ख) बाधक प्रमाण का अभाव—ऐसा कोई प्रमाण नहीं है जो आतमा के अस्तित्व का बाध (निपेध) करता हो। इस पर यद्यपि यह शंका हो सकती है कि मन और इन्द्रियों के द्वारा आतमा का प्रहण न होना ही उसका बाध है। कि मन और इन्द्रियों के द्वारा आतमा का प्रहण न होना ही उसका बाध है। परन्तु इसका समाधान सहज है। किसी विषय का बाधक प्रमाण वहीं माना जाता है जो उस विपय को जानने की शक्ति रखता हो और अन्य सब सामग्री मौजूद होने पर उसे ग्रहण कर न सके। उदाहरणार्थ—आँख, मिट्टी के घड़े को देख सकती है पर जिस समय प्रकाश, नमीपता आदि सामग्री रहने पर भी वह मिट्टी के घड़े को न देखे, उस समय उसे उस विषय की बाधक सममना चाहिए।

इन्द्रियाँ सभी भौतिक हैं। उनकी प्रह्मशासित बहुत परिमित है। वे भौतिक पदायों में से भी स्थूल, निकटवर्ती श्रीर नियत विषयों को ही उत्पर-उपर से जान सकती हैं। स्क्ष्म-दर्शक यन्त्र श्रादि साधनों को वही दशा है। वे श्रभी तक भौतिक प्रदेश में ही कार्यकारी सिद्ध हुए हैं। इसलिए उनका श्रभौतिक-श्रमूर्च-श्रात्मा को जान न सकना बाध नहीं कहा जा सकता। मन, भौतिक होने पर भी इन्द्रियों का दास वन जाता है—एक के पीछे एक, इस तरह श्रनेक विषयों में बन्दरों के समान दौड़ लगाता फिरता है—तत्र उसमें राजस व तामस हित्यों पदा होती हैं। साच्चिक भाव प्रकट होने नहीं पाता। यही बात गीता (श्र-र को० ६७) में भी कही हुई है—

'इन्द्रियांणां हि चरतां यन्मनोऽनुविधीयते। तदस्य हरनि श्रज्ञां चायुर्नोवमिचाम्भास॥'

इसलिए चंचल मन में श्रात्मा की स्फुरणा भी नहीं होती। यह देखी हुई बात है कि प्रतिविम्ब प्रहण करने की शक्ति, जिस दर्पण में वर्तमान है वह भी जब मिलन हो जाता है तब उसमें किसी वस्तु का प्रतिविम्ब व्यक्त नहीं होता। इससे यह बात सिद्ध है कि बाहरी विषयों में दौड़ लगाने वाले श्रास्थिर मन से श्रात्मा का प्रहण न होना उसका बाध नहीं, किन्तु मन की श्राशक्ति मात्र है।

इस प्रकार विचार करने से यह प्रमाखित होता है कि मन, इन्द्रियाँ, सूक्ष्म-दर्शक-यन्त्र आदि सभी साधन भौतिक होने से आत्मा का निषेध करने की शक्ति नहीं रखते ।

(ग) निषेध से निषेध-कर्त्ता की सिद्धि— कुछ लोग यह कहते हैं कि हमें ब्राल्मा का निश्चय नहीं होता, बल्कि कमी-कभी उसके श्रभाव की स्फरणा हो आती है; क्योंकि किसी समय मन में ऐसी कल्पना होने लगती है कि 'मैं नहीं हूँ' इत्यादि । परन्तु उनको जानना चाहिए कि उनकी यह कल्पना ही आतमा के अस्तित्व को सिद्ध करती है । क्योंकि यदि आत्मा ही न हो तो ऐसी कल्पना का प्रातुर्माव कैसे ? जो निषेध कर रहा है वह स्वयं ही आत्मा है । इस बात को श्रीशंकराचार्य ने आपने ब्रह्मसूत्र के भाष्य में भी कहा है—

(य) तक — यह भी ख्रास्मा के स्वतंत्र श्रस्तित्व की पृष्टि करता है। वह कहता है कि जगत् में सभी पदार्थों का विरोधी कोई न कोई देखा जाता है। अन्धकार का विरोधी प्रकाश, उच्छाता का विरोधी शैत्य और मुख का विरोधी दुःख। इसा तरह जड़ पदार्थ का विरोधी भी कोई तत्त्व होना चाहिए। जो तत्त्व जड़ का विरोधी है वही चेतन या ख्रात्मा है।

इस पर यह तर्क किया जा सकता है कि 'जड़, चेतन ये दो स्वतंत्र विरोधी तत्त्व मानना उचित नहीं, परन्तु किसी एक ही प्रकार के मूल पदार्थ में जड़त्व व चेतनत्व दोनों शक्तियाँ मानना उचित है। जिस समय चेतनत्व शक्ति का विकास होने लगता है—उसकी व्यक्ति होती है—उस समय जड़त्व शक्ति का तिरोभाव रहता है। सभी चेतन शक्तिवाले प्राणी जड़ पदार्थ के विकास के ही परिणाम हैं। वे जड़ के ब्रातिरिक्त अपना स्वतंत्र ब्रास्तित्व नहीं रखते, किन्तु जड़त्व शक्ति का तिरोभाव होने से जीवधारी रूप में दिखाई देते हैं।' ऐसा ही मन्तव्य हेगल ब्रादि ब्रानेक पश्चिमीय विद्वानों का भी है। परन्तु उस प्रतिकृत तर्क का निवारण श्रशक्य नहीं है।

यह देखा जाता है कि किसी वस्तु में जब एक शक्ति का प्रादुर्माव होता है तब उसमें दूसरी विरोधिनी शक्ति का तिरोभाव हो जाता है। परन्तु जो शक्ति तिरोहित हो जाती है वह सदा के लिए नहीं, किसी समय श्रानुकूल निमित्त मिलने

१ यह तर्क निर्मूल या अप्रमाण नहीं, बल्कि इस प्रकार का तर्क शुद्ध बुद्धि का चिह्न है। भगवान बुद्ध को भी अपने पूर्व जन्म में—अथात सुमेध नामक आक्राण के जन्म में ऐसा ही तर्फ हुआ था। यथा—

'यया हि लोके दुक्खस्स परिपक्लभूतं सुखं नाम ऋत्यि, एवं मवे सित तप्परिपक्लेन विभवेनाऽपि भवितन्वं यथा च उग्रहे सित तस्स वूपसमभूतं सीतंऽपि ऋत्यि, एवं रागादीनं ऋग्गीनं वूपसमेन निक्बानेनाऽपि भवितन्वं।' पर फिर भी उसका प्रादुर्भाव हो जाता है। इसी प्रकार जो शक्ति प्रादुर्भूत हुई होती है वह भी सदा के लिए नहीं। प्रतिकृत निमित्त मिलते ही उसका तिरोभाव हो जाता है। उदाहरवार्थ पानी के ऋगु क्रों को लीजिए, वे गरमी पाते ही भापरूप में परिवात हो जाते हैं, फिर शैत्य श्रादि निमित्त मिलते ही पानीरूप में बरसते हैं श्रीर श्रिवत शांतत्व प्राप्त होने पर द्रवत्वरूप को छोड़ वर्फरूप में घनत्व को प्राप्त कर लेते हैं।

इसी तरह यदि जड़त्व-चेतनत्व दोनों शक्तियों को किसी एक मृत तत्वगत मान लें, तो विकासवाद ही न ठहर सकेगा। क्योंकि चेतनत्व शक्ति के विकास के कारण जो श्राज चेतन (प्राणी) समके जाते हैं वे ही सब जड़त्वशक्ति का विकास होने पर फिर जड़ हो जाएँगे। जो पापाण श्रादि पदार्थ श्राज जड़रूप में दिलाई देते हैं वे कभी चेतन हो जाएँगे श्रीर चेतनरूप से दिलाई देनेवाले मनुष्य, पशु-पद्मी श्रादि प्राणी कभी जड़रूप भी हो जाएँगे। श्रातप्व एक-एक पदार्थ में जड़त्व श्रीर चेतनत्व दोनों विरोधिनी शक्तियों को न मानकर जड़ व चेतन दो स्वतंत्र तत्वों को ही मानना ठीक है।

- (ङ) शास्त्र व महात्माद्यों का प्रामाण्य—श्रानेक पुरातन शास्त्र भी श्रात्मा के स्वतंत्र श्रास्तित्व का प्रतिपादन करते हैं। जिन शास्त्रकारों ने बड़ी शान्ति व गम्भीरता के साथ श्रात्मा के विषय में खोज की है, उनके शास्त्रगत श्रात्म को यदि हम विना ही श्रात्मव किये चपलता से यों ही हँस दें तो. इसमें द्धुद्रता किसकी? श्राजकल भी श्रानेक महात्मा ऐसे देखे जाते हैं कि जिन्होंने श्रपना जीवन पवित्रता पूर्वक श्रात्मा के विचार में ही विताया। उनके श्रुद्ध श्रात्मक को हम यदि श्रपने भ्रान्त श्रात्मक वे बल पर न मानें तो इसमें न्यूनता हमारी ही है। पुरातन शास्त्र श्रीर वर्तमान श्रात्मवी महात्मा निःस्वार्य भाव से श्रात्मा के श्रस्तित्व को वतला रहे हैं।
- (च) आधुनिक वैद्यानिकों की सम्मति आजकल लोग प्रत्येक विषय का खुलासा करने के लिए बहुधा वैज्ञानिक विद्यानों का विचार जानना चाहते हैं। यह ठीक है कि अनेक पश्चिमीय भौतिक-विज्ञान विशारद आत्मा को नहीं मानते या उसके विषय में संदिग्ध हैं। परन्तु ऐसे भी अनेक धुरन्धर वैज्ञानिक हैं कि जिन्होंने अपनी सारी आयु भौतिक लोज में विताई है, पर उनकी दृष्टि भूतों से परे आत्मतत्त्व की ओर भी पहुँची है। उनमें से सर आंलीवर लॉज और लॉर्ड केलविन, इनका नाम वैज्ञानिक संसार में मशहूर है। ये दोनों विद्यान् चेतन तत्त्व को जड़ से जुदा मानने के पद्ध में हैं। उन्होंने जड़वादियों की युक्तियों का खयडन बड़ी सावधानी से व विचारसरणी से किया है। उनका मन्तस्य है

कि चेतन के स्वतन्त्र ऋसित्व के सिवाय जीवधारियों के देह की विलक्षण रचना किसी तरह बन नहीं सकती । वे ऋन्य भौतिकवादियों की तरह मस्तिष्क को ज्ञान की जड़ नहीं समभ्रते, किन्तु उसे ज्ञान के ऋाविभाव का साधन मात्र सम-भते हैं।

डा॰ जगदीशचन्द्र बोस, जिन्होंने सारे वैज्ञानिक संसार में नाम पाया है, की खोज से यहाँ तक निश्चय हो गया है कि वनस्पतियों में भी स्मरण-शक्ति विद्यमान है। बोस महाशय ने ऋपने ऋपिकारों से स्वतन्त्र ऋपत्म तत्त्व मानने के लिए वैज्ञानिक संसार को मजबूर किया है।

( छ ) पुनर्जन्म -- नीचे स्रानेक प्रश्न ऐसे हैं कि जिनका पूरा समाधान पुनर्जन्म माने बिना नहीं होता । गर्भ के ब्रारम्भ से लेकर जन्म तक बालक को जो-जो कष्ट भोगने पडते हैं वे सब उस बालक की कृति के परिणाम हैं या उसके माता-पिता की कति के १ उन्हें बालक की इस जन्म की कति का परिशाम नहीं कह सकते. क्योंकि उसने गर्भावस्था में तो श्रय्छा बुरा कुछ भी काम नहीं किया है। यदि माता-पिता की कित का परिणाम कहें तो भी श्रासंगत जान पडता है. क्योंकि माता-पिता अच्छा या बरा कुछ भी करें उसका परिणाम बिना कारण वालक को क्यों भोगना पहे ? बालक जो कुछ मख-दःख भोगता है वह यों ही बिना कारण भोगता है-यह मानना तो ऋज्ञान की पराकाष्ट्रा है. क्यांकि बिना कारण किसी कार्य का होना ग्रासम्भव है। यदि यह कहा जाय कि माता-पिता के ब्राहार विहार का, विचार-व्यवहार का ब्रौर शारीरिक-मानसिक अवस्थास्रों का श्रासर बालक पर गर्भावस्था से ही पड़ना शुरू होता है तो फिर भी सामने यह प्रश्न होता है कि बालक को ऐसे माता-पिता का संयोग क्यों हुआ ? श्रीर इसका क्या समाधान है कि कभी-कभी बालक की योग्यता माता-पिता से बिलकल ही ज़दा प्रकार की होती है। ऐसे भ्रानेक उदाहरण देखे जाते हैं कि माता-पिता बिल-कुल श्रपद होते हैं श्रीर लड़का पूरा शिद्धित बन जाता है। विशेष क्या ? यहाँ तक देखा जाता है कि किन्हीं-किन्हीं माता-पिताओं की रुचि. जिस बात पर बिज-कुल ही नहीं होती उसमें बालक सिद्धहस्त हो जाता है। इसका कारण केवल श्रासपास की परिस्थिति ही नहीं मानी जा सकती. क्योंकि समान परिस्थिति श्रीर बराबर देखभाल होते हुए भी श्रनेक विद्यार्थियों में विचार व व्यवहार की भिन्नता

१ इन दोनों चैतन्यवादियों के विचार की छाया, संवत् १६६१ के ज्येष्ठ मास के, १६६२ मार्गशीर्ष मास के ख्रौर १६६५ के भाद्रपद मास के 'वसन्त' पत्र में प्रकाशित हुई है।

देली जाती है। यदि कहा जाए कि यह परिणाम बालक के अद्भुत ज्ञानतंतुओं का है, तो इस पर यह शंका होती है कि बालक का देह माता-पिता के शुक-शोणित से बना होता है, फिर उनमें अविद्यमान ऐसे ज्ञानतंतु बालक के मस्तिष्क में आप कहाँ से ? कहीं-कहीं माता-पिता को सी ज्ञानशक्ति बालक में देली जाती है सही, पर इसमें भी प्रश्न है कि ऐसा सुयोग क्यों मिला ? किसी-किसी जगह यह भी देखा जाता है कि माता-पिता की थोग्यता बहुत बढ़ी-चढ़ी होती है और उनके सी प्रयत्न करने पर भी लड़का गँवार ही रह जाता है।

यह सबको विदित ही है कि एक साथ—युगलरूप से—जन्मे हुए दो बालक भी समान नहीं होते । माता-पिता की देख-भाल बराबर होने पर भी एक साधारण ही रहता है श्रोर दूसरा कहीं श्रागे बढ़ जाता है । एक का पिएड रोग से नहीं छूटता श्रीर दूसरा बड़े-बड़े कुश्तीवाजों से हाथ मिलाता है । एक दीर्घजीवी बनता है श्रीर दूसरा सो यत्न होते रहने पर भी यम का श्रातिथि बन ज ता है । एक की इच्छा संयत होती है श्रीर दूसरे की श्रासंयत ।

जो शक्ति, महावीर में, बुद्ध में, शक्कराचार्य्य में थीवह उनके माता-िपता त्रों। में न थी। हेमचन्द्राचार्य की प्रतिमा के कारण उनके माता-िपता नहीं माने जा सकते। उनके गुरु भी उनकी प्रतिभा के मुख्य कारण नहीं, क्योंकि देवचन्द्रस्रि के हेमचन्द्राचार्य के सिवाय श्रौर भी शिष्य थे, फिर क्या कारण है कि दूसरे शिष्यों का नाम लोग जानते तक नहीं श्रौर हेमचन्द्राचार्य का नाम इतना प्रसिद्ध है ? श्रीमती एनी विसेन्ट में जो विशिष्ट शक्ति देखी जाती है वह उनके माता-िपताश्रों में न थी और न उनकी पुत्री में भी। श्रच्छा, श्रौर भी कुछ प्रामाणिक उदाहरणों को देखिए —

प्रकाश की खोज करनेवाले डा॰ यंग दो वर्ष की उम्र में एस्तक को बहुत श्रन्छी तरह बाँच सकते थे। चार वर्ष की उम्र में वे दो दफे बाइबल पढ़ चुके थे। सात वर्ष की अवस्था में उन्होंने गियातशास्त्र पढ़ना आरम्म किया था और तेरह वर्ष की अवस्था में लेटिन, श्रीक, हिंगु, फ्रेंच, इटालियन आदि भाषाएँ सीख ली थीं। सर विलियम रावन है मिल्ट, इन्होंने तीन वर्ष की उम्र में हिंगु भाषा सीखना आरम किया और सात वर्ष की उम्र में उस भाषा में इतना नैपुष्य प्राप्त किया कि डिंग्लिन की ट्रीनिटी कालेज के एक फेलो को स्वीकार करना पड़ा कि कालेज के फेलो के पद के प्रार्थियों में भी उनके बराबर ज्ञान नहीं है और तेरह वर्ष की वय में तो उन्होंने कम से कम तेरह भाषा पर आधिकार जमा लिया था। ई० सं० १८६२ में जन्मी हुई एक लड़की ई० सं० १६०२ में —दस वर्ष की अवस्था में एक नाटकमण्डल में संमितित हुई थी। उसने उस अवस्था में

कई नाटक लिखे थे। उसकी माता के कथनानुसार वह पाँच वर्ष की वय में कई छोटो-मोटी किवताएँ बना लेती थी। उसकी लिखी हुई कुछ किताएँ महारानी विक्टोरिया के पास थीं। उस समय उस बालिका का श्रंग्रेजी ज्ञान भी श्राक्षयंज्ञानक था, वह कहती थी कि मैं श्रंग्रेजी पढ़ी नहीं हूँ, परन्तु उसे जानती हूँ।

' उक्त उदाहरणों पर ध्यान देने से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि इस जन्म में देखी जानेवाली सन विल्रच्याताएँ न तो वर्तमान जन्म की कृति का ही परियाम है, न माता-पिता के केवल संस्कार का ही, श्रीर न केवल परिस्थिति का ही। इसलिए श्रात्मा के श्रस्तित्व की मर्यादा को गर्म के श्रारंभ समय से श्रीर भी
पूर्व मानना चाहिए। चही पूर्व जन्म है। पूर्व जन्म में इच्छा या प्रवृत्ति द्वारा जो संस्कार संचित हुए हां उन्हों के श्राधार पर उपर्युक्त राङ्काश्रों तथा विलच्च्याताश्रों का सुसंगत समाधान हो जाता है। जिस सुक्ति से एक पूर्व जन्म सिद्ध
हुश्रा उसी के बल पर से श्रनेक पूर्व जन्म की परंपरा सिद्ध हो जाती है। क्यांकि
श्रपरिमित ज्ञानशक्ति एक जन्म के श्रम्यास का फल नहीं हो सकता। इस प्रकार
श्रात्मा, देह से जुदा श्रनादि सिद्ध होता है। श्रनादि तत्व का कभी नाश नहीं
होता इस सिद्धान्त को सभी दाशंनिक मानते हैं। गीता में भी कहा गया है—

'नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः।'

---श्र० २ श्लो० १६

इतना ही नहीं, बल्कि वर्तमान शरीर के बाद आतमा का अस्तित्व माने विना अपनेक प्रश्न हल ही नहीं हो सकते।

बहुत लोग ऐसे देखे जाते हैं कि वे इस जन्म में तो प्रामािग्यक जीवन विताते हैं परन्तु रहते हैं दिएंदी श्रीर ऐसे भी देखे जाते हैं कि जो न्याय, नीति श्रीर धर्म का नाम सुनकर चिवते हैं परन्तु होते हैं वे सब तरह से सुखी। ऐसी श्रमें का व्यक्तियों मिल सकती हैं जो हैं तो स्वयं दोषी श्रीर उनके दोपों का—श्रमराघों का—फल भोग रहे हैं दूसरे! एक हत्या करता है श्रीर दूसरा पकड़ा जाकर फांसी पर लटकाया जाता है। एक करता है चोरी श्रीर पकड़ा जाता है दूसरा। श्रम इस पर विचार करना चाहिए कि जिनको श्रमनी श्रम्छी या बुरी कृति का बदला इस जन्म में नहीं मिजा, उनकी कृति क्या यो ही विफल हो जाएगी? यह कहना कि कृति विफल नहीं होती, यदि कर्चा को फल नहीं मिला तो भी उसका श्रमस समाज के या देश के श्रम्य लोगों पर होता ही है—सो भी ठीक नहीं। क्योंकि मनुष्य जो कुछ करता है वह सब दूसरों के लिए ही नहीं। रात-दिन परोपकार करने में निरत महात्माओं की भी इच्छा, दूसरों की भलाई करने के निमित्त से श्रमना परमात्मल प्रकट करने की ही रहती है। विश्व की व्यवस्था में इच्छा का

बहुत ऊँचा स्थान है। ऐसी दशा में वर्तमान देह के साथ इच्छा के मूल का भी नाश मान लेना युक्तिसंगत नहीं । मनुष्य ऋपने जीवन की श्राखिरी घडी तक ऐसी ही कोशिश करता रहता है जिससे कि ऋपना भला हो। यह नहीं कि ऐसा करनेवाले सब भ्रान्त ही होते हैं। बहुत आगो पहुँचे हुए स्थिरचित्त व शान्त प्रशावान योगी भी इसी विचार से ऋपने साधन को सिद्ध करने की चेहा में लगे होते हैं कि इस जन्म में नहीं तो दसरे में ही सही. किसी समय हम परमात्मभाव को प्रकट कर ही लेंगे। इसके सिवाय सभी के चित्त में यह स्फरणा हन्ना करती है कि मैं बरावर कायम रहेंगा। शरीर, नाश होने के बाद चेतन का श्रास्तित्व यदि न माना जाय तो व्यक्ति का उद्देश्य कितना संकचित बन जाता है श्रीर कार्य्यं केत्र भी कितना श्राल्प रह जाता है? श्रौरों के लिए जो कल किया जाय परन्त वह श्रपने लिए किये जानेवाले कामों के बराबर हो नहीं सकता । चेतन की उत्तर मर्यादा को वर्त्तमान देह के श्रन्तिम चए तक मान लेने से व्यक्ति को महत्त्वाकांचा एक तरह से छोड़ देनी पड़ती है। इस जन्म में नहीं तो अगले जन्म में सही, परन्त में अपना उद्देश्य श्रवश्य सिद्ध करूँगा-यह भावना मनन्य के हृदय में जितना बल प्रकटासकती है उतना बल ख्रन्य कोई भावना नहीं प्रकटा सकती। यह भी नहीं कहा जा सकता कि उक्त भावना मिथ्या है, क्योंकि उसका ऋाविभाव नैसर्गिक ऋोर सर्वविदित है। विकासवाद भले ही भौतिक रचनात्रों को देखकर जड तत्त्वों पर खडा किया गया हो. पर उसका विषय चेतन भी बन सकता है। इन सब बातों पर ध्यान देने से यह माने बिना संतोष नहीं होता कि चेतन एक स्वतंत्र तत्त्व है। वह जानते या श्रनजानते जो श्रन्छा-बरा कर्म करता है उसका पत्त, उसे भोगना ही पड़ता है श्रीर इसलिए उसे पुनर्जन्म के चक्कर में घमना पड़ता है। बुद्ध भगवान ने भी पुनर्जन्म माना है। पक्का निरीश्वरवादी जर्मन परिडत निट्शे, कर्मचक्रकृत पुनर्जन्म को मानता है। यह पनर्जन्म का स्वीकार त्रात्मा के स्वतन्त्र श्रस्तित्व को मानने के लिए प्रवल प्रमासा है।

#### १०-कर्म-तत्त्व के विषय में जैनदर्शन की विशेषता

जैनदर्शन में प्रत्येक कर्म की बध्यमान, सत् श्रीर उदयमान ये तीन श्रवस्थाएँ मानी हुई हैं। उन्हें कमशः बन्ध, सत्ता श्रीर उदय कहते हैं। जैनेतर दर्शनों में भी कर्म की उन श्रवस्थाश्रों का वर्णन है। उनमें बध्यमान कर्म को 'क्रियमाय', सत्कर्म को 'संचित' श्रीर उदयमान कर्म को 'प्रारब्ध', कहा है। किन्तु जैनशास्त्र में शानवरणीय श्रादिरूप से कर्म का प्रतायस्थित स्था है

श्रीर इनके द्वारा संसारी श्रात्मा की श्रानुभवसिद्ध भिन्न-भिन्न श्रवस्थाओं का जैसा खुबासा किया गया है वैसा किसी भी जैनेतर दर्शन में नहीं है। पातख़लदर्शन में कर्म के जाति, श्रायु श्रीर भोग तीन तरह के विपाक बतलाए हैं, परन्तु जैन दर्शन में कर्म के संबन्ध में किये गये विचार के सामने वह वर्णन नाम मात्र का है।

श्रात्मा के साथ कम का बन्ध कैसे होता है ? किन-किन कारण से होता है ? किस कारण से कर्म में कैसी शक्ति पैटा होती है ? कर्म, अधिक से अधिक और कम से कम कितने समय तक आदमा के साथ लगा रह सकता है ? आदमा के साथ लगा हन्ना भी कर्म. कितने समय तक विपाक देने में श्रासमर्थ है ! विपाक का नियत समय भी बदला जा सकता है या नहीं ? यदि बदला जा सकता है तो उसके लिए कैसे आत्मपरिणाम आवश्यक हैं ? एक कर्म, अन्य कर्मरूप कब बन सकता है ? उसकी बन्धकालीन तीव्रमन्द शक्तियाँ किस प्रकार बदली जा सकती हैं ? पीछे से विपाक देनेवाला कर्म पहले ही कब श्रीर किस तरह भोगा जा सकता है ? कितना भी बलवान कर्म क्यों न हो, पर उसका विपाक शब श्रात्मिक परिणामों से कैसे रोक दिया जाता है ? कभी-कभी श्रात्मा के शतश: प्रयत्न करने पर भी कर्म, अपना विपाक विना भोगवाए नहीं छुटता ? आत्मा किस तरह कर्म का कर्ता श्रीर किस तरह भोका है ? इतना होने पर भी वस्तृत: श्रात्मा में कर्म का कर्तन्य श्रीर भोक्तत्व किस प्रकार नहीं है ? संक्लेशरूप परिशाम अपनी आकर्षण शक्ति से आत्मा पर एक प्रकार की सूक्ष्म रज का पटल किस तरह डाल देते हैं ? श्रात्मा वीर्य-शक्ति के श्राविर्माय के द्वारा इस सूक्ष्म रज के पटल को किस तरह उठा फेंक दैता है ? स्वभावत: शब खात्मा भी कर्म के प्रभाव से किस-किस प्रकार मलीन सा दीखता है ? श्रीर बाह्य हजारों श्रांवरणों के होने पर भी ब्रात्मा अपने शुद्ध स्वरूप से च्युत किस तरह नहीं होता है ? वह श्रपनी उत्क्रान्ति के समय पूर्ववद्ध तीव कर्मों को भी किस तरह हटा देता है ? वह अपने वर्त्तमान परमात्मभाव को देखने के लिए जिस समय उत्सक होता है उस समय उसके. और अन्तरायनत कर्म के बीच कैसा द्वन्द्व (युद्ध) होता है ? अन्त में वीर्य-वान ग्रात्वा किस प्रकार के परिणामों से बलवान कमों को कमजोर करके ग्रापने प्रगति-मार्ग को निष्कराटक करता है ? श्रात्म-मन्दिर में वर्तमान परमात्मदेव का साज्ञात्कार कराने में सहायक परिग्णाम, जिन्हें 'ऋपूर्वकरण' तथा 'ऋनिवृत्तिकरण' कहते हैं, उनका क्या स्वरूप है ? जीव श्रपनी शुद्ध परिणाम-तरगमाला के वैद्यतिक यन्त्र से कर्म के पहाड़ों को किस कदर चूर-चूर कर डालता है ? कभी-कभी गुलांट खाकर कर्म ही, जो कुछ देर के लिए दने होते हैं, वे ही प्रगतिशील आतम को किस तरह नीचे पटक देते हैं ? कौन-कौन कर्म, बन्ध की व उदय की अपेद्धा आपस में विरोधी हैं ? किस कर्म का बन्ध किस अवस्था में अवस्थममावी और किस अवस्था में अनियत है ? किस कर्म का विपाक किस हालत तक नियत और किस हालत में अनियत है ? आत्मसंबद्ध अतीन्द्रिय कर्मराज किस प्रकार की आकर्षण शक्ति से स्थूल पुद्गलों को खींचा करता है और उनके द्वारा शरीर, मन, यूक्ष्मशरीर आदि का निर्माण किया करता है ? हस्यादि संख्यातीत प्रक्ष, जो कर्म से संबन्ध रखते हैं, उनका सयुक्तिक, विस्तृत व विशद खुलासा जैन कर्मसाहित्य के सिवाय अन्य किसी भी दर्शन के साहित्य से नहीं किया जा सकता। यही कर्म नत्व के निषय में जैनदर्शन की विशेषता है।

# 'कर्मविपाक' ग्रन्थ का परिचय

संसार में जितने प्रतिष्ठित सम्प्रदाय ( धर्मसंस्थाएँ ) हैं उन सबका साहित्य दो विभागों में भिभाजित है—(१। तत्त्वज्ञान श्रौर (२) श्राचार व क्रिया।

ये दोनों विभाग एक दूसरे से विलकुल ही श्रालग नहीं हैं। उनका संबन्ध वैसा ही है जेसा शारीर में नेत्र श्रीर हाथ-पैर श्रादि श्रान्य श्रावयवों का। जैन-सम्प्रदाय का साहित्य भी तत्त्वज्ञान श्रीर श्राचार इन दोनों विभागों में बँटा हुश्रा है। यह प्रत्य पहले विभाग से संबन्ध रखता है, श्रार्थात् इसमें विधिनिपेधात्मक क्रिया का वर्णन नहीं है, किन्तु इसमें वर्णन है तत्त्व का। यो जैनदर्शन में श्रानेक तत्त्वों पर विविध दृष्टि से विचार किया है पर इस प्रत्य में उन सब का वर्णन नहीं है। इसमें प्रधानतया कर्मतत्त्व का वर्णन है। श्रात्मवादी सभी दर्शन किसी न किसी रूप में कर्म को मानते ही हैं, पर जैन दर्शन इस संबन्ध में श्रापनी श्रासाधारण विशेषता रखता है श्रायवा यो कहिए कि कर्मतत्त्व के विचार प्रदेश में जैनदर्शन श्रापना सानी नहीं रखता, इसलिए इस प्रत्य को जैनदर्शन की विशेषता का या जैन दर्शन के विचारणीय तत्त्व का प्रत्य कहना उचित है।

#### विशेष परिचय--

इस प्रन्थ का अधिक परिचय करने के लिए इसके नाम, विषय, वर्णनकम, रचना का मूलाधार, परिमाण, भाषा, कर्ता आदि बातों की श्रोर ध्यान देना जरूरी है।

नाम—इस प्रन्थ के 'कर्मविपाक' श्रीर 'प्रथम कर्मग्रन्थ' इन दो नामों में से पहला नाम तो विपयानुरूप है तथा उसका उल्लेख स्वयं ग्रन्थकार ने श्राटि में 'कम्मिविवागं समासत्रो बुच्छें तथा अन्त में 'इन्न कम्मिविवागोऽयं' इस कथन से स्पष्ट ही कर दिया है। परन्तु दूसरे नाम का उल्लेख कहीं भी नहीं किया है। वह नाम केवल इसलिए प्रचलित हो गया है कि कर्मस्तव आदि अन्य कर्मविषयक अन्यों से यह पहला है; इसके विना पढ़ें कर्मस्तव आदि अगले प्रकरणों में प्रवेश रहीं नहीं हो सकता। पिछला नाम इतना प्रसिद्ध है कि पढ़ने-पढ़ाने वाले तथा अन्य लोग प्रायः उसी नाम से व्यवहार करते हैं। 'पहला कर्मप्रन्य', इस प्रचलित नाम से मूल नाम यहाँ तक अपसिद्ध सा हो गया है कि कर्मविपाक कहने से बहुत से लोग कहनेवाले का आश्य ही नहीं समकते। यह बात इस प्रकरण के विषय में ही नहीं, बल्क कर्मस्तव आदि अप्रिम प्रकरणों के विषय में भी बराबर लागू पड़ती है। अर्थात् कर्मस्तव, बन्धस्वामित्व, पड़शीतिक, शतक और सप्ततिका कहने से कमशः दूसरे, तीसरे, चौथे, पाँचवें और छठ्ठे प्रकरण का मतलब बहुत कम लोग समर्केंगे; परन्तु दूसरा. तीसरा, चौथा, पाँचवाँ और छठ्ठा कर्मप्रन्थ कहने से सब लोग कहनेवाले का भाव समक्ष लेंगे।

विषय - इस प्रनथ का विषय कर्मतत्त्व है, पर इसमें कर्म से संबन्ध रखने वाली अपनेक बातों पर विचार न करके प्रकृति-श्रंश पर ही प्रधानतया विचार किया है, अर्थात् कर्म की सब प्रकृतियों का विपाक है। इसमें मुख्यतया वर्णन किया गया है। इसी अपिप्राय से इसका नाम भी 'कर्मविपाक' रक्खा गया है।

वर्णन कम — इस प्रन्थ में सबसे पहले यह दिलाया है कि कर्मनन्ध स्वाम्माविक नहीं, किन्तु सहेतुक है। इसके बाद कर्म का स्वरूप परिपूर्ण बताने के लिए उसे चार ग्रंशों में विभाजित किया है—(१) प्रकृति, (२) स्थिति, (३) रस ग्रौर (४) प्रदेश। इसके बाद ग्राट प्रकृतियों के नाम ग्रीर उनके उत्तर मेदों की संख्या बताई गई है। ग्रनन्तर ज्ञानावरणीयकर्म के स्वरूप को दृष्टान्त, कार्य ग्रौर कारण द्वारा दिललाने के लिए प्रारम्भ में प्रन्यकार ने ज्ञान का निरूपण किया है। ज्ञान के पाँच मेदों को ग्रौर उनके ग्र्यान्तर मेदों को संबंप में, परन्तु तत्वरूप से दिलाया है। ज्ञान का निरूपण करके उसके ग्रावरणमृत्त कर्म का हृष्टान्त द्वारा उद्यादन (खुलासा) किया है। ग्रानन्तर दर्शनावरण कर्म को हृष्टान्त द्वारा समक्षाया है। पीट्रे उसके मेदों को दिललाते हुए दर्शन शब्द का ग्रार्च वतलाया है।

दर्शनावरणीय कर्म के भेदों में पाँच प्रकार की निद्राश्चों का सर्वानुभवसिब्द स्वरूप, संचेप में, पर बढ़ी मनोरंजकता से वर्णन किया है। इसके बाद कम से सुख-दु:खजनक वेदनीयकर्म, सिद्धश्वास ख़ौर सच्चारित्र के प्रतिबन्धक मोहनीयकर्म, अव्य जीवन के बरोधी आयुकर्म, गित, जाति आदि अनेक अवस्थाओं के जनक नामकर्म उश्व-नीचानेत्रजनक गोत्रकर्म और लाम आदि में क्कावट करनेवाले अन्तराय कर्म का तथा उन प्रत्येक कर्म के मेदों का थोड़े में, किन्तु अनुभवसिद्ध वर्णन किया है। अन्त में प्रत्येक कर्म के कारण को दिखाकर प्रन्थ समाप्त किया है। इस प्रकार इस प्रन्थ का प्रधान विषय कर्म का विपाक है, तथापि प्रसंगवश इसमें जो कुछ कहा गया है उस सबको संदोप में पाँच विभागों में बाँट सकते हैं—

(१) प्रत्येक कर्म के प्रकृति आर्दि चार आरंशों का कथन, (२) कर्म की मूल तथा उत्तर प्रकृतियाँ, (३) पाँच प्रकार के ज्ञान और चार प्रकार के दंर्शन का वर्णन, (४) सब प्रकृतियाँ का दृष्टान्त पूर्वक कार्य-कथन, (५) सब प्रकृतियाँ के कारण का कथन।

श्चाधार-यों तो यह प्रन्थ कर्मप्रकृति, पञ्चसंप्रह श्चादि प्राचीनतर प्रन्थों के श्राधार पर रचा गया है परन्तु इसका साह्मात् श्राधार प्राचीन कर्मविपाक है जो श्री गर्ग ऋषि का बनाया हुन्ना है। प्राचीन कर्मग्रन्थ १६६ गाथावमाण होने से पहले पहल कर्मशास्त्र में प्रवेश करनेवालों के लिए बहुत विस्तृत हो जाता है. इसलिए उसका संत्रेप केवल ६१ गाथात्रों में कर दिया गया है। इतना संत्रेप होने पर भी इसमें प्राचीन कर्मविपाक की खास व तात्विक बात कोई भी नहीं छुटी है। इतना ही नहीं. बल्कि संत्रेप करने में ग्रन्थकार ने यहाँ तक ध्यान रखा है कि कळ श्रति उपयोगी नवीन विषय, जिनका वर्णन प्राचीन कर्मविपाक में नहीं है उन्हें भी इस प्रन्थ में दाखिल कर दिया है। उदाहरणार्थ-श्रुतज्ञान के पर्याय श्रादि २० भेद तथा त्राठ कर्मप्रकृतियों के बन्ध के हेत, प्राचीन कर्मविपाक में नहीं हैं, पर उनका वर्णन इसमें है ! संद्येप करने में प्रन्थकार ने इस तत्व की श्रोर भी ध्यान रखा है कि जिस एक बात का वर्णन करने से श्रान्य बातें भी समानता के कारण सुगमता से समभी जा सकें वहाँ उस बात को ही बतलाना. श्चन्य को नहीं। इसी श्रभिपाय से, पाचीन कर्भविपाक में जैसे पत्येक मुल या उत्तर प्रकृति का विपाक दिखाया गया है वैसे इस ग्रन्थ में नहीं दिखाया है। परन्त आवश्यक वक्तव्य में कुछ भी कमी नहीं की गई है। इसी से इस ग्रन्थ का प्रचार सर्वसाधारण हो गया है। इसके पढ़नेवाले प्राचीन कर्मविपाक को बिना टीका-टिप्परण के ऋनायास ही समभ सकते हैं। यह ग्रन्थ संज्ञेपरूप होने से सब को मुख-पाठ करने में व याद रखने में बड़ी आसानी होती है। इसी से पाचीन कर्मविपाक के छप जाने पर भी इसकी चाह श्रीर माँग में कछ भी कमी नहीं हुई है। इस कर्मविपाक की श्रपेका प्राचीन कर्मविपाक बडा है सही. पर वह भी

उससे पुरातन प्रन्थ का संद्वेप ही है, यह बात उसकी ब्रादि में वर्तमान 'बोच्छं कन्मविवागं गुरूवहर्ट समासेण' इस वाक्य से स्पष्ट है।

भाषा— यह कर्मप्रन्थ तथा इसके आगो के अन्य सभी कर्मप्रन्यों का मूल प्राकृत भाषा में हैं। इनकी टीका संस्कृत में है। मूल गाथाएँ ऐसी सुगम भाषा में रची हुई हैं कि पढ़ने वालों को थोड़ा बहुत संस्कृत का बोध हो और उन्हें कुछ प्राकृत के नियम समभा दिये जाएँ तो वे मूल गाथाओं के ऊपर से ही विषय का परिज्ञान कर सकते हैं। संस्कृत टीका भी बड़ी विशद भाषा में खुलासे के साथ लिखी गई है जिससे जिज्ञासुआं को पढ़ने में बहुत सुगमता होती है।

### ग्रन्थकार की जीवनी

(१) समय—प्रस्तुत प्रत्य के कर्ता श्री देवेन्द्रस्रि का समय विक्रम की १३ वी शताब्दी का स्रत्य श्रीर चौदहवीं शताब्दी का स्रारम्भ है। उनका स्वर्गवास विक सं० १३३७ में हुआ ऐसा उल्लेख गुर्वावली में श्रेष्ट है परन्तु उनके जन्म, दीज्ञा, स्रिपद आदि के समय का उल्लेख कहीं नहीं मिलता; तथार्ष यह जान पड़ता है कि १२८५ में श्री जगचन्द्रस्रि ने तपागच्छ की स्थापना की, तब वे दीच्चित होंगे। क्योंकि गच्छस्थापना के बाद श्रीजगचन्द्रस्रि के द्वारा ही श्रीदेवेन्द्रस्रि और श्री विजयचन्द्रस्रि को स्रिपद दिए जाने का वर्णन गुर्वावली में है। यह तो मानना ही पड़रा है कि स्रिपद प्रहण करने के समय, श्री देवेन्द्रस्रि वय, विद्या और संयम से स्थ.वर होंगे। अन्यथा इतने गुक्तर पद का और खास करके नवीन प्रतिष्ठित किये गए तपागच्छ के नायकत्व का भार वे कैसे सम्हाल सकते ?

उनका सूरिपद वि० सं० १२८५ के बाद हुआ। सूरिपद का समय श्रनुमान वि० सं० १३०० मान लिया जाए, तव भी यह कहा जा सकता है कि तपागच्छ, की स्थापना के समय वे नवदी जित होंगे। उनकी कुल उम्र ५० या ५२ वर्ष की मान ली जाए तो यह सिद्ध है कि वि० सं० १२७५ के लगभग उनका जन्म हुआ होगा। वि० सं० १३०२ में उन्होंने उच्जियनी में श्रेष्ठियर जिनचन्द्र के पुत्र वीरायवल को दीजा दी, जो आगो विद्यानन्द्र सि के नाम से विख्यात हुए। उस समय देवेन्द्र सूरि की उम्र २५-२७ वर्ष की मान ली जाए तव भी उक्त अनुमान की—१२७५ के लगभग जन्म होने की—पृष्टि होती है। अस्तु; जन्म का, दीचा का तथा सूरिपद का समय निश्चित न होने पर भी इस बात में कोई संदेह नहीं

१ देखो श्लोक १७४।

२ देखो स्होक १०७।

है कि वे विक्रम की १३ वीं शताब्दी के ऋन्त में तथा चौदहवीं शताब्दी के ऋारम्भ में ऋपने ऋस्तित्व से भारतवर्ष की, ऋौर खासकर गुजरात तथा मालवा की शोभा बढ़ा रहे थे।

- (२) जन्मभूमि, जाति श्रादि—श्री देवेन्द्रस्रिका जन्म किस देश में, किस जाति श्रीर किस परिवार में हुश्रा इसका कोई प्रमाण श्रव तक नहीं मिला। गुर्वावली में उनके जीवन का कृतान्त है, पर वह बहुत संदिस है। उसमें स्रिपद ग्रहण करने के बाद की बातों का उल्लेख है, श्रव्य बातों का नहीं। इसलिए उसके श्राधार पर उनके जीवन के संबन्ध में जहाँ कहीं उल्लेख हुश्रा है वह श्रध्रा ही है। तथापि गुजरात श्रीर मालवा में उनका श्रिथक विहार, इस श्रवुमान की सूचना कर सकता है कि वे गुजरात या मालवा में से किसी देश में जन्मे होंगे। उनकी जाति श्रीर माता-पिता के संबन्ध में तो साधन के श्रमाव से किसी प्रकार के श्रवुमान को श्रवकाश ही नहीं है।
- (१) विद्वत्ता स्रोर चारित्रतत्परता— श्री देवेन्द्रसूरिजी जैनशास्त्र के पूरे विद्वान् ये इसमें तो कोई सन्देह ही नहीं, क्योंकि इस बात की गवाही उनके प्रन्थ ही दे रहे हैं। श्रव तक उनका वनाया हुआ ऐसा कोई प्रन्थ देखने में नहीं श्राया जिसमें कि उन्होंने स्वतन्त्र भाव से पड्द्र्शन पर श्रपने विचार प्रकट किये हीं; परन्तु गुवांवलो के वर्णन से पता चलता है कि वे षड्द्र्शन के मार्मिक विद्वान् ये श्रीर इसी से मन्त्रीश्वर वस्तुपाल तथा श्रन्य-श्रन्य विद्वान् उनके व्याख्यान में श्राया करते थे। यह कोई नियम नहीं है कि जो जिस विपय का परिडत हो वह उस पर प्रन्य लिखे ही, कई कारणों से ऐसा नहीं भी हो सकता। परन्तु श्री देवेन्द्र-सूरि का जैनागमविपयक ज्ञान हृदयस्पर्शों था यह बात श्रसन्दिग्ध है। उन्होंने पाँच कर्मप्रन्य—जो नवीन कर्मप्रन्य के नाम से प्रसिद्ध हैं (श्रीर जिनमें से यह पहला हैं) स्टीक रचे हैं। टीका इतनी विशद श्रीर सप्रमाण है कि उसे देखने के बाद प्राचीन कर्मप्रन्य या उसकी टीकाएँ देखने की जिज्ञासा एक तरह से शान्त हो जाती हैं। उनके संस्कृत तथा प्राकृत भाषा में रचे हुए श्रनेक प्रन्थ इस बात की स्पष्ट सूचना करते हैं कि वे संस्कृत तथा प्राकृत भाषा के प्रखर परिडत थे।

श्री देवेन्द्रस्रि केवल विद्वान् ही न थे किन्तु वे चारित्रधर्म में बड़े हुदू थे। इसके प्रमाण में इतना ही कहना पर्याप्त है कि उस समय कियाशिथिलता को देखकर श्री जगबन्द्रसूरि ने बड़े पुरुषार्थ ह्यौर निःसीम त्याग से, जो क्रियोद्धार किया था उसका निर्वाह श्री देवेन्द्रसूरि ने ही किया। यद्यपि श्री जगबन्द्रसूरि ने

१ देखो स्रोक १०७ से आगे।

श्री देवेन्द्रस्रि तथा श्री विजयचन्द्रस्रि दोनों को श्राचार्यपद पर प्रतिष्ठित किया था, तथापि गुरु के श्रारम्भ किये हुए कियोद्धार के दुर्घर कार्य को श्री देवेन्द्रस्रि ही सम्हाल सके। तत्कालीन शिथिलाचार्यों का प्रभाव उन पर कुछ भी नहीं पड़ा। इससे उलटा श्री विजयचन्द्रस्रि, विद्वान् होने पर भी प्रभाद के चँगुल में फँस गए और शिथिलाचारी हुए । अपने सहचारी को शिथिल देख, समम्काने पर भी उनके न सम्मक्ते से श्रन्त में श्रीदेवेन्द्रस्रि ने श्रपनी क्रियाचचि के कारण उनसे श्रालग होना पसंद किया। इससे यह बात साफ प्रमाणित होती है कि वे वह हम मन के श्रीर गुरुमक्त थे। उनका हृदय ऐसा संस्कारी था कि उसमें गुण का प्रतिविग्व तो शीघ पड़ जाता था पर दोष का नहीं; क्योंकि दसवीं, ग्यारहवीं, बारहवीं श्रीर तेरहवीं शताब्दी में जो श्वेताम्बर तथा दिगम्बर संप्रदाय के श्रनेक श्रसाधारण विद्वान् हुए, उनकी विदता, प्रन्थिनर्माण्यद्रता श्रीर चारित्रिययता श्रादि गुणों का प्रभाव तो श्री देवेन्द्रस्रि के हृदय पर पड़ा, ' परन्तु उस समय जो श्रनेक शिथिलाचारी थे, उनका श्रसर इन पर कछ भी नहीं पड़ा।

श्री देवेन्द्रसूरि के शुद्धिकयापत्तपाती होने से श्रमेक मुमुद्ध, जो कल्याणार्थी व संविग्न-पाद्धिक थे वे श्राकर उनसे मिल गए थे। इस प्रकार उन्होंने ज्ञान के समान चारित्र को भी स्थिर रखने व उन्नत करने में श्रपनी शक्ति का उपयोग किया था।

(४) गुरु — श्री देवेन्द्रस्रि के गुरु ये श्रीजगबन्द्रस्रि जिन्होंने श्री देवमद्र उपाध्याय की मदद से कियोद्धार का कार्य झारम्भ किया था। इस कार्य में उन्होंने ऋपनी ऋसाधारण त्यागृहत्ति दिलाकर ऋौरों के लिए छादर्श उपस्थित किया था। उन्होंने झाजन्म झायंविल ब्रत का नियम लेकर घी, दूध झादि के लिए जैन-शास्त्र में व्यवहार किये गए विकृति शब्द को यथार्थ सिद्ध किया। इसी कठिन तपस्या के कारण बड़गच्छ, का त्यागच्छ,' नाम हुझा छौर वे तपागच्छ, के खादि स्त्रधार कहलाए। मन्त्रीश्वर वस्तुवाल ने गच्छ परिवर्तन के

१ देखो गुर्वावली पद्य १२२ से उनका जीवनकृत ।

२ उदाहरणार्थ—श्री गर्गऋषि, जो दसवीं शताब्दी में हुए, उनके कर्मविषाक का संद्येष इन्होंने किया । श्री नेामेचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती, जो ग्यारहवीं शताब्दी में हुए, उनके रचित गोम्मटसार से श्रुतज्ञान के पदशुतादि बीस मेद पहले कर्म शन्य में दाखिल किये जो श्वेताम्बरीय श्रन्य मंथों में श्रव तक देखने में नहीं श्राए । श्री मलयगिरिसूरि, जो बारहवीं शताब्दी में हुए, उनके मंथ के तो वाक्य के बाक्य इनकी बनाई टीका श्रादि में हासगोचर होते हैं।

समय श्री जगच्चन्द्रस्रीश्वर की बहुत श्रचौंपूजा की । श्री जगच्चन्द्रस्रि तपस्वी ही न ये किन्तु वे प्रतिभाशाली भी थे, क्योंकि गुर्वावली में यह वर्षन है कि उन्होंने चित्तौड़ की राजधानी श्रघाट (श्रहड़ ) नगर में बत्तीस दिगम्बर-वादियों के साय वाद किया था श्रीर उसमें वे हीरे के समान श्रमेद्य रहे थे । इस कारण चित्तौड़-नरेश की श्रोर से उनको 'हीरला' की पदवी १ मिली थी । उनकी कठिन तपस्या, ग्रुद्ध बुद्धि श्रीर निरवद्य चारित्र के लिए यही प्रमाण वस है कि उनके स्थापित किये हुए तपागच्छ के पाट पर श्राज तक २ ऐसे विद्वान्, कियातत्पर श्रीर शासन प्रभावक श्राचार्य्य वरावर होते श्राए हैं कि जिनके सामने बादशाहों ने, हिन्द नरपतियों ने श्रीर बड़े-बड़े विद्वानों ने सिर मुक्ताया है ।

- (५) परिचार—श्री देवेन्द्रसूरि का परिवार कितना बड़ा था इसका स्पष्ट खुलासा तो कहीं देखने में नहीं श्राया, पर इतना लिखा मिलता है कि अनेक संविम्न मुनि, उनके आश्रित थे। उगुवांवली में उनके दो शिष्य—श्री विद्यानन्द और श्री धर्मकीर्ति—का उल्लेख है। ये दोनों भाई थे। 'विद्यानन्द' नाम, सूरिपद के पीछे का है। इन्होंने 'विद्यानन्द' नाम का व्याकरण बनाया है। धर्मकीर्ति उपाय्याय, जो सूरिपद लेने के बाद 'धर्मघोष' नाम से प्रसिद्ध हुए, उन्होंने भी कुछ ग्रंथ रचे हैं। ये दोनों शिष्य, अन्य शास्त्रों के अतिरिक्त जैन-शास्त्र के अच्छे विद्यान् थे। इसका प्रमाण, उनके गुरु श्री देवेन्द्रसूरि की कमंग्रन्थ की वृत्ति के अन्तिम पद्य से मिलता है। उन्होंने लिखा है कि 'मेरी बनाई हुई इस टीका को श्री विद्यानन्द और श्री धर्मकीर्त्ति, दोनों विद्यानों ने शोधा है।' इन दोनों का विस्तत कृतान्त जैनतत्त्वादर्श के बारहवें परिच्छेद में दिया है।
- (६) प्रन्थ—श्री देवेन्द्रस्रि के कुछ प्रंथ जिनका हाल मालूम हुआ है उनके नाम नीचे लिखे जाते हैं—
- १ श्राद्धदिनकृत्य सूत्रवृत्ति, २ सटीक पाँच नवीन कर्मग्रंथ, ३ सिद्धपंचाशिका सूत्रवृत्ति, ४ धर्मरत्नवृत्ति, ५ सुदर्शन चरित्र, ६ चैत्यवंदनादि भाष्यत्रय, ७ वंदा-रुवृत्ति, ८ सिरिउसहबद्धमाण प्रमुख स्तवन, ६ सिद्धदरिष्डका, १० सारवृत्तिदशा।

इनमें से प्रायः बहुत से प्रन्थ जैनधर्म प्रसारक सभा भावनगर, श्रात्मानन्द सभा भावनगर, देवचंद लालभाई पुस्तकोद्धार फराड सूरत की श्रोर से छुप चुके हैं। ई० १६२१] [ कर्मावपाक की प्रस्तावना

१ यह सब जानने के लिए देखो गुर्वावली पद्य ८८ से आगो।

२ यथा श्री हीरविजयसूरि, श्रीमद् न्यायविशारद महामहोपाध्याय यशोविजय-गणि, श्रीमद् न्यायाम्भोनिधि विजयानन्दसूरि, श्रादि ।

३ देखो, पद्य १५३ में ब्रागे।

# 'कर्मस्तव'

#### प्रन्थ रचना का उद्देश्य

'कर्म विपाक' नामक प्रथम कर्मग्रन्थ में कर्म की मूल तथा उत्तर प्रकृतियाँ का वर्णन किया गया है। उसमें बन्ध योग्य, उदय-उदीरणा-योग्य श्रीर सत्ता योग्य प्रकृतियों की जुदी-जुदी संख्या भी दिखलाई गई है। श्रव उन प्रकृतियों के बन्ध की, उदय-उदीरणा की श्रीर सत्ता की योग्यता को दिखाने की श्रावश्यकता है। सो इसी त्रावश्यकता को पूरा करने के उद्देश्य से इस दूसरे कर्म ग्रन्थ की रचना हुई है।

## विषय-वर्णन-शैली

संसारी जीव गिनती में श्रनन्त हैं। इसलिए उनमें से एक व्यक्ति का निर्देश करके उन सब की बन्धादि संबन्धी योग्यता को दिखाना श्रसंभव है। इसके श्चातिरिक्त एक व्यक्ति में बन्धादि संबन्धी योग्यता भी सदा एक सी नहीं रहती: क्योंकि परिणाम व विचार के बदलते रहने के कारण बन्धादि विषयक योग्यता भी पति समय बदला करती है। अतएव आत्मदर्शी शास्त्रकारों ने देहधारी जीवों के १४ वर्ग किये हैं । यह वर्गीकरण, उनकी श्राम्यन्तर ग्राह्म की उत्क्रान्ति-क्रावकान्ति के ब्राधार पर किया गया है। इसी वर्गाकरण को शास्त्रीय परिभाषा में गणस्थान-क्रम कहते हैं। गुणस्थान का यह क्रम ऐसा है कि जिससे १४ विभागों में सभी देहधारी जीवों का समावेश हो जाता है जिससे कि अनन्त देहधारियों की बन्धादि संबन्धी योग्यता को १४ विभागों के द्वारा बतलाना सहज हो जाता है ऋौर एक जीव-व्यक्ति की योग्यता--जो प्रति समय बदला करती है-- उसका भी प्रदर्शन किसी न किसी विभाग द्वारा किया जा सकता है। संसारी जीवों की श्रान्तरिक शुद्धि के तरतमभाव की पूरी वैज्ञानिक जाँच करके गुग्-स्थान क्रम की रचना की गई है। इससे यह बतलाना या समकता सरल हो गया है कि श्रमक प्रकार की श्रान्तरिक श्रश्राद्धि या श्राद्धिवाला जीव, इतनी ही प्रकृतियों के बन्ध का, उदय-उदीरणा का स्त्रीर सत्ता का स्त्रधिकारी हो सकता है। इस कर्म ग्रन्थ में उक्त गुण्स्थान क्रम के आधार से ही जीवों की बन्धादि-संबंधी योग्यता को बतलाया है। यही इस प्रन्य की विषय-वर्णन-शैली है।

#### विषय-विभाग

इस ग्रंथ के विषय के मुख्य चार विभाग हैं—(१) बन्धाधिकार, (२) उदया-धिकार, (३) उदीरणाधिकार श्रौर (४) सत्ताधिकार।

बन्धाधिकार में गुणस्थान-कम को लेकर प्रत्येक गुणस्थान-वर्ती जीवों की बन्ध योग्यता को दिखाया है। इसी प्रकार उदयाधिकार में, उनकी उदय-संबन्धी योग्यता को, उदीरणाधिकार में उदीरणा संबन्धी योग्यता को ख्रौर सत्ताधिकार में सत्ता संबन्धी योग्यता को दिखाया है। उक्त चार ऋधिकारों की घटना जिस बस्तु पर की गई है, इस वस्तु—गुणस्थान-कम का नाम निर्देश भी ग्रन्थ के ऋग्रम्भ में ही कर दिया गया है। ख्रत्यत्व, इस ग्रन्थ का विषय, पाँच भागों में विभाजित हो गया है। सबसे पहले, गुणस्थान-कम का निर्देश ख्रौर पीछे, कमशः पूर्वोक्त चार ऋधिकारी।

## 'कर्मस्तव' नाम रखने का अभिप्राय

श्राप्यात्मिक विद्वानों की दृष्टि, सभी प्रवृतियों में श्रात्मा की श्रोर रहती है। वे, करें कुछ भी पर उस समय श्रपने सामने एक ऐसा श्रादर्श उपस्थित किये होते हैं कि जिससे उनकी श्राप्यात्मिक महत्त्वाभिलाषा पर जगत के श्राकर्षण का कुछ भी श्रसर नहीं होता। उन लोगों का श्रटल विश्वास है कि 'ठीक-ठीक लिखत दिशा की श्रोर जो जहाज चलता है वह, बहुत कर विष्न-बाधाश्रों का शिकार नहीं होता।' यह विश्वास, कर्मग्रन्थ के रचिता श्राचार्य में भी था इससे उन्होंने ग्रन्थ-रचना विपयक प्रवृत्ति के समय भी महान श्रादर्श को श्रपनी नजर के सामने रखना चाहा। ग्रन्थकार की दृष्टि में श्रादर्श ये भगवान महावीर। भगवान महावीर के जिस कर्मज्ञय रूप श्रसाधारण गुण पर ग्रन्थकार मुख हुए ये उस गुण को उन्होंने श्रपनी कृति द्वारा दर्शाना चाहा। इसलिए प्रस्तुत ग्रन्थ की रचना उन्होंने श्रपने श्रादर्श भगवान महावीर की खुति के बहाने से की है। इस ग्रन्थ में मुख्य वर्णन, कर्म के बन्धादि का है, पर वह किया गया है स्तुति के बहाने से। श्रतएव, प्रस्तुत ग्रन्थ का श्रथांनुरूप नाम कर्मस्त्व रखा गया है स्तुत के वहाने से। श्रतएव, प्रस्तुत ग्रन्थ का श्रथांनुरूप नाम कर्मस्त्व रखा गया है।

इस प्रन्थ की रचना 'प्राचीन कर्मस्तव' नामक दूसरे कर्म प्रन्थ के आधार पर हुई है। उसका श्रीर इसका विषय एक ही है। मेद इतना ही है कि इसका परिमाण प्राचीन प्रन्थ से श्रह्प है। प्राचीन में ५५ गाथाएँ हैं, पर इसमें ३४। जो बात प्राचीन में कुछ विस्तार से कही है उसे इसमें परिमित राब्दों के द्वारा कह दिया है। यदापि व्यवहार में प्राचीन कर्मप्रन्थ का नाम 'कर्मस्तव' है, पर उसके ब्रारम्भ की गाया से स्पष्ट जान पड़ता है कि उसका श्रसली नाम, 'बन्बोदयसत्त्वयुक्तस्तव' है। यथा---

> निमऊण जिणवरिंदे तिहुयणवरनाणदंसणपईवे । वंधुदयसंतजुनं वोच्छामि थयं निसामेह ॥१॥

प्राचीन के आधार से बनाए गए इस कर्मग्रन्थ का 'कर्मस्तव' नाम कर्ता ने इस प्रनथ के किसी भाग में उल्लिखित नहीं किया है, तथापि इसका 'कर्मस्तव' नाम होने में कोई संदेह नहीं है। क्योंकि इसी ग्रन्थ के कर्ता श्री देवेन्द्रसरि ने ऋपने रचे तीसरे कर्मग्रन्थ के ऋन्त में 'नेयं कम्मत्थयं सोउं' इस श्रंश से उस नाम का कथन कर ही दिया है। स्तव शब्द के पूर्व में 'बन्धोदय-सत्त्व' या 'कर्म' कोई भी शब्द रखा जाए, मतलब एक ही है। परन्तु इस जगह इसकी चर्चा, केवल इसलिए की गई है कि प्राचीन दूसरे कर्म प्रनथ के श्रीर गोम्मटसार के दसरे प्रकरण के नाम में कुछ भी फरक नहीं है। यह नाम की एकता, श्वेताम्बर-दिगम्बर श्राचार्यों के ग्रन्थ-रचना विषयक पारस्परिक श्रनुकरण का पूरा प्रमाण है। यह बात ध्यान देने योग्य है कि नाम सर्वदा समान होने पर भी गोम्मटसार में तो 'स्तव' शब्द की व्याख्या बिलकल विलक्तण है, पर प्राचीन दितीय कर्मग्रन्थ में तथा उसकी टीका में 'स्तव' शब्द के उस विलवाण श्चर्य की कुछ भी सूचना नहीं है। इससे यह जान पड़ता है कि यदि गोम्मटसार के बन्धोदयसत्त्वयुक्त नाम का त्राश्रय लेकर प्राचीन द्वितीय कर्मप्रनथ का वह नाम रखा गया होता तो उसका विलवण ऋर्थ भी इसमें स्थान पाता । इससे यह कहना पड़ता है कि प्राचीन द्वितीय कर्मग्रन्थ की रचना गोम्मटसार से पूर्व हुई होगी । गोम्मटसार की रचना का समय विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी जतलाया जाता है-प्राचीन दितीय कर्मग्रन्थ की रचना का समय तथा उसके कर्ता का नाम त्रादि ज्ञात नहीं । परन्त उसकी टीका करने वाले 'श्री गोविन्दाचार्य' हैं जो श्री देवनाग के शिष्य थे। श्री गोविंदाचार्य का समय भी संदेह की तह में छिपा है पर उनकी बनाई हुई टीका की प्रति—जो वि॰ सं॰ १२७७ में ताडपत्र पर लिखी हुई है---मिलती है। इससे यह निश्चित है कि उनका समय, वि॰ सं॰ १२७७ से पहले होना चाहिए। यदि श्रनमान से टीकाकार का समय १२ वीं शताब्दी माना जाए तो भी यह अनुमान करने में कोई आपित नहीं कि मल द्वितीय कर्मग्रन्थ की रचना उससे सौ-दो सौ वर्ष पहले ही होनी चाहिए। इससे यह हो सकता है कि कदाचित उस द्वितीय कर्गप्रन्थ का ही नाम गोम्मटसार में लिया गया हो श्रौर स्वतंत्रता दिखाने के लिए 'स्तव' शब्द की व्याख्या विलक्क बदल दी गई हो । अस्त, इस विषय में कुछ भी निश्चित करना साइस है। यह

अनुमान सुष्टि, वर्तमान लेखकों की शैली का अनुकरण मात्र है। इस नवीन द्वितीय कर्मग्रन्थ के प्रणेता श्री देवेन्द्रसूरि का समय आदि पहले कर्मग्रन्थ की प्रस्ता-वना से जान लेना।

गोम्मटसार में 'स्तव' शब्द का सांकेतिक अर्थ

इस कर्मप्रन्य में गुण्स्यान को लेकर बन्ध, उद्यं, उदीरणा श्रीर सत्ता का विचार किया है वैसे ही गोम्मटसार में किया है। इस कर्मप्रन्य का नाम तो 'कर्म-स्तव' है पर गोम्मटसार के उस प्रकरण का नाम 'बन्धोदयसत्त्व—युक्त—स्तव' जो 'बन्धुदयसत्त्व—तुं श्रोघादेसे थवं बोच्छुं' इस कथन से सिद्ध है (गो॰ कर्म॰ गा॰ ७६)। दोनों नामों में कोई विशेष श्रन्तर नहीं है। क्योंकि कर्मस्तव में जो 'कर्म' शब्द है उसी की जगह 'बंधोदयसत्त्वयुक्त' शब्द रखा गया है। परन्तु 'स्तव' शब्द दोनों नामों में समान होने पर भी, उसके श्रर्थ में विलकुल भिन्नता है। 'कर्मस्तव' में 'स्तव' शब्द का मतलब स्तुति से हैं जो सर्वत्र प्रसिद्ध ही है पर गोम्मटसार में 'स्तव' शब्द का स्तुति श्रर्थ न करके खास सांकेतिक किया गया है। इसी प्रकार उसमें 'स्तुति' शब्द का भी पारभाषिक श्रर्थ किया है जो श्रीर कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता। जैसे—

सयलंगेक्कंगेक्कंगहियार सिवत्थरं ससंखेवं । वरणणसत्थं थयथुइधम्मकहा होइ णियमेण ॥ —गो० कर्म० गा० ८८

श्रर्थात् किसी विषय के समस्त श्रंगों का विस्तार या संच्रेप से वर्णन करने वाला शास्त्र 'स्तव' कहलाता है, एक श्रंग का विस्तार या संच्रेप से वर्णन करनेवाला शास्त्र 'स्तुति' श्रीर एक श्रंग के किसी श्रधिकार का वर्णन जिसमें है वह शास्त्र 'धर्म-कथा' कहता है।

इस प्रकार विषय श्रौर नामकरण दोनों तुल्यप्राय होने पर भी नामार्थ में जो भेद पाया जाता है, वह संप्रदाय-भेद तथा ग्रन्थ-रचना-संबंधी देश-काल के भेद का परिणाम जान पड़ता है।

## गुणस्थान का संज्ञिप्त सामान्य-स्वरूप

श्रात्मा की श्रवस्था किसी समय श्रशानपूर्ण होती है। वह श्रवस्था सबसे प्रथम होने के कारण निकृष्ट है। उस श्रवस्था से श्रात्मा श्रपने स्वामाविक चेतना, चारित्र श्रादि गुणों के विकास की बदौलत निकलता है और धीरे-धीरे उन शक्तियों के विकास के श्रनुसार उल्लान्ति करता हुआ विकास की पूर्णकला—श्रंतिम हद को पहुँच जाता है। पहली निकृष्ट श्रवस्था से

निकलकर विकास की ऋाखिरी भूमि को पाना ही ऋात्मा का परम साध्य है। इस परम साध्य की सिद्धि होने तक आतमा को एक के बाद दूसरी, दूसरी के बाद तीसरी ऐसी क्रमिक अनेक अवस्थाओं में से गुजरना पड़ता है। इन्हीं अवस्थात्रों की श्रेणी को 'विकास कम' या 'उत्क्रांति मार्ग' कहते हैं: और जैन-शास्त्रीय परिभाषा में उसे 'गुणस्थान-कम' कहते हैं । इस विकास-कम के समय डोनेवाली श्रात्मा की भिन्न-भिन्न श्रवस्थाश्रों का संत्रेप १४ भागों में कर दिया है। ये १४ भाग गणस्थान के नाम से प्रसिद्ध हैं। दिगम्बर साहित्य में 'गुण-स्थान' ऋर्थ में संद्वेप, श्लोघ सामान्य श्लौर जीवसमास शब्दों का भी प्रयोग देखा जाता है। १४ गुणस्थानों में प्रथम की श्रपेद्धा दसरा, दसरे की श्रपेद्धा तीसरा---इस प्रकार पूर्वपूर्ववर्ती गुणस्थान की श्रपेचा पर-परवर्ती गणस्थानों में विकास की मात्रा अधिक रहती है। विकास की न्यूनाधिकता का निर्णय आ्रात्मिक स्थिरता की न्यनाधिकता पर श्रवलंबित है। स्थिरता, समाधि श्रंतर्द्धेष्ट, स्वभाव-रमण. स्वोन्मुखता-इन सब शब्दों का मतलब एक ही है। स्थिरता का तारतम्य दर्शन श्रीर चारित्र्य-शक्ति की शुद्धि के तारतम्य पर निर्भर है। दर्शन शक्ति का जितना अधिक विकास जितनी अधिक निर्मलता उतना ही अधिक आविभीव सिंदश्वास, सद्रुचि, सद्भिनत, सत्श्रदा या सत्याग्रह का समिकिए। दर्शन शक्ति के विकास के बाद चारित्र शक्ति के विकास का क्रम श्राता है। जितना जितना चारित्र-शक्ति का ऋधिक विकास उतना-उतना ऋधिक ऋाविभीव समा. संतोष, गाम्भीर्य, इन्द्रिय-जय श्रादि चारित्र गुणों का होता है । जैसे-जैसे दर्शन शक्ति व चारित्र शक्ति की विश्विद्ध बढती जाती है, तैसे-तैसे स्थिरता की मात्रा भी श्रिधिक-श्रिधिक होती जाती है। दर्शन-शक्ति व चारित्र-शक्ति की विशक्तिका बदना-घटना, उन शक्तियों के प्रतिबंधक ( रोकनेवाले ) संस्कारों की न्यनता-श्रिधिकता या मन्दता-तीवता पर श्रवलंबित है। प्रथम तीन गुण्स्थानों में दर्शन-शक्ति व चरित्र-शक्ति का विकास इसलिए नहीं होता कि उनमें उन शक्तियों के प्रति-बंधक संस्कारों की अधिकता या तीवता है। चतुर्थ आदि गुण स्थानों में वे ही प्रतिबन्धक संस्कार कम (मन्द) हो जाते हैं; इससे उन गुणस्थानों में शक्तियों का विकास श्रारम्भ हो जाता है।

इन प्रतिवन्धक (क्याय) संस्कारों के स्थूल दृष्टि से ४ विमाग किये हैं। ये विभाग उन काषायिक संस्कारों की विपाक शक्ति के तरतम-भाव पर आश्रित हैं। उनमें से पहला विभाग—जो दर्शन शक्ति का प्रतिवन्धक है—उसे दर्शनमोह तथा अनन्तानुबन्धी कहते हैं। शेष तीन विभाग चारित्र शक्ति के प्रतिवन्धक हैं। उनको यथाक्रम श्रुप्रत्याख्यानावरण, प्रत्याख्यानावरण और संस्वक्षन कहते

हैं। प्रथम विभाग की तीक्ता, न्यूनाधिक प्रमाण में तीन गुणस्थानों (भूमिकाक्रों)
तक रहती है। इससे पहले तीन गुणस्थानों में दर्शन-शक्ति के ऋविभाव का
सम्भव नहीं होता। कषाय के उक्त प्रथम विभाग की ऋल्पता, मन्दता या ऋभाव
होते ही दर्शन-शक्ति व्यक्त होती है। इसी समय ऋात्मा की दृष्टि खुल जाती है।
दृष्टि के इस उन्मेष को विवेकख्याति, मेदशान, प्रकृति-पुरुषान्यता-साचात्कार
ऋौर ब्रह्मलान भी कहते हैं।

इस शदि हृष्टि से श्चारमा जड-चेतन का भेद. श्चसंदिग्ध रूप से जान लेता है। यह उसके विकास-क्रम की चौथी भूमिका है इसी भूमिका में से वह अन्तर्दृष्टि बन जाता है श्रीर श्रात्म मन्दिर में वर्तमान तात्विक परमात्म खरूप को देखता है। पहले की तीन भूमिकात्रों में दर्शन मोह स्त्रौर स्त्रनन्तानुबन्धी नाम के क्षाय संस्कारों की प्रवत्तता के कारण ब्रात्मा ब्रापने परमात्म-भाव को देख नहीं सकता । उस समय वह बहिर्दृष्टि होता है । दर्शनमोह आदि संस्कारों के वेग के कारण उस समय उसकी दृष्टि इतनी ऋस्थिर व चंचल बन जाती है कि जिससे वह श्रपने में ही वर्तमान परमात्म स्वरूप या ईश्वरत्व को देख नहीं सकता। **. इंश्व**रत्व भीतर ही है, परन्तु है वह ऋत्यन्त सूक्ष्म; इसलिए स्थिर व निर्मल **दृष्टि** के द्वारा ही उसका दर्शन किया जा सकता है। चौथी भूमिका या चौथे गुणस्थान को परमात्म-भाव के या ईश्वरत्व के दर्शन का द्वार कहना चाहिए। श्रीर उतनी हद तक पहुँचे हुए श्रात्मा को श्रन्तरात्मा कहना चाहिए । इसके विपरीत पहली तीन भूमिकात्रों में वर्तने के समय, श्रात्मा को बहिरात्मा कहना चाहिये। क्योंकि वह उस समय बाहरी वस्तन्त्रों में ही ब्राह्मत्व की भ्रान्ति से इधर-उधर दौड लगाया करता है। चौथी भूमिका में दर्शन मोह तथा अपनन्तानुबन्धी संस्कारों का वेग तो नहीं रहता, पर चारित्र-शक्ति के ऋावरण-भूत संस्कारों का वेग अवश्य रहता है। उनमें से श्राप्रत्याख्यानावरण संस्कार का वेग चौथी भूमिका से श्रागे नहीं होता इससे पाँचवीं भूमिका में चारित्र शक्ति का प्राथमिक विकास होता है: जिससे उस समय श्चात्मा, इन्द्रिय-जय यम-नियम श्चादि को थोड़े बहुत रूप में करता है-थोड़े बहत नियम पालने के लिए सहिष्ण हो जाता है। प्रत्याख्यानावरण नामक संस्कार-जिनका वेग पाँचवीं भूमिका से आगे नहीं है-उनका प्रभाव पड़ते ही चारित्र-शक्ति का विकास श्रीर भी बढ़ता है, जिससे श्रात्मा बाहरी भोगों से हटकर पूरा संन्यासी बन जाता है। यह हुई विकास की छठी भूमिका। इस भूमिका में भी चारित्र-शक्ति के निपत्नी 'संज्वलन' नाम के संस्कार कभी कभी ऊधम मचाते हैं. जिससे चारित्र-शक्ति का विकास दवता नहीं, पर उसकी शुद्धि या स्थिरता में अन्तराय इस प्रकार ऋाते हैं, जिस प्रकार वायु के वेग के कारण, दीप की ज्योति की स्थिरता व अधिकता में । आतमा जब 'संज्वलन' नाम के संस्कारों को दवाता है, तब उत्कान्ति पथ की सातवीं आदि भूमिकाओं को लाँघकर ग्यारहवीं-वारहवीं भूमिका तक पहुँच जाता है। वारहवीं भूमिका में दर्शन-शक्ति व चारित्र-शक्ति के विपन्नी संस्कार सर्वथा नष्ट हो जाते हैं, जिससे उक्त दोनो शक्तियाँ पूर्ण विकसित हो जाती हैं। तथापि उस आवस्था में शरीर का संबन्ध रहने के कारण आतमा की स्थिरता परिपूर्ण होने नहीं पाती। वह चौदहवीं भूमिका में सर्वथा पूर्ण बन जाती है और शरीर का वियोग होने के बाद वह स्थिरता, वह चारित्र-शक्ति आपने यथार्थ रूप में विकसित होकर सदा के लिये एक सी रहती है। इसी को मोच्च कहते हैं। मोच्च कहीं बाहर से नहीं आता। वह आतमा की समग्र शक्तियों का परिपूर्ण व्यक्त होना मात्र है—

मोज्ञस्य न हि वासोऽस्ति न प्रामान्तरमेव च । श्रज्ञान-हृदयप्रन्थिनाशो मोज्ञ इति स्मृतः ॥ —-शिव गीता—१३—३२

यह विकास की पराकाष्ठ, यह परमात्म-भाव का श्रामेद, यह चौथी भूमिका ( गुण-स्थान ) में देखे हुए ईश्वरत्व का तादात्म्य, यह वेदान्तियों का ब्रह्म-भाव यह जीव का शिव होना श्रोर यही उत्कान्ति मार्ग का श्रन्तिम साध्य है। इसी साध्य तक पहुँचने के लिए श्रात्मा को विरोधी संस्कारों के साथ लड़ते-भगड़ते, उन्हें दवाते, उत्कान्ति-मार्ग की जिन-जिन भूमिकाश्रों पर श्राना पड़ता है, उन भूमिकाश्रों के कम को ही 'गुणस्थान कम' समभता चाहिए। यह तो हुआ गुणस्थानों का सामान्य स्वरूप। उन सवका विशेष स्वरूप थोड़े बहुत विस्तार के साथ इसी कर्मग्रन्थ की दूसरी गाथा की व्याख्या में लिख दिया गया है।

ई० १६२१ ]

[ द्वितीय कर्मप्रन्थ की प्रस्तावना

# 'बन्धस्वामित्व'

विषय—मार्गणात्रों में गुण स्थानों को लेकर बन्धस्वामित्व का वर्णन इस कर्मग्रन्थ में किया है; ऋर्थात् किस-किस मार्गणा में कितने-कितने गुणस्थानों का संभव है श्रीर प्रत्येक मार्गणावत्तीं जीवों की सामान्य-रूप से तथा गुणस्थान के विभागानुसार कर्म-बन्ध संबन्धिनी कितनी योग्यता है इसका वर्णन प्रस्तुत प्रन्थ में किया है।

मार्गणा, गुणस्थान श्रीर उनका पारस्परिक श्रन्तर

- (क) मार्गणा—संसार में जीव—राशि श्रनन्त है। सब जीवों के बाह्य श्रोर श्रान्तिरिक जीवन की बनावट में जुदाई है। क्या डील-डौल, क्या मनोबल, क्या रचना, क्या रूप-रङ्ग, क्या चाल दाल, क्या विचार-शिक्त, क्या मनोबल, क्या विकारजन्य भाव, क्या चारित्र इन सब विषयों में जीव एक दूसरे से मिन्न हैं। यह भेद-विस्तार कर्मजन्य—श्रोदियिक, श्रोपशमिक, खायोपशमिक श्रोर खायिक—मावों पर तथा सहज पारिणामिक भाव पर श्रवलिम्बत है। मिन्नता की गहराई हतनी ज्यादा है कि इससे सारा जगत् श्राप ही श्रजायवघर बना हुश्रा है। इन श्रनन्त मिन्नता श्रों को शानियों ने संत्रेप में चौदह विभागों में विभाजित किया है। चौदह विभागों के भी श्रवान्तर विभाग किये हैं, जो ६२ हैं। जीवों की बाह्य-श्रान्तिरक-जीवन—संविधनी श्रनन्त मिन्नता श्रों के बुद्धिगम्य उक्त वर्गीकरण को शास्त्र में 'मार्गणा' कहते हैं।
- (ख) गुण्एस्थान—मोह का प्रगाइतम श्रावरण, जीव की निकृष्टतम श्रावस्था है। सम्पूर्ण चारित्रशक्ति का विकास—निर्मोहता श्रीर स्थिरता की पराकाष्ठा—जीव की उच्चतम श्रावस्था है। निकृष्टतम श्रावस्था से निकलकर उच्चतम श्रावस्था तक पहुँचने के लिए जीव मोह के परदे को क्रमशः हटाता है श्रीर श्रापने स्वाभाविक गुणों का विकास करता है। इस विकास—मार्ग में जीव को श्रावक श्रावस्थाएँ तथ करनी पड़ती हैं। जैसे थरमामीटर की नली के श्रावक, उष्णता के परिमाण को बतलाते हैं वैसे ही उक्त श्रावेक श्रावस्थाएँ जीव के श्राप्यात्मिक विकास की मात्रा को जनाती हैं। दूसरे शब्दों में इन श्रावस्थाश्रों को श्राप्यात्मिक विकास की परिमापक रेलाएँ कहना चाहिए। विकास-मार्ग की श्राप्यात्मिक विकास की परिमापक रेलाएँ कहना चाहिए। विकास-मार्ग की

इन्हीं क्रमिक श्रवस्थाश्रों को 'गुर्यास्थान' कहते हैं। इन क्रमिक संख्यातीत श्रव-स्थाश्रों को शानियों ने संचेप में १४ विभागों में विभाजित किया है। यही १४ विभाग जैन शास्त्र में '१४ गुर्यास्थान' कहे जाते हैं।

वैदिक साहित्य में इस प्रकार की आध्यात्मिक अवस्थाओं का वर्णन है। पातञ्जल योग-दर्शन में ऐसी आध्यात्मिक भूमिकाओं का मधुमती, मधु-प्रतीका, विशोका और संस्कारशंघा नाम से उल्लेख किया है। योगवा-सिष्ठ में अज्ञान की सात और ज्ञान की सात इस तरह चौदह चित्त-भूमिकाओं का विचार आध्यात्मिक विकास के आधार पर बहुत विस्तार से किया है।

(ग) मार्गणा श्रीर गुणस्थान का पारस्परिक श्रन्तर मार्गणाश्री की कल्पना कर्म पटल के तरतमभाव पर श्रवलियत नहीं है, किन्तु जो शारीरिक, मानसिक श्रीर श्राध्यात्मिक भिन्नताएँ जीव को घेरे हुए हैं वही मार्गणाश्रों की कल्पना का श्राधार है। इसके विपरीत गुणस्थानों की कल्पना कर्मपटल के, खास कर मोहनीय कर्म के, तरतमभाव श्रीर योग की प्रवृत्ति—पर श्रवलियत है।

मार्गणाएँ जीव के विकास की सूचक नहीं हैं किन्तु वे उस के स्वामाविक-वैमाविक रूपों का अपनेक प्रकार से प्रथक्करण हैं। इससे उलटा गुण्ध्यान, जीव के विकास के सूचक हैं, वे विकास की क्रमिक श्रवस्थाश्रों का संद्धिस वर्गीकरण हैं।

मार्गणाएँ सब सह-भाविनी हैं पर गुण्स्थान कम भावी। इसी कारण प्रत्येक जीव में एक साथ चौदहों मार्गणाएँ किसी न किसी प्रकार से पाई जाती हैं—सभी संसार जीव एक ही समय में प्रत्येक मार्गणा में वर्तमान पाये जाते हैं। इससे उलटा गुण्स्थान एक समय में एक जीव में एक ही पाया जाता है—एक समय में सब जीव किसी एक गुण्स्थान के ऋषिकारी नहीं बन सकते, किंतु उन का कुछ भाग ही एक समय में एक गुण्स्थान का ऋषिकारी होता है। इसी बात को यों भी कह सकते हैं कि एक जीव एक समय में किसी एक गुण्स्थान में ही वर्तमान होता है परंतु एक ही जीव एक समय में चौदहीं मार्गणास्त्रों में वर्तमान होता है।

पूर्व-पूर्व गुणस्थान को छोड़कर उत्तरोत्तर गुणस्थान को प्राप्त करना आप्या-त्मिक विकास को बढ़ाना है, परंतु पूर्व-पूर्व मार्गणा को छोड़कर उत्तरोत्तर मार्गणा न तो प्राप्त ही की जा सकती हैं और न इनसे आप्यात्मिक विकास ही सिद्ध

१ पाद १ स् ३६; पाद ३ स्. ४८-४६ का भाष्य; पाद १ सूत्र १ की टीका । २ उत्पत्ति प्रकरण्-सर्ग ११७-११८-१२६, निर्वाण १२०-१२६ ।

होता है। विकास की तेरहवीं भूमिका तक पहुँचे हुए—कैवल्य-प्राप्त—जीव में भी कषाय के सिवाय सब मार्गेशाएँ पाई जाती हैं पर गुग्यस्थान केवल तेरहवाँ पाया जाता है। स्रंतिम—भूमिका—प्राप्त जीव में भी तीन-चार को छोड़ सब मार्गेशाएँ होती हैं जो कि विकास की बाधक नहीं हैं, किंतु गुग्यस्थान उसमें केवल चौद-हवाँ होता है।

पिछले कर्ममन्थों के साथ तीसरे कर्ममन्थ की संगति—दुःख हेय है क्योंकि उसे कोई भी नहीं चाहता। दुःख का सर्वथा नाश तभी हो सकता है जब कि उसके असली कारण का नाश किया जाए। दुःख की असली जड़ है कर्म (वासना /। इसलिए उसका विशेष परिज्ञान सब को करना चाहिए; क्योंकि कर्म का परिज्ञान विना किए न तो कर्म से छुटकारा पाया जा सकता है और न दुःख से। इसी कारण पहले कर्मग्रन्थ में कर्म के स्वरूप का तथा उसके प्रकारों का बिद्याम्य वर्षान किया है।

कर्म के स्वरूप श्रीर प्रकारों को जानने के बाद यह प्रश्न होता है कि क्या कदाप्रही-सत्याप्रही, श्राजितिन्द्रिय-जितेन्द्रिय, श्रशान्त-शान्त श्रीर चपल-स्थिर सब प्रकार के जीव श्रपने-श्रपने मानस-च्रेत्र में कर्म के बीज को बरावर परिमाण में ही संप्रह करते श्रीर उनके फल को चलते रहते हैं या न्यूनाधिक परिमाण में ? इस प्रश्न का उत्तर दूसरे कर्मग्रन्थ में दिया गया है । गुणस्थान के श्रनुसार प्राणीवर्ग के चौदह विभाग करके प्रत्येक विभाग की कर्म-विषयक बन्ध-उदय-उदीरणा-सचा-संबन्धी योग्यता का वर्णन किया गया है । जिस प्रकार प्रत्येक गुणस्थान वाले श्रनेक शरीरधारियों की कर्म-बन्ध श्रादि संबन्धी योग्यता दूसरे कर्मग्रन्थ के द्वारा मालूम को जाती है इसी प्रकार एक शरीरधारी की कर्म-बन्ध-श्रादि-संबन्धी योग्यता, जो मिन्न-मिन्न समय में श्राप्यात्मिक उत्कर्ष तथा श्रपकर्ष के श्रनुसार बदलती रहती है उसका ज्ञान भी उसके द्वारा किया जा सकता है । श्रतएव प्रत्येक विचार-शील प्राणी श्रपने या श्रन्य के श्राध्यात्मिक विकास के परिमाण का ज्ञान करके यह जान सकता है कि मुक्त में या श्रन्य में किस-किस प्रकार के तथा कितने कर्म के बन्ध, उदय, उदीरणा श्रीर सत्ता की योग्यता है।

उक्त प्रकार का ज्ञान होने के बाद फिर यह प्रश्न होता है कि क्या समान गुणस्थान वाले भिन्न-भिन्न गित के जीव या समान गुणस्थान वाले किन्तु न्यूना-धिक इन्द्रिय वाले जीव कर्म-बन्ध की समान योग्यता वाले होते हैं या श्रसमान योग्यता वाले ? इस प्रकार यह भी प्रश्न होता है कि क्या समान गुणस्थान वाले स्थावर-जंगम जीव की या समान गुणस्थान वाले किन्तु भिन्न-भिन्न योग-युक्त जीव की या समान गुणस्थान वाले भिन्न-भिन्न खिंग (बेह्र) धारी जीव की या समान

गुणस्थान वाले किन्तु विभिन्न कथाय वाले जीव की बन्ध-योग्यता बराबर ही होती है या न्यूनाधिक ? इस तरह ज्ञान, दर्शन, संयम म्लादि गुणों की दृष्टि से भिन्न-भिन्न प्रकार के जीवों की बन्ध-योग्यता के संबन्ध में कई प्रभ उठते हैं। इन प्रभां का उत्तर तीसरे कर्मप्रम्थ में दिया गया है। इसमें जीवों की गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कथाय म्लादि चौद इम्रवस्थाम्रं को लेकर गुणस्थान-क्रम से यथा-संभव बन्ध-योग्यता दिखाई है, जो श्राध्यास्मिक दृष्टि वालों को बहुत मनन करने योग्य है।

द्सरे कर्मभन्य के झान की अपेदा—दूसरे कर्मभंय में गुण्स्थानों को लेकर जीनों की कर्म-मन्य-संबन्धिनी योग्यता दिखाई है और तीसरे में मार्गणाओं में भी सामान्य-रूप से बन्ध-योग्यता दिखाकर फिर प्रत्येक मार्गणा में यथासंभव गुण्स्थानों को लेकर वह दिखाई गई है। इसीलिए उक्त दोनों कर्मप्रन्थों के विषय भिन्न होने पर भी उनका आपस में इतना घनिष्ट संबंध है कि जो दूसरे कर्मग्रंथ को अच्छी तरह न पढ़ ले वह तीसरे का आधिकारी ही नहीं हो सकता। अतः तीसरे के पहले दसरे का जान कर लेना चाहिए।

प्राचीन श्रीर नवीन तीमरा कर्मप्रक्य — ये दोनों, विषय में समान हैं। नवीन की श्रपेद्धा प्राचीन में विषय-वर्णन कुछ विस्तार से किया है; यही भेद है। इसी से नवीन में जितना विषय २५ गाथाश्रां में वर्णित है. उतना ही विषय प्राचीन में ५५ गाथाश्रां में । प्रंथकार ने श्रभ्यासियों की सरखता के लिए नवीन कर्मप्रंथ की रचना में यह ध्यान रखा है कि निष्प्रयोजन शब्द-विस्तार न हो श्रीर विषय पूरा श्राए । इसीलिए गति श्रांदि मार्गणा में गुणस्थानों की संख्या का निर्देश जैसा प्राचीन कर्मप्रंथ में बन्ध-स्वामित्व के कथन से श्रावण किया है नवीन कर्मप्रंथ में वैसा नहीं किया है; किन्तु यथासंभव गुणस्थानों को लेकर बन्ध-स्वामित्व दिखाया है, जिससे उनकी संख्या को श्रम्यासी श्राप ही जान ले । नवीन कर्मप्रंथ है संद्धिस पर वह इतना पूरा है कि इसके श्रम्यासी थोई ही में विषय को जानकर प्राचीन बन्ध-स्वामित्व को बिना टीका-टिप्पणी की मदद के जान सकते हैं इसी से पठन-पाठन में नवीन तीसरे का प्रचार है ।

गोम्मटमार के साथ तुलना—तीसरे कर्मग्रंथ का विषय कर्मकारड में है, पर उसकी वर्णन-शैली कुछ िन्न है। इसके सिवाय तीसरे कर्मग्रंथ में जो-जो विषय नहीं हैं और दूसरे कर्मग्रंथ के संबन्ध की दृष्टि से जिस-जिस विषय का वर्णन करना पढ़नेवालों के लिए लाभटायक है वह सब कर्मकारड में है। तीसरे कर्मग्रंथ में मार्गणात्रों में केवल बन्ध-स्वामित्व वर्णित है परन्तु कर्मकारड में बन्ध-स्वामित्व के ऋतिरिक्त मार्गणात्रों को लेकर उदय-स्वामित्व, उदीरणा-स्वामित्व

स्रोर सत्ता-स्वामित्व भी वर्षित है। [इसके विशेष खुलासे के लिए तीसरे कर्मग्रंथ में परिशिष्ट (क) नं० १ देखो ]। इसलिए तीसरे कर्मग्रंथ के अभ्यासियों को उसे अवश्य देखना चाहिए। तीसरे कर्मग्रंथ में उदय-स्वामित्व आदि का विचार इसलिए नहीं किया जान पड़ता है कि दूसरे और तीसरे कर्मग्रंथ के पढ़ने के बाद अभ्यासी उसे स्वयं सोच ले। परन्तु आजकल तैयार विचार को सब जानते हैं; स्वतंत्र विचार कर विषय को जानने वाले बहुत कम देखे जाते है। इसलिए कर्म-काएड की उक्त विशेपता से सब अभ्यासियों को लाभ उठाना चाहिए।

ई० १६२२]

[ तीसरे कर्मप्रन्थ की प्रस्तावना

# 'षडशीतिक'

नाम--

प्रस्तुत प्रकरण का 'चौथा कर्मग्रन्थ' यह नाम प्रसिद्ध है, किन्तु इसका श्रमखी नाम षडशीतिक है। यह 'चौथा कर्मग्रन्थ' इसलिए कहा गया है कि छह कर्मग्रन्थों में इसका नम्बर चौथा है; ब्रौर 'पडशीतिक' नाम इसलिए नियत है कि इसमें मूल गाथाएँ छियाती हैं। इसके सिवाय इस प्रकरण को 'सूक्ष्मार्थ विचार भी कहते हैं, सो इसलिए कि ग्रंथकार ने ग्रंथ के श्रंत में 'सुहुमत्थवियारो' शब्द का उल्लेख किया है। इस प्रकार देखने से यह स्पष्ट ही मालूम होता है' कि प्रस्तुत प्रकरण के उक्त तीनों नाम श्रन्यर्थ—सार्थक हैं।

यदापि टवावाली प्रति जो श्रीयुत् भीमसी माणिक द्वारा 'निर्णयसागर प्रेस, बम्बई' से प्रकाशित 'प्रकरण रत्नाकर चतुर्थ भाग' में छुपी है, उसमें मूल गाथाओं की संख्या नवासी है, किन्तु वह प्रकाशक की भूल है। क्योंकि उसमें जो तीन गाथाएँ दूसरे, तीसरे और चौथे नम्बर पर मूल रूप में छुपी हैं, वे वस्तुतः मूल रूप नहीं हैं, किंतु प्रस्तुत प्रकरण की विषय संग्रह गाथाएँ हैं। अर्थात् इस प्रकरण में मुख्य क्या क्या विषय हैं और प्रत्येक मुख्य विषय से संबंध रखनेवाली अन्य कितने विषय हैं, इसका प्रदर्शन करनेवाली वे गाथाएँ हैं। अत्राप्य ग्रंथकार ने उक्त तीन गाथाएँ स्वपोन्न टीका में उद्धृत की हैं, मूल रूप से नहीं ली हैं और न उन पर टीका की है।

#### संगति

पहले तीन कर्मग्रंथों के विषयों की संगति स्पष्ट है। श्रयांत् पहले कर्मग्रंथ में मूल तथा उत्तर कर्म प्रकृतियों की संख्या श्रीर उनका विषाक वर्णन किया गया है। दूसरे कर्मग्रन्थ में प्रत्येक गुणस्थान को लेकर उसमें यथासंभव वंघ, उद्द, उदीरणा श्रीर सत्तागत उत्तर प्रकृतियों की संख्या वतलाई गई है श्रीर तीसरे कर्मग्रंथ में प्रत्येक मार्गणास्थान को लेकर उसमें यथासंभव गुणस्थानों के विषय में उत्तर कर्मप्रकृतियों का वंधस्वामित्व वर्णन किया है। तीसरे कर्मग्रंथ में मार्गणास्थानों में गुणस्थानों को लेकर वंधस्वामित्व वर्णन किया है सही, किंतु मूल में कहीं भी यह विषय स्वतंत्र रूप से नहीं कहा गया है कि किस किंत मार्गणास्थान में कितने-कितने श्रीर किन-किन गुणास्थानों का सम्भव है। श्रीर उक्त

जिज्ञासा की पूर्ति की गई है। जैसे मार्गणास्थानों में गुण्स्थानों की जिज्ञासा होती है, नैसे ही जीवस्थानों में गुण्स्थानों की श्रीर गुण्स्थानों में जीवस्थानों की भी जिज्ञासा होती है। इतना ही नहीं, बिल्क जीवस्थानों में योग, उपयोग ख्रादि श्रन्यान्य विषयों की श्रीर मार्गणास्थानों में जीवस्थान, योग, उपयोग ख्रादि श्रन्यान्य विषयों की तथा गुण्स्थानों में योग, उपयोग ख्रादि श्रन्यान्य विषयों की मी जिज्ञासा होती है। इन सब जिज्ञासाद्रों की पूर्ति के लिए चतुर्थ कर्मग्रन्थ की रचना हुई है। इससे इसमें मुख्यतया जीवस्थान, मार्गणास्थान ख्रीर गुण्स्थान, ये तीन ऋषिकार रखे गये हैं। ब्रौर प्रत्येक द्र्षिकार में क्रमशः ब्राट, छह तथा दस विषय वर्णित हैं, जिनका निर्देश पहली गाथा के भावार्थ में पृष्ट ५ पर तथा स्फुट नोट में संग्रह गाथाद्रों के द्वारा किया गया है। इसके सिवाय प्रसंग वशा इस ग्रन्थ में ग्रन्थकार ने भावों का श्रीर संख्या का भी विचार किया है।

यह प्रश्न हो ही नहीं सकता कि तीसरे कर्मग्रन्थ की संगति के अनुसार मार्ग-एगास्थानों में गुणस्थानों मात्र का प्रतिपादन करना आवश्यक होने पर भी, जैसे अन्य-अन्य विषयों का इस ग्रंथ में अधिक वर्णन किया है, वैसे और भी नए-नए कई विषयों का वर्णन इसी ग्रंथ में क्यों नहीं किया गया ? क्योंकि किसी भी एक ग्रंथ में सब विषयों का वर्णन अग्रंभव है। अत्रात्य कितने और किन विषयों का किस क्रम से वर्णन करना, यह ग्रंथकार की इच्छा पर निर्भर है; अर्थात् इस बात में ग्रंथकार स्वतंत्र है। इस विषय में नियोग-पर्यनुयोग करने का किसी की अधि-कार नहीं है।

# प्राचीन श्रीर नवीन चतुर्थ कर्मप्रन्थ

'पडशीतिक' यह मुख्य नाम दोनों का समान है, क्योंकि गाथात्रों की संख्या दोनों में बराबर छियासी हां है। परंतु नवीन प्रंथकार ने 'स्क्ष्मार्थ विचार' ऐसा नाम दिया है त्रौर प्राचीन की टीका के द्रांत में टीकाकार ने उसका नाम 'त्र्याग्निक वस्तु विचारसार' दिया है। नवीन की तरह प्राचीन में भी मुख्य ऋषिकार जीवस्थान, मार्गणास्थान और गुणस्थान ये तीन ही हैं। गौण ऋषिकार भी जैसे नवीन में कमशः श्राट, छह तथा दस हैं, वैसे ही प्राचीन में भी हैं। गाथाओं की संख्या समान होते हुए भी नवीन में यह विशेषता है कि उसमें वर्णनशैली संख्तिस करके ग्रंन्थकार ने दो और विषय विस्तारपूर्वक वर्णन किये हैं। पहला विषय 'भाव' और दूसरा 'संख्या' है। इन दोनों का स्वरूप नवीन में सविस्तर है और प्राचीन में विवकुल नहीं है। इसके सिवाय प्राचीन और नवीन का विषय-साम्य वधा कम-साम्य बराबर है। प्राचीन पर टीका, टिप्पणी, विवरण, उद्धार, भाष्य

ऋादि व्याख्याएँ नवीन की ऋपेचा ऋषिक हैं। हाँ, नवीन पर, जैसे गुजराती टबे हैं, वैसे प्राचीन पर नहीं हैं।

इस संबंध की विशेष जानकारी के लिए श्रार्थात् प्राचीन श्रौर नवीन पर कौन-कौन सी व्याख्या किस-किस भाषा में श्रौर किस किसकी बनाई हुई है, इत्यादि जानने के लिए पहले कर्मग्रंथ के श्रारम्भ में जो कर्मविपयक साहित्य की तालिका दी है, उसे देख लेना चाहिए।

## चौथा कर्मप्रन्थ श्रीर श्रागम, पंचसंग्रह तथा गोम्मटसार

यद्यपि चौथे कर्मग्रंथ का कोई-कोई ( जैसे गुणस्थान श्रादि ) विषय वैदिक तथा बौद्ध साहित्य में नामांतर तथा प्रकारांतर से वर्णन किया हुन्ना मिलता है, तथापि उसकी समान कोटि का कोई खास ग्रंथ उक्त दोनों सम्प्रदायों के साहित्य में हष्टिगोचर नहीं हन्ना।

जैन-साहित्य श्वेताम्बर श्रीर दिगम्बर, दो सम्प्रदायों में विभक्त है। श्वेताम्बर-सम्प्रदाय के साहित्य में विशिष्ट विद्वानों की कृति स्वरूप 'श्रागम' श्रीर 'पञ्चसंग्रह' ये प्राचीन ग्रंथ ऐसे हैं, जिनमें कि चौथे कर्मग्रंथ का सम्पूर्ण विपय पाया जाता है, या यों कहिए कि जिनके श्राधार पर चौथे कर्मग्रंथ की रचना ही की गई है।

यदापि चौथे कर्मप्रंथ में श्रीर जितने विषय जिस कम से विश्त हैं, वे सब उसी कम से किसी एक श्रागम तथा पञ्चसंग्रह के किसी एक भाग में विश्ति नहीं हैं, तथापि भिन्न-भिन्न श्रागम श्रीर पञ्चसग्रह के भिन्न-भिन्न भाग में उसके सभी विषय लगभग मिल जाते हैं। चौथे कर्मग्रंथ का कौन सा विषय किस श्रागम में श्रीर पञ्चसंग्रह के किस भाग में श्राता है, इसकी सूचना प्रस्तुत श्रनुवाद में उस-उस विषय के प्रसंग में टिप्पणी के तौर पर यथासंभव कर दी गई है, जिससे कि प्रस्तुत ग्रंथ के श्रम्यासियों को श्रागम श्रीर पञ्चसंग्रह के कुछ उपयुक्त स्थल मालूम हो तथा मतभेद श्रीर विशेषताएँ शत हों।

प्रस्तुत ग्रंथ के अभ्यासियों के लिए आगम और पञ्चसंग्रह का परिचय करना लाभदायक है; क्योंकि उन ग्रंथों के गौरव का कारण सिर्फ उनकी प्राचीनता ही नहीं है, बल्कि उनकी विषय-गम्भीरता तथा विषयस्फुटता भी उनके गौरव का कारण है।

'गोम्मटसार' यह दिगम्बर सम्प्रदाय का कर्म-विषयक एक प्रतिष्ठित ग्रंथ है, जो कि इस समय उपलब्ध है। यद्यपि वह श्वेताम्बरीय आगम तथा पञ्चसंग्रह की अपेद्या बहुत अर्वाचीन है, फिर भी उसमें विषय-वर्णन, विषय-विभाग और प्रत्येक विषय के लच्चण बहुत स्फुट हैं। गोम्मटसार के 'जीवकाण्ड' और 'कर्मकाण्ड'- ये मुख्य दो विभाग हैं। चौये कर्मग्रंथ का विषय जीवकाण्ड में ही

है और वह इससे बहुत बड़ा है। यद्यपि चौये कर्मग्रंथ के सब विषय प्रायः जीवकाएड में वर्षित हैं, तथापि दोनों की वर्ष्यनशैत्ती बहुत श्रंशों में भिन्न है।

जीवकारड में मुख्य बीस प्ररूपणाएँ हैं—१ गुणस्थान, १ जीवस्थान, १ पर्याप्ति, १ प्राण, १ संज्ञा, १४ मार्गणाएँ ख्रौर १ उपयोग, कुल बीस । प्रत्येक प्ररूपणा का उसमें बहुत विश्तृत ख्रौर विशद वर्णन है । अनेक स्थलों में चौये ग्रंथ के साथ उसका मतमेद भी है ।

इसमें संदेह नहीं कि चौथे कर्मग्रंथ के पाठियों के लिए जीवकाएड एक खास देखने की वस्तु है; क्योंकि इससे अनेक विशेष बातें मालूम हो सकती हैं। कर्म-विपयक अनेक विशेष बातें जैसे श्वेताम्बरीय ग्रंथों में लस्य हैं, वैसे ही अनेक विशेष बातें, दिगंबरीय ग्रंथों में भी लस्य हैं। इस कारण दोनों संग्रदाय के विशेष-जिज्ञासुओं को एक दूसरे के समान विषयक ग्रंथ अवश्य देखने चाहिए। इसी अभिग्राय से अनुवाद में उस उस विपय का साम्य और वैषम्य दिखाने के लिए जगह-जगह गोम्मटसार के अनेक उपशुक्त स्थल उद्धृत तथा निर्देष्ट किये हैं।

#### विषय-प्रवेश

जिज्ञामु लोग जब तक किसी भी ग्रंथ के प्रतिपाद्य विषय का परिचय नहीं कर लेते तब तक उस ग्रंथ के लिए प्रवृत्ति नहीं करते। इस नियम के अनुसार प्रस्तुत ग्रंथ के अध्ययन के निमित्त योग्य अधिकारियों की प्रवृत्ति कराने के लिए यह आवश्यक है कि शुरू में प्रस्तुत ग्रंथ के विषय का परिचय कराया जाए। इसी को 'विषय-प्रवेश' कहते हैं।

विपय का परिचय सामान्य ऋौर विशेष दो प्रकार से कराया जा सकता है।

- (क) ग्रंथ किस तात्पर्य से बनाया गया है; उसका मुख्य विषय क्या है श्रीर वह कितने विभागों में विभाजित है; प्रत्येक विभाग से संबन्ध रखनेवाले श्रन्य कितने-कितने श्रीर कीन कीन विषय हैं; इत्यादि वर्णन करके ग्रंथ के शब्दात्मक कलेवर के साथ विषय-रूप श्रात्मा के संबन्ध का स्पष्टीकरण कर देना श्रथांत् ग्रंथ का प्रधान श्रीर गीण विषय क्या-क्या है तथा वह किस-किस कम से वर्णित है, इसका निर्देश कर देना, यह विषय का सामान्य परिचय है।
- (ल) लच्चण द्वारा प्रत्येक विषय का स्वरूप बतलाना यह उसका विशेष परिचय है।

प्रस्तुत ग्रंथ के विषय का विशेष परिचय तो उस-उस विषय के वर्णन-स्थान में यथासंभव मूल में किंवा विवेचन में करा दिया गया है। स्रतएव इस जगह विषय का सामान्य परिचय कराना ही स्रावश्यक एवं उपयुक्त है। प्रस्तुत ग्रंथ बनाने का ताल्पर्य यह है कि सांसारिक जीवों की भिन्न-भिन्न अवस्थाओं का वर्णन करके यह बतलाया जाए कि अमुक-अमुक अवस्थाएँ औपाधिक, वैभाविक किंवा कर्म-इत होने से अस्थायी तथा हेय हैं; और अमुक-अमुक अवस्था स्वाभाविक होने के कारण स्थायी तथा उपादेय है। इसके सिवा यह भी वतलाना है कि, जीव का स्वभाव प्राय: विकास करने का है। अतएव वह अपने स्वभाव के अनुसार किस प्रकार विकास करता है और तद्द्वारा औपाधिक अवस्थाओं को त्याग कर किस प्रकार स्वाभाविक शक्तियों का आविर्भाव करता है।

इस उद्देश्य की सिद्धि के लिए प्रस्तुत ग्रंथ में मुख्यतया पाँच विषय वर्णन किये हैं

(१) जीवस्थान, (२) मार्गेखास्थान, (३) गुल्स्थान, (४) भाव श्रीर-(५) संख्या ।

इनमें से प्रथम मुख्य तीन विषयों के साथ श्रन्य विषय भी वर्षित हैं— जीवस्थान में (१) गुणस्थान, (२) योग, (३) उपयोग, (४) लेश्या, (५) बन्ध, (६) उदय, (७) उदीरणा श्रीर (८) सत्ता ये ब्राट विषय वर्षित हैं। मार्गणा स्थान में (१) जीवस्थान, (२) गुणस्थान, (३) योग, (४) उपयोग, (५) लेश्या श्रीर (६) श्रल्य-बहुत्व, ये छः विषय वर्षित हैं तथा गुणस्थान में (१) जीवस्थान (२) योग, (३) उपयोग, (४) लेश्या, (५) बन्ध-हेतु, (६) बन्ध, (७) उदय (८) उदीरणा, (६) सत्ता श्रीर (१०) श्रल्य-बहुत्व, ये दस विषय वर्षित हैं। पिछले दो विषयों का श्र्यांत् भाव श्रीर संख्या का वर्णन श्रन्य-श्रन्य विषय के वर्णन से मिश्रित नहीं है, श्रर्थात् उन्हें लेकर श्रन्य कोई विषय वर्णन नहीं किया है।

इस तरह देखा जाए तो प्रस्तुत प्रंथ के शब्दात्मक कलेवर के मुख्य पाँच डिस्से हो जाते हैं।

पहिला हिस्सा दूसरी गाथा से म्राठवीं गाथा तक का है, जिसमें जीवस्थान का मुख्य वर्णन कर के उसके संबन्धी उक्त म्राठ विपयों का वर्णन किया गया है। दूसरा हिस्सा नवीं गाथा से लेकर चौवालिसवीं गाथा तक का है, जिसमें मुख्यतया मार्गणास्थान को लेकर उसके संबंध से छः विषयों का वर्णन किया गया है। तीसरा हिस्सा पैंतालीसवीं गाथा से लेकर त्रेसठवीं गाथा तक का है, जिसमें मुख्यतया गुणस्थान को लेकर उसके म्राअय से उक्त दस विषयों का वर्णन किया गया है। चौथा हिस्सा चौंसठवीं गाथा से लेकर सत्तरवीं गाथा तक का है, जिसमें केवल भावों का वर्णन है। पौंचवीं हिस्सा इकहतरवीं गाथा से लेकर सत्तरवीं गाया से

िक्क्यासीवीं गाथा तक का है, जिसमें सिर्फ संख्या का वर्णन है। संख्या के वर्णन के साथ ही ग्रंथ की समाप्ति होती है।

जीवस्थान ऋादि उक्त मुख्य तथा गौगा विषयों का खरूप पहली गाथा के भावार्थ में लिख दिया गया है; इसलिए फिर से यहाँ लिखने की जरूरत नहीं है। तथापि यह लिख देना ऋावश्यक हैं कि प्रस्तुत ग्रंथ बनाने का उद्देश्य जो ऊपर लिखा गया है, उसकी सिद्धि जीवस्थान ऋादि उक्त विषयों के वर्णन से किस प्रकार हो सकती है।

जीवस्थान, मार्गणास्थान, गुणस्थान ऋौर भाव ये सांसारिक जीवों की विविध श्रवस्थाएँ हैं। जीवस्थान के वर्णन से यह मालूम किया जा सकता है कि जीव-स्थान रूप चौदह अवस्थाएँ जाति सापेच हैं किंवा शारीरिक रचना के विकास बा इंद्रियों की न्युनाधिक संख्या पर निर्भर हैं। इसी से सब कर्म-कृत या वैभाविक होने के कारण त्रांत में हेय हैं । मार्गणास्थान के बोध से यह विदित हो जाता है कि सभी मार्गणाएँ जीव की स्वामाविक श्रवस्था रूप नहीं हैं। केवलज्ञान, केवलदर्शन, चायिकसम्यक्त्व, चायिक-चारित्र श्रौर श्रनाहारकत्व के सिवाय अन्य सब मार्गणाएँ न्यनाधिक रूप में अस्वाभाविक हैं। अतएव स्वरूप की पूर्णता के इच्छुक जीवों के लिए अन्त में वे हेय ही हैं। गुण-स्थान के परिज्ञान से यह ज्ञात हो जाता है कि गुरास्थान यह आध्यात्मिक उत्क्रांति करनेवाले श्रात्मा की उत्तरोत्तर-विकास-सूचक भिमकाएँ हैं। पूर्व-पूर्व भिमका के समय उत्तर उत्तर भिका उपादेय होने पर भी परिपूर्ण विकास हो जाने से वे सभी भिमकाएँ श्राप ही श्राप छट जाती हैं। भावों को जानकारी से यह निश्चय हो जाता है कि सायिक भावों को छोडकर ग्रन्य सब भाव चाहे वे उत्कांति काल में उपादेय क्यों न हों. पर अन्त में हेय ही हैं। इस प्रकार जीव का स्वाभाविक स्वरूप क्या है ग्रौर श्रस्वाभाविक क्या है, इसका विवेक करने के लिए जीवस्थान स्त्रादि उक्त विचार जो प्रस्तुत ग्रंथ में किया गया है, वह स्त्राध्यात्मिक विला के ग्रम्यासियों के लिए ग्रातीव उपयोगी है।

श्राध्यात्मिक प्रंथ दो प्रकार के हैं। एक तो ऐसे हैं जो सिर्फ श्रात्मा के शुद्ध स्वरूप का और दूसरे, श्रशुद्ध तथा मिश्रित स्वरूप का वर्णन करते हैं। प्रस्तुत ग्रंथ दूसरी कोटि का है। श्रध्यात्म-विद्या के प्राथमिक श्रीर माध्यमिक श्रम्यासियों के लिए ऐसे ग्रंथ विशेष उपयोगी हैं; क्योंकि उन श्रम्थासियों की हिष्ट व्यवहार-परायण होने के कारण ऐसे ग्रंथों के द्वारा ही कमशः केवल पारमार्थिक स्वरूप-प्रािहणी बनाई जा सकती है।

श्राध्यात्मिक-विद्या के प्रत्येक श्रम्यासी की यह स्वाभाविक जिज्ञासा होती है

कि श्रात्मा किस प्रकार और किम कम से श्राच्यात्मक विकास करता है, तथा उसे विकास के समय कैसी-कैसी श्रवस्था का श्रवुमव होता है। इस जिज्ञासा की पूर्ति की हिष्ट से देखा जाए तो श्रव्य विषयों की श्रपेचा गुग्रस्थान का महत्त्व श्रिषक है। इस खयात से इस जगह गुग्रस्थान का स्वरूप कुछ विस्तार के साथ लिखा जाता है। साथ ही यह भी बतलाया जाएगा कि जैनशास्त्र की तरह वैदिक तथा बौद-शास्त्र में भी श्राप्यात्मिक विकास का कैसा वर्णन है। यद्यपि ऐसा करने में कुछ विस्तार श्रवश्य हो जाएगा तथापि नीचे लिखे जानेवाले विचार से जिज्ञासुओं की यदि कुछ भी ज्ञान-वृद्धि तथा कचि-शुद्धि हुई तो यह विचार श्रवुपयोगी न समभा जाएगा।

#### गुणस्थान का विशेष स्वरूप

गुणों ( श्रात्मशक्तियों ) के स्थानों को श्रर्थात् विकास की क्रमिक श्रवस्थाश्रों को गुणस्थान कहते हैं। जैनशास्त्र में गुणस्थान इस पारिभाषिक शब्द का मतलब ग्रात्मिक शक्तियों के ग्राविभाव की-उनके शुद्ध कार्यरूप में परिखत होते रहने की तर तम-भावापन्न ग्रांवस्थात्रों से है। श्रात्मा का वास्तविक स्वरूप शुद्ध-चेतना श्रीर पूर्णानन्दमय है। पर उसके ऊपर जब तक तीव श्रावरणों के घने बादलों की घटा छाई हो, तब तक उसका श्रमली स्वरूप दिखाई नहीं देता। किंत श्रावरगों के क्रमश: शिथिल या नष्ट होते ही उसका श्रमली स्वरूप प्रकट होता है। जब श्रावरणों की तीवता श्राखिरी हह की हो, तब श्रात्मा प्राथमिक श्रवस्था में --- श्रविकसित श्रवस्था में पड़ा रहता है। श्रीर जब श्रावरण बिलकल ही नष्ट हो जाते हैं, तब श्रात्मा चरम श्रवस्था—शुद्ध खरूप की पूर्णता में वर्तमान हो जाता है। जैसे-जैसे आवरणों की तीवता कम होती जाती है. वैसे-वैसे श्चात्मा भी प्राथमिक श्रवस्था को छोडकर धीरे धीरे शुद्ध स्वरूप का लाभ करता हुन्ना चरम अवस्था की त्रोर प्रस्थान करता है। प्रस्थान के समय इन दो ग्रवस्थात्रों के बीच उसे ग्रानेक नीची-ऊँची ग्रावस्थात्रों का ग्रानुभव करना पहता है। प्रथम अवस्था को अविकास की अथवा अधः पतन की पराकाष्टा और चरम ह्मवःथा को विकास की ह्मथवा उत्कान्ति की पराकाष्ट्रा समस्तना चाहिए। इस विकासकम की मध्यवर्तिनी सब अवस्थाओं को अपेचा से उच्च भी कह सकते हैं श्रीर नीच भी। श्रर्थात् मध्यवर्तिनी कोई भी श्रवस्था श्रपने से ऊपरवासी श्रवस्था की श्रपेता नीच श्रीर नीचेवाली श्रवस्था की श्रपेता उच्च कही जा सकती है। विकास की श्रोर श्रग्रसर श्रात्मा वस्ततः उक्त प्रकार की संख्यातीत श्राप्यात्मिक भिकाश्रों का श्रनुभव करता है। पर जैनशास्त्र में संद्वेप में वर्गीकरण करके उनके चौदह विभाग किये हैं, जो 'चौदह गुयास्थान' कहलाते हैं।

सब आवरणों में मोह का आवरण प्रधान है। अर्थात् जब तक मोह बलवान् और तीव हो, तब तक अन्य सभी आवरण बलवान् और तीव बने रहते हैं। इसके विपरीत मोह के निर्वत्त होते ही अन्य आवरणों की वैसी ही दशा हो जाती है। इसलिए आत्मा के विकास करने में मुख्य बाधक मोह की प्रबलता और मुख्य सहायक मोह की निर्वलता समक्तनी चाहिए। इसी कारण गुण्यस्थानों की—विकास-क्रम-गत अवस्थाओं की कल्पना मोह-शक्ति की उत्कटता, मन्दता तथा अभाव पर अवलम्बत है।

मोह की प्रधान शक्तियाँ दो हैं। इनमें से पहली शक्ति, आत्मा को दर्शन अर्थात् स्वरूप-परूष्ण का निर्णय किंवा जड़-चेतन का विभाग या विवेक करने नहीं देती; श्रौर दूसरी शक्ति आत्मा को विवेक प्राप्त कर लेने पर भी तदनुसार प्रकृति अर्थात् एयास —परपरिणति से छुटकर स्वरूप-लाभ नहीं करने देती। व्यवहार में पैरपैर पर यह देला जाता है कि किसी वस्तु का यथार्थ दर्शन-बोध कर लेने पर ही उस वस्तु को पाने या त्यागने की चेष्टा की जाती है और वह सफल भी होती है। आध्यात्मिक-विकास-गाभी आत्मा के लिए भी मुख्य दो ही कार्य हैं। दिखा स्वरूप तथा परूष्प का यथार्थ दर्शन किंवा भेदजान करना और दूसरा स्वरूप में स्थित होना। इनमें से पहले कार्य को रोकनेवाली मोह की शक्ति जैनशास्त्र में 'दर्शन-मोह' और दूसरे कार्य को रोकनेवाली मोह की शक्ति 'चारित्रमोह' कहलाती है। दूसरी शक्ति पहली शक्ति की अनुगामिनी है। अर्थात् पहली शक्ति पत्र वहली शक्ति पत्र वही, तव तक दूसरी शक्ति कभी निर्वल नहीं होती; और पहली शक्ति कमन्द, मन्दतर और मन्दतम होते ही दूसरी शक्ति मी कमशा: वैसी ही होने लगती है। अथवा यो किहये कि एक बार आत्मा स्वरूप-दर्शन कर पावे तो फिर उसे स्वरूप-लाभ करने का मार्ग प्राप्त हो ही जाता है।

श्रविकसित किंवा सर्वथा श्राथःपतित श्रात्मा की श्रवस्था प्रथम गुणस्थान है। इसमें मोह की उक्त दोनों शक्तियों के प्रवल होने के कारण श्रात्मा की श्राध्या-ित्मक-स्थिति विलकुल गिरी हुई होती है। इस भूमिका के समय श्रात्मा चाहे श्राधिमौतिक उत्कर्ष कितना ही क्यों न कर ले, पर उसकी प्रवृत्ति तात्विक लक्ष्य से सर्वथा शुन्य होती है। जैसे दिग्भ्रम वाला मनुष्य पूर्व को पश्चिम मानकर गति करता है श्रीर श्रपने इष्ट स्थान को नहीं पाता; उसका भ्रम एक तरह से द्या ही जाता है, वैसे प्रथम भूमिकावाला श्रात्मा पर-रूप को स्वरूप समभ कर उसी को पाने के लिए प्रतिच्या लालायित रहता है श्रीर विपरीत दर्शन या मिय्यादृष्टि के कारण राग-द्रेष की प्रवल चोटों का शिकार वनकर तात्विक सुख

से बिब्बत रहता है। इस भूमिका को जैनशास्त्र में 'बहिरात्मभाव' किंवा 'मिण्यादर्शन' कहा है। इस भूमिका में जितने आत्मा वर्तमान होते हैं, उन सभी की आ्राप्यात्मिक स्थिति एक सी नहीं होती। अर्थात् सब के ऊपर मोह की सामान्यतः दोनो शक्तियों का आधिपत्य होने पर भी उसमें थोड़ा-बहुत तरतम भाव अवश्य होता है। किसी पर मोह का प्रभाव गावतम, किसी पर गावतर और किसी पर उससे भी कम होता है। विकास करना यह प्रायः आत्मा का स्वभाव है। इसलिए जानते या अनजानते, जब उस पर मोह का प्रभाव कम होने लगता है, तब वह कुछ विकास की ओर अप्रसर हो जाता है और तीवतम राग-हेष को कुछ मन्द करता हुआ मोह की प्रथम शक्ति को छिन्न-भिन्न करने योग्य आत्मवल प्रकट कर लेता है। इसी स्थिति को जैनशास्त्र में 'प्रन्थिमेद' कहा है।

प्रिंभिद का कार्य बड़ा ही विषम है। राग-द्वेष का तीव्रतम विष-प्रंथि एक बार शिथिल व छिन्न-भिन्न हो जाए तो फिर बेड़ा पार ही समिभए; क्योंकि इसके बाद मोह की प्रधान शक्ति दर्शन मोह को शिथिल होने में देरी नहीं लगती और दर्शनमोह शिथिल हुन्ना कि चारित्रमोह की शिथिलता का मार्ग न्नाप ही न्नाप खुल जाता है। एक तरफ राग-द्वेप न्नाप पूर्ण बल का प्रयोग करते हैं और दूसरी तरफ विकासोन्मुल न्नारमा भी उनके प्रभाव को कम करने के लिए न्नपने वीर्य-वल का प्रयोग करता है। इस न्नाप्यातिक युद्ध में यानी मानिसक विकार न्नीर न्नाप की प्रतिद्वित्ता में कभी एक तो कभी दूसरा जयलाम करता है। न्नाप की प्रतिद्वित्ता में कभी एक तो कभी दूसरा जयलाम करता है। न्नाप के न्नाप के निन्नपत्त करने लायक बल प्रकट करके भी न्नाप्त में राग-द्वेप के तीन प्रदारों से न्नाहत होकर व उनसे हार लाकर न्नपनी मूल स्थिति में न्नाप जाते हैं न्नीर न्नाप एसे भी होते हैं, जो न तो हार लाकर प्रपत्न महीं करते। न्नाप्त कर पाते हैं, किन्तु वे चिरकाल तक उस न्नाप्ताप्त युद्ध के मैदान में ही पहे रहते हैं। कोई-कोई न्नाप्ता ऐसा भी होता निर्मा मी होता

१ गंठिति सुदुब्भेन्नो कस्बडघणरूटगूटगंठि व्व । जीवस्स कम्मजणिन्नो घणरागहोसपरिणामो ॥ ११६५ ॥ भिन्नम्म तम्मि लाभो सम्मत्ताईण मोक्खहेऊगां । सो य दुल्लभो परिस्समित्ततिषयायाइविग्घेहिं ॥ ११६६ ॥ सो तत्य परिस्सम्मई घोरमहासमरिनगयाइ व्व । विज्जा य सिद्धिकाले जह बहुविग्या तथा सोवि ॥ ११६७ ॥ —विशेषावश्यक माध्य ।

है जो अपनी शक्ति का यथोचित प्रयोग कर के उस आध्यात्मिक युद्ध में राग-द्वेष पर जयलाम कर ही लेता है। किसी भी मानसिक विकार की प्रतिद्वनिद्वता में इन तीनों अवस्थाओं का अर्थात कभी हार खाकर पीछे गिरने का, कभी प्रति-स्पर्धा में डटे रहने का और जयलाभ करने का अनुभव हमें अक्सर नित्य प्रति हम्रा करता है। यही संघर्ष कहलाता है। संघर्ष विकास का कारण है। चाहे विद्या. चाहे धन. चाहे कीर्ति, कोई भी लौकिक वस्तु इष्ट हो, उसको प्राप्त करते समय भी ऋचानक ऋनेक विष्न उपस्थित होते हैं ऋौर उनकी प्रतिद्वन्द्विता में तकत प्रकार की तीनों अवस्थाओं का अनभव प्रायः सबको होता रहता है। कोई विद्यार्थी, कोई धनार्थी या कोई कीर्तिकाङ्ची जब स्त्रपने इष्ट के लिए प्रयत्न करता है तब या तो यह बीच में अपनेक कठिनाइयों को देखकर प्रयत्न को छोड़ ही देता है या कठिनाइयों को पारकर इष्ट-प्राप्ति के मार्ग की श्रोर श्र सर होता है। जो श्राप्रसर होता है, वह बड़ा विद्वान, बड़ा धनवान या बड़ा कीर्तिशाली बन जाता है। जो कठिनाइयों से उरकर पीछे भागता है, वह पामर, अज्ञान, निर्धन या कीर्तिहीन बना रहता है। स्त्रीर जो न कठिनाइयों को जीत सकता है स्त्रीर न उनसे हार मानकर पीछे भागता है. वह साधारण स्थिति में ही पड़ा रहकर कोई ध्यान खींचने योग्य उत्कर्प-लाभ नहीं करता ।

इस भाव को समभाने के लिए शास्त्र में एक यह दृष्टान्त दिया गया है कि

१ जह वा तिन्नि मसुस्सा, जंतडविपहं सहावगमसेखं। वेलाइकमभीया, तुरंति पत्ता य दो चोरा ॥ १२११ ॥ दट्डुं मग्गतडत्थे ते एगो मग्गश्रो पिडिनियत्तो । वितिश्रो गिहश्रो तहश्रो, समइक्कंतुं पुरं पत्तो ॥ १२१२ ॥ श्राडवी भवो मस्मूमा जीवा कम्मिडिई पहो दीहो । गंठी य भयद्वासं, रागहोसा य दो चोरा । १२१३ ॥ भग्गो ठिइपरिबुड्दी, गहिश्रो पुस् गंठिश्रो गन्नो तहश्रो । सम्मत्तपुरं एवं जोएज्जा तिस्स्य करसास्य ॥ २२१४ ॥ — विशेपावश्यक भाष्य ॥

यथा जनास्त्रयः केऽपि, महापुरं यियासवः ।
प्राप्ताः क्वचन कान्तारे, स्थानं चौरैः भयंकरम् ॥ ६१६ ॥
तत्र द्वुतं द्वुतं यान्तो, दहशुस्तकरद्वयम् ।
तद्दृह्वा त्वरितं पश्चादेको भीतः पत्नायितः ॥ ६२० ॥
यहीतश्चापरस्ताभ्यामन्यस्त्ववगण्य्य तौ ।
भयस्थानमतिकम्य, पुरं प्राप पराक्रमी ॥ ६२१ ॥

तीन प्रवासी कहीं जा रहे थे। बीच में भयानक चोरों को देखते ही तीन में से एक तो पीछे भाग गया। दूसरा उन चोरों से डर कर नहीं भागा, किन्तु उनके द्वारा पकड़ा गया। तीसरा तो झसाधारण बल तथा कौशल से उन चोरों को हराकर आगे बढ़ ही गया। मानसिक विकारों के साथ आध्यात्मिक युद्ध करने में जो जय-पराजय होता है, उसका थोड़ा बहुत खयाल उक्त दृष्टान्त से आप सकता है।

प्रथम गुण्स्थान में रहने वाले विकासगामी ऐसे अनेक आत्मा होते हैं, जो राग-द्वेष के तीव्रतम वेग को थोड़ा सा दवाये हुए होते हैं, पर मोह की प्रधान शक्ति को अर्थात् दर्शनमोह को शिथिल किये हुए नहीं होते । इसलिए वे यद्यपि आध्यात्मिक लक्ष्य के सर्वथा अनुकूलगामी नहीं होते, तो भी उनका बोध व चित्र अन्य अविकसित आत्माओं की अपेना अच्छा ही होता है । यद्यपि ऐसे आत्माओं की आध्यात्मिक हिंष्ट सर्वथा आत्मोन्मुल न होने के कारण वस्तुतः मिथ्या हिंष्ट, विपरीत हिंष्ट या असत् हिंष्ट ही कहलाती है तथापि वह सद्हिंष्ट के समीप ले जानेवाली होने के कारण उपादेय मानी गई है ।

बोध, वीर्य व चारित्र के तर-तम भाव की श्रपेद्धा से उस श्रसत् दृष्टि के चार भेद करके मिथ्या दृष्टि गुणस्थान की श्रन्तिम श्रवस्था का शास्त्र में श्रच्छा चित्र खींचा गया है। इन चार दृष्टियों में जो वर्त्तमान होते हैं, उनको सद्दृष्टि लाम करने में फिर देरी नहीं लगती।

हष्टान्तोपनयश्चात्र, जना जीवा भवोऽटवी ।
पन्याः कर्मस्थितिर्ग्रन्थि देशस्त्वह भयास्पदम् । ६२२ ॥
रागद्वेषी तस्करी द्वौ तद्वीतो वित्ततस्तु सः ।
ग्रंथि प्राप्यापि दुर्भावाद्यो ज्येष्ठस्थितिवन्धकः ॥ ६२३ ॥
जौररुद्वस्तु स क्षे यस्ताहग् रागादिवाधितः ।
ग्रंथि भिनत्ति यो नैव न चापि वत्तते ततः ॥ ६२४ ॥
स त्वभीष्टपुरं प्राप्तो योऽपूर्वकरणाद् द्रुतम् ।
रागद्वेषावपाकृत्य सम्यग्दर्शनमासवान् ॥ ६२५ ॥'
——वोकमकाश सर्ग ३ ।

१ 'मिष्यात्वे मन्दता प्राप्ते, मित्राचा श्वपि दृष्टयः । मार्गाभिमुखभावेन, कुर्वते मोखयोजनम् ॥ ३१ ॥ —श्री यशोविजयजी-कृत योगावतारद्वात्रिंशिकः ।

सद्बीघं, सद्बीघं व सञ्चरित्र के तर-तम-भाव की श्रपेद्धा से सद्दृष्टि के १ भी शास्त्र में चार विभाग किये हैं, जिनमें मिध्याहिष्ट त्यागकर श्रयवा मोह की एक या दोनों शिक्तयों को जीतकर श्रागे बढ़े हुए सभी विकसित श्रात्माश्रों का समावेश होजाता है। श्रयवा दूसरे प्रकार से यों समभाया जा सकता है कि जिसमें श्रात्मा का स्वरूप भासित हो श्रीर उसकी प्राप्ति के लिए मुख्य प्रवृत्ति हो, वह सद्दृष्टि । इसके विपरीत जिसमें श्रात्मा का स्वरूप न तो यथावत् भासित हो श्रीर न उसकी प्राप्ति के लिए ही प्रवृत्ति हो, वह श्रसदृह्णि । बोध, वीर्य व चरित्र के तर-तमभाव को लक्ष्य में रखकर शास्त्र में दोनों हृष्टि के चार-चार विभाग किये गए हैं, जिनमें सब विकासगामी श्रात्माश्रों का समावेश हो जाता है श्रीर जिनका वर्षान पढ़ने से श्राध्यात्मिक विकास का चित्र श्राँखों के सामने नाचने लगता है। व

शारीरिक श्रौर मानसिक दुःखों की संवेदना के कारण श्रश्नातरूप में ही गिरी-नदी-पापण <sup>3</sup> न्याय से जब श्रात्मा का श्रावरण कुछ शिथिल होता है श्रौर इसके कारण उसके श्रनुभव तथा वीयोंक्वास की मात्रा कुछ बढ़ती है, तब उस विकास-गामी श्रात्मा के परिणामों की शुद्धि व कोमलता कुछ बढ़ती है। जिसकी बदौलत

१—सच्छ्रद्वासंगती बोघो दृष्टिः सा चाष्टघोदिता ।
मित्रा, तारा, बला, दीपा, स्थिरा, कान्ता, प्रभा, परा ॥२५॥
तृष्णगोमयकाष्ठाग्निकणदीपप्रभोपमा ।
रत्नतारार्कचंद्राभा कमेणेष्वादिसन्निमा ॥२६॥
श्राद्याश्चतस्रः सापायपाता मिथ्यादशामिह ।
तत्त्वतो निरपायाश्च भिन्नप्रयेस्तथोत्तराः ॥२८॥

--योगावतारद्वात्रिंशिका ।

२ इसके लिए देखिए, श्रीहरिभद्रासूरि-कृत योगद्दष्टिसमुच्चय तथा उपाध्याय यशोविजयजी-कृत २१ से २४ तक की चार द्वात्रिशिकाएँ।

३ यथाप्रवृत्तकरणं नन्वनाभोगरूपकम् ।

भवत्यनाभोगतश्च कथं कर्मच्चयोऽङ्गिनाम् ॥६७॥
यथा मिथो वर्षणेन प्रावाणोऽद्रिनदीगताः ।

स्युश्चित्राकृतयो ज्ञानशृत्या श्रृपि स्वभावतः ॥६०८॥
तथा यथाप्रवृत्तात्स्युरप्यनाभोगत्वच्यात् ।

स्युश्चितिककर्माणो जन्तवोऽत्रान्तरेऽथ च ॥६०९॥

--लोकप्रकाश, सर्ग ३।

वह रागद्वेष की तीवतम—दुर्मेंद ग्रंथि को तोड़ने की योग्यता बहुत ग्रंशों में प्राप्त कर लेता है। इस अशानपूर्वक दुःलसंवेदना-जितत श्रात श्रल्य श्रातमशुद्धि को जैनशास्त्र में 'यथाप्रवृत्तिकरण, ' कहा है। इसके बाद जब कुछ श्रौर भी श्रिषक श्रात्मशुद्धि तथा वीयोंल्लास की मात्रा बढ़ती है तब रागद्वेष की उस तुर्मेंद ग्रंथि का मेदन किया जाता है। इस ग्रंथिमेदकारक श्रात्मशुद्धि को 'श्रपूर्वकरण' कहते हैं। क्योंकि ऐसा करण—परिणाम व विकासगामी श्रात्मा के लिए श्रपूर्व— प्रथम ही प्राप्त है। इसके बाद श्रात्मशुद्धि व वीयोंल्लास की मात्रा कुछ श्रिषक बढ़ती है, तब श्रात्मा मोह की प्रधानमूत शक्ति—दर्शनमोह पर श्रवश्य विजयलाम करता है। इस विजयकारक श्रात्मशुद्धि को जैनशास्त्र में 'श्रिनृवृत्तिकरण' कहा है, क्योंकि उस श्रात्मशुद्धि के हो जाने पर श्रात्मा दर्शनमोह पर जयलाम विना किये नहीं रहता, श्रर्थात् वह पीछे नहीं हटता। उक्त तीन प्रकार की श्राद्म-

१ इसको दिगम्बरसम्प्रदाय में 'श्रथाप्रवृत्तकरण कहते हैं। इसके लिए देखिए, तत्त्वार्थ राजवार्तिक ६. १०१३.

२ तीव्रधारपर्श्यकल्पाऽपूर्वाख्यकरणेन हि । ग्राविष्कृत्य परं वीर्यं प्रन्थिं भिन्दन्ति केचन ॥६१८॥

---लोकप्रकाश, सर्ग ३।

३ परिग्णामविशेषोऽत्र करणं प्राणिनां मतम् ॥५६६॥

---लोकपकाश, सर्ग ३।

४ ''श्रथानिवृत्तिकरग्रेनातिस्वच्छाशयात्मना ।
करोत्यन्तरकरग्रमन्तर्ग्वदूर्त्तसंमितम् ॥६२७॥
कृते च तिस्मिन्मध्यात्वमोहिस्थितिर्द्धिभा भवेत् ।
तत्राद्यान्तरकरग्राद्यस्तन्यपरोर्ध्वगा ॥६२८॥
तत्राद्यायां स्थितं मिथ्यादक् स तद्द लवेदनात् ।
श्रतीतायामथैतस्यां स्थितायन्तर्ग्वदूर्गतः ॥६२८॥
प्राप्नोत्यन्तरकरग्रं तस्याद्यच्या एव सः ।
सम्यक्त्वमीपश्यामिकमपौद्गित्वकमान्त्रयात् ॥६३०॥
यथा वनद्यो दग्येन्थनः प्राप्यातृर्णं स्थलम् ।
स्वयं विध्यायति तथा, मिथ्यात्वोग्रद्वानतः ॥६३१॥
श्रवाप्यान्तरकरग्रं चिग्रं विध्यायति स्थयम् ।
तदौपशिमिकं नाम सम्यक्त्यं लभतेऽसुमान् ॥६३२॥

---लोकप्रकाश, सर्ग ३।

शुद्धियों में दूसरी श्रथांत् अपूर्वकरण-नामक शुद्धि ही श्रत्यन्य दुर्लभ है। क्योंकि रागर्द्ध के तीव्रतम वेग को रोकने का श्रत्यंत कठिन कार्य इसी के द्वारा किया जाता है, जो सहज नहीं है। एक बार इस कार्य में सफलता प्राप्त हो जाने पर फिर चाहे विकासगामी श्रात्मा ऊपर की किसी भूमिका से गिर भी पढ़े तथापि वह पुनः कमी न-कभी श्रपने लक्ष्यको—श्राध्यात्मिक पूर्ण स्वरूप को प्राप्त कर लेता है। इस श्राध्यात्मिक परिस्थिति का कुछ स्पष्टीकरण श्रनुभवगत व्यावहारिक दृष्टां के द्वारा किया जा सकता है।

जैसे; एक ऐसा वस्त्र हो, जिसमें मल के श्रातिरिक्त चिकनाहट मी लगी हो। उसका मल ऊपर-ऊपर से दूर करना उतना किन श्रीर अम-साध्य नहीं, जितना कि चिकनाहट का दूर करना। यदि चिकनाहट एक बार दूर हो जाए तो फिर बाकी का मल निकालने में किंवा किसी कारण-वश्च फिर से लगे हुए गर्दे को दूर करने में विशेष अम नहीं पड़ता श्रीर वस्त्रको उसके श्रमली स्वरूप में सहज ही लाया जा सकता है। ऊपर-ऊपर का मल दूर करने में जो बल दरकार है, उसके सहश 'यथाप्रश्वृतिकरण' है। चिकनाहट दूर करनेवाले विशेष बल व अम-के समान 'श्रपूर्वकरण' है, जो चिकनाहट के समान राग-द्वेष की तीवतम ग्रंथि को शिथिल करता है। बाकी बचे हुए मल को किंवा चिकनाहट दूर होने के बाद फिर से लगे हुए मल को कम करनेवाले बल-प्रयोग के समान 'श्रानृह त्विकरण' है। उक्त तीनी प्रकार के बल-प्रयोगों में चिकनाहट दूर करनेवाला बल-प्रयोग ही विशिष्ट है।

श्रथवा जैसे; किसी राजा ने श्रात्मरात्ता के लिए श्रपने श्रङ्गरत्त्वकों को तीन विभागों में विभाजित कर रखा हो, जिनमें दूसरा विभाग शेष दो विभागों से श्रिषक बलवान् हो, तब उसी को जीतने में दिशेष बल लगाना पड़ता है । वैसे हो दर्शनमोह को जीतने के पहले उसके रत्तक राग-द्रेष के तीव संस्कारों को शिथिल करने के लिए विकासगामी श्रात्मा को तीन बार बल-प्रयोग करना पड़ता है । जिनमें दूसरी बार किया जानेवाला बल-प्रयोग ही, जिसके द्वारा राग-द्रेष की श्रत्यंत तीव्रतारूप ग्रंथि मेदी जाती है, प्रधान होता है । जिस प्रकार उक्त तीनों दलों में से बलवान् दूसरे श्रङ्गरत्त्वक दल के जीत लिए जाने पर फिर उस राजा का पराजय सहज होता है, इसी प्रकार राग द्वेष की श्रतितीव्रता को मिटा देने पर दर्शन-मोह पर जयलाम करना सहज है । दर्शनमोह को जीता स्त्रीर पहले गुणस्थान की समारित हुई ।

ऐसा होते ही विकासगामी आप्रात्मा स्वरूप का दर्शन कर लेता है आर्थात् उसकी ग्राव तक जो पररूप में स्वरूप की भ्रान्ति थी, वह दूर हो जाती है। अतएव उसके प्रयत्न की गति उत्तरी न होकर सोधी हो जाती है। अर्थात् वह विवेकी बनकर कर्तव्य-स्रकर्तव्य का वास्तिबक विभाग कर लेता है। इस दशा को जैन-शास्त्र में 'अन्तरात्म भाव' कहते हैं, क्योंकि इस स्थिति को प्राप्त करके विकासगामी आत्मा अपने अन्दर वर्तमान सुक्ष्म और सहज शुद्ध परमात्म-भाव को देखने लगता है, अर्थात् अन्तरात्मभाव, यह आत्म-मन्दिर का गर्भद्वार है, जिसमें प्रविष्ठ होकर उस मन्दिर में वर्तमान परमात्मा-भावरूप निश्चय देव का दर्शन किया जाता है।

यह दशा विकासकम की चतुर्था भूभिका किंवा चतुर्थ गुग्रस्थान है, जिसे पाकर ख्रात्मा पहले पहल ख्राध्यात्मिक शान्ति का ख्रनुभव करता है । इस भूमिका में ख्राध्यात्मिक दृष्टि यथार्थ (ख्रात्मस्वरूपोन्मुख होने के कारण विपर्यास-रहित होती है। जिसको जैनशास्त्र में सम्यक्त कहा है।

वतुर्थी से त्रागे की अर्थात् पञ्चमी आदि सब भूमिकाएँ सम्यग्दृष्टिवाली ही सममनी चाहिए; क्योंकि उनमें उत्तरोत्तर विकास तथा दृष्टि की शुद्धि अधिकाधिक होती जाती है। चतुर्थ गुणस्थान में स्वरूप-दर्शन करने से श्रात्मा को अपूर्व शान्ति मिलती है और उसको विश्वास होता है कि अन मेरा साध्य-विषयक अम दूर हुआ, अर्थात् अन तक जिस पौद्गलिक व बाह्य सुख को में तरस रहा था, वह परिणाम-विरस, अस्थिर एवं परिमित है; परिणाम-सुन्दर, स्थिर व अपरिमित सुख स्वरूप-प्राप्ति में ही है। तब वह विकासगामी आत्मा स्वरूप-स्थिति के लिए प्रयत्न करने लगता है।

मोह की प्रधान शक्ति — दर्शन मोह को शिथिल करके स्वरूप-दर्शन कर लेने के बाद भी, जब तक उसकी दूसरी शक्ति — चारित्र-मोह को शिथिल न किया जाए, तब तक स्वरूप-लाम किंवा स्वरूप स्थिति नहीं हो सकती। इसलिए वह मोह की दूसरी शक्ति को मन्द करने के लिए प्रयास करता है। जब वह उस शक्ति को श्रंशतः शिथिल कर पाता है; तब उसकी श्रौर भी उत्कान्ति हो जाती है। जिसमें श्रंशतः स्वरूप-स्थिरता या परपरिण्यति त्याग होने से चतुर्थ भूमिका की श्रपेद्या श्रिथिक शान्ति-लाभ होता है। यह देशिवरिति-नामक पाँचवाँ गुणस्थान है।

इस गुणस्थान में विका अगामी स्रात्मा को यह विचार होने लगता है कि यदि ऋत्य-विरित से ही इतना ऋधिक शान्ति-लाभ हुन्ना तो फिर सर्व-विरिति—

१ 'जिनोक्तादविपर्यस्ता सम्यग्दृष्टिर्निगद्यते । सम्यक्त्वशालिनां सा स्यात्तरूचैवं जायतेऽक्किनाम् ॥५६६॥' —क्लोकप्रकाश, सर्ग ३ ।

जब्र भावों के सर्वथा परिहार से कितना शान्ति-साम होगा १ इस विचार से प्रेरित होकर व प्राप्त श्राध्यात्मिक शान्ति के श्रमुभव से बसवान् होकर वह विकासगामी श्रात्मा चारित्रमोह को श्रधिकांश में शिथिल करके पहले की श्रपेखा भी श्रधिक स्वरूप-स्थिरता व स्वरूप-साम प्राप्त करने की चेष्टा करता है । इस चेष्टा में कृतकृत्य होते ही उसे सर्व-विरित संयम प्राप्त होता है । जिसमें पौद्गिलिक भावों पर मूच्छी विलकुल नहीं रहती, श्रीर उसका सारा समय स्वरूप की श्रिमेन्यिक करने के काम में ही सर्व होता है । यह 'सर्वविरित' नामक षष्ठ गुष-स्थान है । इसमें श्रात्म-कल्याण के श्रतिरिक्त लोक-कल्याण की भावना श्रीर तदनुक्ल प्रवृत्ति भी होती है । जिससे कभी-कभी थोड़ी बहुत मात्रा में प्रमाद श्रा जाता है ।

पाँचवें गुणस्थान की ऋषेज्ञा, इस छठे गुणस्थान में स्वरूप ऋभिव्यक्ति श्रिधिक होने के कारण यदापि विकासगामी श्रात्मा को श्राध्यात्मिक शान्ति पहले से अधिक ही मिलती है तथापि बीच-बीच में अनेक प्रमाद उसे शान्ति के अनुभव में जो बाधा पहुँचाते हैं. उसको वह सहन नहीं कर सकता । श्रातपन सर्व-विरित-जनित शान्ति के साथ अप्रमाद-जनित विशिष्ट शान्ति का अनुभव करने की प्रवल लालसा से प्रेरित होकर वह विकासगामी श्रात्मा प्रमाद का त्याग करता है श्रीर स्वरूप की श्रिभिव्यक्ति के श्रनकल मनन-चिन्तन के सिवाय श्रन्य सब व्या-पारों का त्याग कर देता है। यही 'श्रप्रमत्त-संयत' नामक सातवाँ गणस्थान है। इसमें एक श्रोर श्रप्रमाद-जन्य उत्कट सुख का श्रुनुभव श्रात्मा को उस स्थिति में बने रहने के लिए उत्तेजित करता है श्रीर दूसरी श्रोर प्रमाद-जन्य पूर्व वासनाएँ उसे अपनी श्रोर खींचती हैं। इस खींचातानी में विकासगामी श्रात्मा कभी प्रमाद की तन्द्रा और कभी श्रप्रमाद की जागृति श्रर्थात छठे श्रीर सातवें गरा-स्थान में अनेक बार जाता-स्राता रहता है। भँवर या वातभ्रमी में पड़ा हुआ तिनका इधर से उधर श्रीर उधर से इधर जिस प्रकार चलायमान होता रहता है. उसी प्रकार छुटें श्रौर सातवें गणस्थान के समय विकासगामी श्रात्मा श्रनवस्थित बन जाता है।

प्रमाद के साथ होने वाले इस आ्रान्तरिक्त युद्ध के समय विकासगामी आतमा यदि अपना चारिज-वल विशेष प्रकाशित करता है तो फिर वह प्रमादों-प्रलोभनों को पार कर विशेष अप्रमन्त-अवस्था प्राप्त कर लेता है। इस अवस्था को पाकर वह ऐमी शक्ति वृद्धि की तैयारी करता है कि जिससे शेष रहे-सहे मोह-वल को नष्ट किया जा सके। मोह के साथ होने वाले भावी युद्ध के लिए की जाने वाली तैयारी की इस भूमिका को आठवाँ गुग्यस्थान कहते हैं।

पहले कमी न हुई ऐसी आत्स-शुद्धि इस गुणस्थान में हो जाती है। जिस से कोई विकासनामी आत्मा तो मोह के संस्कारों के प्रभाव को कमशः दवाता हुआ आगे बदता है तथा अन्त में उसे विकासना है उपशान्त कर देता है। और विशिष्ट आत्म-शुद्धि वाला कोई दूसरा व्यक्ति ऐसा भी होता है, जो मोह के संस्कारों को कमशः जड़ मूल से उलाड़ता हुआ आगे बदता है तथा अन्त में उन सब संस्कारों को सर्वथा निर्मूल ही कर डालता है। इस प्रकार आठवें गुणस्थान से आगे बदने वाले अथांत् अन्तरात्म-भाव के विकास द्वारा परमात्म-भाव रूप सर्वोपिर भूमिका के निकट पहुँचने वाले आत्मा दो श्रेणियों में विभक्त हो जाते हैं।

एक श्रेणिवाले तो ऐसे होते हैं, जो मोह को एक बार सर्वथा दबा तो लेते हैं, उसे निर्मूल नहीं कर पाते। श्रतएव जिस प्रकार किसी बर्तन में भरी हुई भाप कभी-कभी श्रपने वेग से उस वर्तन को उड़ा ले भागती है या नीचे गिरा देती है श्रथवा जिस प्रकार राख के नीचे दबी हुई श्राम हवा का भकोरा लगते ही श्रपना कार्य करने लगती है. किंवा जिस प्रकार जल के तल में बैठा हुश्रा मल थोड़ा सा लोभ पाते ही ऊपर उठकर जल को गेंदला कर देता है, उसी प्रकार पहले दवाया हुश्रा भी मोह श्रान्तरिक युद्ध में यके हुए उन प्रथम श्रेणी वाले श्रात्माश्रों को श्रपने वेग के द्वारा नीचे पटक देता है। एक बार सर्वथा दवाये जाने पर भी मोह, जिस भूमिका से श्रात्मा को हार दिलाकर नीचे की श्रोर पटक देता है, वही ग्यारहवाँ गुणस्थान है। मोह को कमशा दवाते-दबाते सर्वथा दवाने तक में उत्तरीत्तर श्रिषक-श्रिषक विद्युद्धिवाली दो भूमिकाएँ श्रवश्य प्राप्त करनी पड़ती हैं। जो नीवाँ तथा दसवाँ गुणस्थान कह-लाता है। ग्यारहवाँ गुणस्थान श्रथःपतन का स्थान है; क्योंकि उसे पानेवाला श्रात्मा श्रामे न बढ़कर एक बार तो श्रवश्य नीचे गिरता है।

दूसरी श्रेणिवाले श्रात्मा मोह को क्रमशः निर्मूल करते करते श्रन्त में उसे सर्वथा निर्मूल कर ही डालते हैं। सर्वथा निर्मूल करने की जो उच्च भूमिका है, वही बारहवाँ गुण्स्थान है। 'इस गुण्स्थान को पाने तक में श्रर्थात् मोह को सर्वथा निर्मूल करने से पहले बीच में नौवाँ श्रौर दवसाँ गुण्स्थान प्राप्त करना पड़ता है। इसी प्रकार देखा जाए तो चाहे पहली श्रेणिवाले हों, चाहे दूसरी श्रेणिवाले, पर वे सब नौवाँ-दसवाँ गुण्स्थान प्राप्त करते ही हैं। दोनों श्रीण वालों में श्रन्तर इतना ही होता है कि प्रथम श्रेणिवालों की श्रपेचा दूसरी श्रेणिवालों में श्रात्म-शुद्धि व श्रात्म-बल विशिष्ट प्रकार का पाया जाता है। जैसे —िकसी एक दर्जे के विद्यार्थां भी दो प्रकार के होते हैं। एक प्रकार के तो

देसे होते हैं, जो सौ कोशिश करने पर भी एक बारगी अपनी परीचा में पास होकर आगे नहीं बढ़ सकते। पर दूसरे प्रकार के विद्यार्थी अपनी योग्यता के बल से सब किटनाईयों को पारकर उस किटनतम परीचा को वेषड़क पास कर ही लेते हैं। उन दोनों दल के इस अन्तर का कारण उनकी आन्तरिक योग्यता की न्यूनाधिकता है। वैसे ही नौवें तथा दसवें गुणस्थान को प्राप्त करनेवाले उक्त दोनों अेणिगामी आत्माओं की आध्यात्मिक विद्युद्धि न्यूनाधिक होती है। जिसके कारण एक श्रेणिवाले तो दसवें गुणस्थान को पाकर अंत में ग्यारहवे गुणस्थान में मोह से हार खाकर नीचे गिरते हैं और अन्य श्रेणिवाले दसवें गुणस्थान को पाकर इतना अधिक आत्मवल प्रकट करते हैं कि अन्त में वे मोह को सर्वथा चीण कर बारहवें गुणस्थान को पात कर ही लेते हैं।

जैसे ग्यारहवाँ गुणस्थान श्रवश्य पुनराव तिका है, वैसे ही बारहवाँ गुण-स्थान अपनरावृत्ति का है। अर्थात् ग्यारहवें गुणस्थान को पानेवाला आत्मा एक बार उससे श्रवश्य गिरता है श्रीर बारहवें गणस्थान को पानेवाला उससे कटापि नहीं गिरता: बल्कि ऊपर को ही चढता है। किसी एक परीचा में नहीं पास होनेवाले विद्यार्थी जिस प्रकार परिश्रम व एकाग्रता से योग्यता बढ़ाकर फिर उस परीजाको पास कर लेते हैं: उसी प्रकार एक बार मोह से हार खानेवाले ब्रात्मा भी श्राप्रमत्त-भाव व ब्रात्म-बल की श्रिधिकता से फिर मोह को श्रवश्य चीरा कर देते हैं। उक्त दोनों श्रेशियाले श्रात्मात्रों की तर-तमभावापन श्राध्यात्मिक विशुद्धि मानों परमात्म-भाव-रूप सर्वोच्च भूमिकापर चढ्ने की दो सीदियाँ हैं। जिनमें से एक को जैनशास्त्र में 'उपशमश्रेणि' श्रीर दसरी को 'चपकश्रेणि' कहा है। पहली कुछ दर चढ़ाकर गिरानेवाली और दसरी चढाने-वाली ही है। पहली श्रेणि से गिरनेवाला श्राध्यात्मिक श्रधःपतन के द्वारा चाहे प्रथम गुणस्थान तक क्यों न चला जाए, पर उसकी वह अधःपतित स्थिति कायम नहीं रहती। कभी-न-कभी फिर वह दूने वल से श्रीर दूनी सावधानी से तैयार होकर मोह-शत्रु का सामना करता है और अन्त में दूसरी श्रेणि की योग्यता प्राप्त कर मोह का सर्वथा च्य कर डालता है। व्यवहार में श्रर्थात् श्राधिभौतिक चेत्र में भी यह देखा जाता है कि जो एक बार हार खाता है, वह पूरी तैयारी करके हरानेवाले शत्र को फिर से हरा सकता है।

परमातम-भाव का स्वराज्य प्राप्त करने में मुख्य वाधक मोह ही है। जिसको नष्ट करना अन्तरातम-भाव के विशिष्ट विकास पर निर्भर है। मोह का सर्वथा नाश हुआ कि अन्य आवरण जो जैनशास्त्र में 'घातिकर्म' कहलाते हैं, वे प्रधान सेनापति के मारे जाने के बाद अनुगामी सैनिकों की तरह एक साथ तितर-त्रितर

हो जाते हैं। फिर क्या देरी, विकासगामी श्रास्मा तुरन्त ही परमासम-भाव का पूर्ण श्राध्यास्मिक स्वराज्य पाकर श्रर्थात् सिन्दिशनन्द स्वरूप को पूर्णतया व्यक्त करके निरितशय शान, चारित्र श्रादि का लाभ करता है तथा श्रनिर्वचनीय स्थाभाविक सुख का अनुभव करता है। जैसे, पूर्णिमा की रात में निरभ्र चन्द्र की सम्पूर्ण कलाएँ प्रकाशमान होती हैं, वैसे ही उस समय श्रात्मा की चेतना श्रादिस भी सुख्य शक्तियाँ पूर्ण विकसित हो जाती हैं। इस भूमिका को जैनशास्त्र में तेरहवाँ गुण्स्थान कहते हैं।

स्य गुणस्थान में चिरकाल तक रहने के बाद श्रालग दृष्य रज्जु के समान शेष श्रावरणों को श्रर्थात् श्राप्रधानमूत श्राप्तातकर्मों को उड़ाकर फेंक देने के लिए स्हमिकयाप्रतिपाति शुक्लध्यानरूप पवन का श्राप्रय लेकर मानसिक, वाचिक श्रोर कायिक व्यापारों को सर्वथा रोक देता है। यही श्राप्यात्मिक विकास की पराकाष्ठा किंवा चौदहवाँ गुणस्थान है। इसमें श्रात्मा समुच्छिन्निकया। तिपाति शुक्रध्यानद्वारा सुमेरु की तरह निष्प्रकम्प स्थिति को प्राप्त करके श्रन्त में शरीर-त्याग-पूर्वक व्यवहार श्रीर परमार्थ दृष्टि से लोकोत्तर स्थान को प्राप्त करता है। यही निर्मुण ब्रह्मस्थिति है, यही सर्वाङ्गीण पूर्णता है, यही पूर्ण कृतकृत्यता है, यही परम पुरुषार्थ की श्रन्तिम सिद्धि है श्रीर यही श्रपुनरावृत्तिस्थान है। क्यांकि संसार का एक मात्र कारण मोह है, जिसके सब संस्कारों का निश्शेप नाश हो जाने के कारण श्रव उपाधिका संभव नहीं है।

यह कया हुई पहले से चौदहवें गुणस्थान तक के बारह गुणस्थानों की; इसमें दूसरे और तीसरे गुणस्थान की कथा, जो छूट गई है, वह यां है— सम्यक्त्व किंवा तत्त्वज्ञानवाली ऊपर की चतुर्थी आदि मूमिकाओं के राजमार्ग से च्युत होकर जब कोई आत्मा तत्त्वज्ञान-शून्य किंवा मिध्यादृष्टिवाली प्रथम भूमिका के उन्मार्ग की ओर भुकता है, तब बीच में उस अधःपतनोत्मुल आत्मा की जो कुछ अवस्था होती है वही दूसरा गुणस्थान है। यद्यपि इस गुणस्थान में प्रथम गुणस्थान की अपेद्या आत्म-शुद्धि अवश्य कुछ अधिक होती है, इसलिए इसका नम्बर पहले के बाद रखा गया है, फिर भी यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि

१ 'योगसंन्यासतस्त्यागी, योगानप्यखिलाँस्यजेत् । इत्येवं निर्गु गां ब्रह्म, परोक्तमुपपद्यते ॥७॥ वस्तुतस्तु गुणैः पूर्णमनन्तैर्भासते स्वतः । रूपं व्यक्तात्मनः साघोनिरश्रस्य विघोरिव ॥८॥'

इस गुग्रस्थान को उत्क्रान्ति-स्थान नहीं कह सकते। क्योंकि प्रथम गुग्रस्थान को स्रोडकर उत्क्रान्ति करनेवाला श्रात्मा इस दूसरे स्थान को सीधे तौर से पास नहीं कर सकता, किन्तु ऊपर के गुणस्थान से गिरनेवाला ही श्रात्मा इसका अधिकारी बनता है। श्रधःपतन मोह के उद्रेक से होता है। श्रतएव इस गुणस्थान के समय मोह की तीव काषायिक शक्ति का अविर्भाव पाया जाता है। स्वीर आदि मिष्ट भोजन करने के बाद जब वमन हो जाता है. तब मुख में एक प्रकार का विख-द्धारा स्वाद अर्थात न अतिमधर न अति-अम्ल जैसा प्रतीत होता है। इसी प्रकार दसरे गणस्थान के समय श्राध्यात्मक स्थिति विलच्चण पाई जाती है। क्योंकि उस समय त्रात्मा न तो तत्त्व-ज्ञान की निश्चित भूमिका पर है श्रौर न तत्त्व-ज्ञान-शुन्य की निश्चित भूमिका पर। अथवा जैसे कोई व्यक्ति चढ़ने की सीढ़ियों से खिसक कर जब तक जमीनपर आकर नहीं ठहर जाता, तब तक बीच में एक विलक्षण श्रवस्था का श्रनभव करता है, वैसे हो सम्यक्त्व से गिरकर मिथ्यात्व को पाने तक में अर्थात बीच में आत्मा एक विलक्षण आध्यात्मिक अवस्था का अनुभव करता है। यह बात हमारे इस व्यावहारिक अपनुभव से भी प्रसिद्ध है कि जब किसी निश्चित उन्नत-ग्रवस्था से गिरकर कोई निश्चित ग्रवनत-ग्रवस्था प्राप्त की जाती है, तब बीच में एक विलक्षण परिस्थित खड़ी होती है।

तीसरा गुणस्थान ऋात्मा की उस मिश्रित ऋवस्था का नाम है, जिसमें न तो केवल सम्यक् दृष्टि होती है श्रीर न केवल मिथ्या दृष्टि, किन्तु आ्रात्मा उसमें दोलायमान ऋाध्यात्मिक स्थितिवाला बन जाता है। ऋतएव उसकी बुद्धि स्वाधीन न होने के कारण सन्देहशील होती है ऋर्थात् उसके सामने जो कुळ आया, वह सब सच। न तो वह तत्त्व को एकान्त ऋतत्त्वरूप से ही जानती है और न तत्त्व- ऋतत्त्व का वास्तविक पूर्ण विवेक ही कर सकती है।

कोई उत्क्रान्ति करनेवाला स्रात्मा प्रथम गुणस्थान से निकलकर सीधे ही तीसरे गुणस्थान को प्राप्त कर सकता है स्त्रीर कोई स्त्रवक्रान्ति करनेवाला स्त्रात्मा भी चतुर्थ स्त्रादि गुणस्थान से गिरकर तीसरे गुणस्थान को प्राप्त कर सकता है। इस प्रकार उत्क्रान्ति करनेवाले स्त्रोर स्त्रवक्रान्ति करनेवाले—दोनों प्रकार के स्त्रात्मास्त्रों का स्त्राश्रय-स्थान तीसरा गुणस्थान है। यही तीसरे गुणस्थान की दूसरे गुणस्थान से विशेषता है।

जपर श्रात्मा की जिन चौदह श्रवस्थाश्रों का विचार किया है, उनका तथा उनके श्रन्तर्गत श्रवान्तर संख्यातीत श्रवस्थाश्रों का बहुत संचेप में वर्गीकरण करके शास्त्र में शरीरधारी श्रात्मा की सिर्फ तीन श्रवस्थाएँ बतलाई हैं—बहिरात्म-श्रवस्था, (२) श्रन्तरात्म-श्रवस्था।

पहली श्रवस्था में श्रातमा का वास्तविक—विशुद्ध रूप श्रत्यन्त श्राच्छन्न रहता है, जिसके कारण श्रातमा मिथ्याध्यासवाला होकर पौद्गलिक विलासों को ही सर्वस्व मान लेता है श्रीर उन्हीं की प्राप्ति केलिए सम्पूर्ण शक्ति का व्यय करता है.

दूसरी अवस्था में आत्मा का वास्तविक स्वरूप पूर्णतया तो प्रकट नहीं होता, पर उसके ऊपर का आवरण गाद न होकर शिथिल, शिथिलतर, शिथिलतम बन जाता है, जिसके कारण उसकी दृष्टि पौद्गलिक विलासों की आगर से हटकर शुद्ध स्वरूप की ओर लग जाती है। इसी से उसकी दृष्टि में शरीर आदि की जीर्णता व नवीनता अपनी जीर्णता व नवीनता नहीं है। यह दूसरी अवस्था ही तीसरी अवस्था का दृद्ध सोपान है।

तीसरी श्रवस्था में श्रात्मा का वास्तविक स्वरूप प्रकट हो जाता है श्रयांत् उसके ऊपर के घने श्रावरण विलक्कल विलीन हो जाते हैं।

पहला, दूसरा श्रौर तीसरा गुग्गस्थान बहिरात्म-श्रवस्था का चित्रण है। चौथे से बारहवें तक के गुग्गस्थान श्रन्तरात्म-श्रवस्था का दिग्दर्शन है श्रौर तेर-हवाँ, चौदहवाँ गुग्गस्थान परमात्म-श्रवस्था का वर्णन १ है।

श्रात्मा का स्वभाव ज्ञानमय है, इसलिए वह चाहे किसी गुणस्थान में क्यों न हो, पर ध्यान से कदापि मुक्त नहीं रहता। ध्यान के सामान्य रीति से (१) शुभ श्रीर (२) श्रशुभ, ऐसे दो विभाग श्रीर विशेष रीति से (१) श्रार्त, (२) रीद्र, (३) धर्म श्रीर (४) शुक्त, ऐसे चार विभाग शास्त्र में किये

'बाह्यात्मा चान्तरात्मा च, परमात्मेति च त्रयः । कायाधिष्ठायकष्येयाः, प्रसिद्धा योगवाङ्मये ॥ १७ ॥ क्रन्ये भिष्यात्वसम्यक्तवेश्वतज्ञानभागिनः । मिश्रे च द्यीगमोद्दे च, विश्वान्तास्ते त्वयोगिनि ॥ १८ ॥' —योगावतारद्वात्रिशिका ।

१ 'श्रन्ये तु मिथ्यादर्शनादिभावपरिश्वतो बाह्यात्मा, सम्यन्दर्शनादिपरिश्वतस्त्व-न्तरात्मा, केवलज्ञानादिपरिश्वतस्तु परमात्मा । तत्राद्यगुग्यस्थानत्रये बाह्यात्मा, ततः परं चीश्यमोद्दगुग्यस्थानं यावदन्तरात्मा, ततः परन्तु परमात्मेति । तथा व्यक्त्या बाह्यात्मा, शक्त्या परमात्मान्तरात्मा च । व्यक्त्यान्तरात्मा तु शक्त्या परमात्मा श्रनुभूतपूर्वनयेन च बाह्यात्मा; व्यक्त्या परमात्मा श्रनुभूतपूर्वनयेनैव बाह्यात्मान्त-रात्मा च ।' —श्रथ्यात्ममतपरीज्ञा, गाथा १२५ ।

२ 'ब्रातरीद्रधर्मशुक्कानि ।'—तत्त्वार्थ-ब्रध्याय ६, सूत्र २६ ।

गए हैं। चार में से पहले दो अग्रुप श्रीर पिछले दो शुभ हैं। पौद्गलिक हि की मुख्यता के किंवा आत्म-विस्मृति के समय जो ध्यान होता है, वह अग्रुप और पौद्रिलिक हि की गौयाता व आत्मानुसन्धान-दशा में जो ध्यान होता है, वह अग्रुप है। अग्रुप ध्यान संसार का कारण और ग्रुप ध्यान मोल का कारण है। पहले तीन गुणस्थानों में आर्च और रौद्र, ये दो ध्यान ही तर-तम-भाव से पाए जाते हैं। चौथे और पाँचवें गुणस्थान में ऊक्त दो ध्यानों के आतिरिक्त सम्यक्त के प्रभाव से धर्मध्यान भी होता है। छुठे गुणस्थान में आर्च और धर्म, ये दो ध्यान होते हैं। सातवें गुणस्थान में सिर्फ धर्मध्यान होता है। आठवें से बारहवें तक पाँच गुणस्थानों में धर्म और ग्रुक्ल, ये दो ध्यान होते हैं।

तेरहवें स्त्रीर चौदहवें गुणस्थान में सिर्फ शुक्रध्यान होता है ।

गुणस्थानों में पाए जानेवाले ध्यानों के उक्त वर्णन से तथा गुणस्थानों में किये हुए बहिरात्म-भाव आदि पूर्वोक्त विभाग से प्रत्येक मनुष्य यह सामान्यतया जान सकता है कि मैं किस गुणस्थान का ऋषिकारी हूँ। ऐसा ज्ञान, योग्य ऋषिकारी की नैसर्गिक महत्त्वाकांचा को ऊपर के गुणस्थानों के लिए उत्तेजित करता है।

### दर्शनान्तर के साथ जैनदर्शन का साम्य

जो दर्शन, श्रास्तिक श्रयांत् श्रात्मा, उसका पुनर्जन्म, उसकी विकासशीलता तथा मोच-योग्यता माननेवाले हैं, उन सभी में किसी-न किसी रूप में श्रात्मा के किमिक विकास का विचार पाया जाना स्वाभाविक है। श्रतप्व श्रायांवर्ग के जैन, वैदिक श्रीर बौढ, इन तीनों प्राचीन दर्शनों में उक्त प्रकार का विचार पाया जाता है। यह विचार जैनदर्शन में गुणस्थान के नाम से, वैदिक दर्शन में भूमिकाओं के नाम से श्रीर बौदर्शन में श्रवस्थाओं के नाम से प्रसिद्ध है। गुणस्थान का विचार, जैसा जैनदर्शन में स्क्ष्म तथा विस्तृत है, वैसा श्रन्य दर्शनों में नहीं है, तो भी उक्त तीनों दर्शनों की उस विचार के संबन्ध में बहुत कुछ समता है। श्रयांत् संकेत, वर्णनशैली श्रादि की भिनता होने पर भी वस्तुतन्त्व के विषय में तीनों दर्शनों का भेद नहीं के बराबर ही है। वैदिकदर्शन के योगवासिष्ठ, पातञ्जल योग श्रादि श्रन्थों में श्रात्मा की भिमकाओं का श्रन्छा विचार है।

१ इसके लिए देखिये, तत्वार्थ अ०६, सूत्र ३५ से ४०। ध्यानशतक, गा॰, ६३ और ६४ तथा आवश्यक-हारिभद्री टीका पृ॰ ६०२। इस विषय में तत्वार्थ के उक्त सूत्रों का राजवार्तिक विशेष देखने योग्य है, क्योंकि उसमें श्वेताम्बरप्रंथों से योड़ा सा मतभेद है। जैनशास्त्र में मिण्याद्दाष्टि या बहिरात्मा के नाम से श्रज्ञानी जीवः का लज्ज्य बतलाया है कि जो श्रनात्मा में श्रयांत् श्रात्म-भिन्न जड़तत्त्व में श्रात्म-बुद्धि करता है, वह मिथ्यादिष्ट या बहिरात्मा ै है । योग-वासिष्ठ में ै तथा पातष्ठ्ञल-योग सूत्र व में श्रज्ञानी जीव का वहां लज्ज्या है । जैनशास्त्र में मिण्यात्वमोह का संसार-बुद्धि श्रोर दु:खरूप फल वर्षित है भे । वही बात योगवासिष्ठ के

१ 'तत्र मिध्यादर्शनोदयवशीकतो मिध्यादृष्टिः।' -- तत्त्वार्थ राजवातिक ६, १, १२। 'म्रात्मधिया समपात्तकायादिः कीर्त्यतेऽत्र बहिरात्मा । कायादेः समधिष्ठायको भवत्यन्तरातमा त ॥७॥१ --योगशास्त्र, प्रकाश १२। 'निर्मलस्फटिकस्येव सहजं रूपमात्मनः । श्चध्यस्तोपाधिसंबद्धो जडस्तत्र विमह्मति ॥६॥ –ज्ञानसार, मोडाष्टक । 'नित्यशुच्यात्मताख्यातिरनित्याशुच्यनात्मसु । श्रविद्या तत्त्वधीर्विद्या योगाचार्यैः प्रकीर्तिता ॥१॥' **-ज्ञानसार** विद्याष्ट्रक । 'भ्रमवाटी बहिर्द्ध फ्टिर्भ्रमच्छाया तदी सण्म् । श्रभान्तस्तत्त्वदृष्टिस्त्, नास्यां शेते मुखाऽऽशया ॥२॥१ — ज्ञानसार, तत्त्वदृष्टि-श्चष्टक । २ 'यस्याऽज्ञानात्मनो ज्ञस्य, देह एवात्मभावना । उदितेति रुपैवाचारिपवोऽभिभवन्ति तम् ॥३॥' — निर्वाण-प्रकरण: पूर्वार्घ सर्ग ६ । ३ 'म्रानित्याऽग्रुचिदुःखाऽनात्मसु नित्यशुचिसुखात्मख्यातिरविद्या।' -- पातञ्जलयोगसूत्र, साधन-पाद, सूत्र ५। ४ 'समुदायावयवयोर्बन्धहेतत्वं वाक्यपरिसमाप्तेवे चित्र्यात ।'

> 'विकल्पचषकैरात्मा, पीतमोहासवो स्थयम् । भवोञ्चतालमुत्तालप्रपञ्चमभितिष्ठति ॥॥॥'

- तत्त्वार्थ-राजवार्त्तिक ६, १, ३१।

-- ज्ञानसार, मोहाष्टक ।

निर्वाण १ प्रकरण में श्रक्तान के फलरूप से कही गई है। (२) योग-वासिष्ठनिर्वाण प्रकरण पूर्वार्थमें श्रविद्या से तृष्णा श्रीर तृष्णा से दुःख का श्रनुभव तथा विद्या से श्रविद्या का १ नाश, यह कम जैसा वर्णित है, वही कम जैन-शास्त्र में मिथ्याज्ञान श्रीर सम्यक् ज्ञान के निरूपण्डारा जगह-जगह वर्णित है। (३) योगवासिष्ठ के उक्त प्रकरण में १ ही जो श्रविद्या का विद्या से श्रीर विद्या का विचार से नाश वतलाया है, वह जैनशास्त्र में माने हुए मितज्ञान श्रादि चायोपशमिकज्ञान से मिथ्याज्ञान के नाश श्रीर चायिकज्ञान से चायोपशमिक ज्ञान के नाश के नाश के नाश के नाश के नाश के समान है। (४) जैनशास्त्र में मुख्यतया मोह को ही बन्ध का—संसार का हेतु माना है। योगवासिष्ठ ४ में वही बात रूपान्तर से कही गई है। उसमें जो इश्य के श्रस्तित्व को बन्ध का कारण कहा है: उसका

२. 'जन्मपर्वाहिना रन्ध्रा विनाशन्छिद्रचञ्चुरा । भोगाभोगरसापूर्णा, विचारैकघुणज्ञता ॥११॥'

सर्ग 🗲 ।

३. 'मियःस्वान्ते तयोरन्तर्स्यायातपनयोरिव । ऋषिद्यायां विलीनायां चीरो द्वे एव कल्पने ॥२३॥ एते राघव लीयेते, ऋवाप्यं परिशिष्यते । ऋषिद्यासंच्यात् चीरो विद्यापद्योऽपि राघव ॥२४॥'

सर्ग ६।

४. 'ऋविद्या संमृतिर्वन्त्रो, माया मोहो महत्तमः । कल्पितानीति नामानि, यस्याः सकत्ववेदिभिः ॥२०॥' 'हष्टुर्द्र'श्यस्य सत्ताऽङ्गवन्त्र इत्यभिधीयते । द्रष्टा दृश्यवत्राद्वदो, दृश्याऽभावे विमुच्यते ॥२२॥'

—उत्पत्ति-प्रकरण्, सर्ग १।

'तस्माचित्तविकल्पस्थिपशाचो बालकं यथा । विनिहत्त्येवमेषान्तर्द्रष्टारं दृश्यरूपिका ॥३८॥'

—उत्पत्ति प्र• सर्ग ३।

१. 'श्रज्ञानात्प्रमृता यस्माञ्जगत्पर्यप्रस्पराः । यरिमंस्तिष्ठन्ति राजन्ते, विश्वन्ति वित्तसन्ति च ॥५३॥' 'श्रापातमात्रमधुरत्वमनर्थसत्त्वमायन्तवत्त्वमित्तत्त्वस्थितिमङ्गुरस्वम् । श्रज्ञानशाखिन इति प्रसृतानि राम नानाकृतीनि विपुत्तानि फत्नानि तानि' ॥६१॥ पूर्वार्द्य, सर्ग ६,

तारार्य दृश्यके श्रभिमान या श्रध्यास से है। (६) जैसे, जैनशास्त्र में प्रन्थिमेद का वर्षान है वैसे ही योगवासिष्ठ में भे भी है। (६) वैदिक प्रन्थों का यह वर्षान कि ब्रह्म, माया के संसर्ग से संकल्प-विकल्पात्मक ऐन्द्रजालिक सृष्टि रचता है, तया स्थावरजङ्गमात्मक जगत् का कल्प के श्रन्त में नाश होता है के, हत्यादि बातों की संगति जैनशास्त्र के श्रनुसार इस प्रकार की जा सकती है—श्रात्मा का श्रव्यवहार-राशि से व्यवहारराशि में श्राना ब्रह्म का जीवत्र घारण करना है। क्रमशः सूद्भ तथा स्थूल मन के द्वारा संक्रिल्य प्राप्त करके कल्पनाजाल में श्रात्मा का विचरण करना संकल्य-विकल्पात्मक ऐन्द्रजालिक सृष्टि है। शुद्ध श्राप्त-चरूप व्यक्त होने पर सांसारिक पर्यायों का नाश होना ही कल्प के श्रन्त में स्थावर-जंगमात्मक जगत् का नाश है श्रात्मा श्रपनी सत्ता भूलकर जड़-सत्ताको स्वसत्ता मानता है, जो श्रव्हंत्व-ममस्त्र भावना रूप मोह का उदय श्रीर बन्ध का कारण है। वही श्रद्धंत्व-ममस्त्र भावना वैदिक वर्णन-शैली के श्रनुसार बन्धहेतुभूत हुश्य सत्ता है। उद्यत्ति, वृद्धि, विकाश, स्वर्ग, नरक श्रादि जो जीव की श्रवस्थाएँ वैदिक ग्रन्थों में वर्णित है, वे ही जैन-दृष्टि के श्रनुसार व्यवहार-राशि-गत जीव के पर्याय है। (७) योगवासिष्ठ में के स्वरूप स्थिति को ज्ञानी का श्रीर स्वरूप

श्रितिर्हि ग्रन्थिविच्छेदस्तस्मिन् सित हि मुक्तता ।
 मृगतृष्णाम्बुबुद्धादिशान्तिमात्रात्मकस्वसौ ॥२३॥²

---- उत्पत्ति-प्रकरण, सर्ग ११८

२. 'तत्स्वयं स्वैरमेवाग्रु, संकल्पयित नित्यशः। तेनेत्यमिन्द्रजालश्रीर्विततेयं वितन्यते ॥१६॥' 'यदिदं दृश्यते सर्वे जगत्स्थावरजङ्गमम्। तत्सुषुप्ताविव स्वप्नः, कल्पान्ते प्रविनश्यति ॥१०॥'

—उत्पत्ति-प्रकरण, सर्ग १।

स तथाभूत एवात्मा, स्वयमन्य इवोल्ससन् । जीवतासुपयातीव, भाविनाम्ना कदर्थिताम् ॥१३॥१

३. उत्पद्यते यो जगति, स एव किल वर्धते । स एव मोचुमाप्नोति, स्वर्गं वा नरकं च वा ॥७॥"

उत्पत्ति-प्रकरवा, सर्ग १।

४. 'स्वरूपावस्थितिर्मुक्तिस्तद्भ्रंशोऽइंत्ववेदनम् । एतत् संचेपतः पोक्तं तज्ज्ञत्वाज्ञत्वस्रच्यम् ॥५॥'

---- उत्पत्ति-प्रकरवा, सर्ग ११७।

भ्रंश को श्रज्ञानी का लज्ज्या माना है। जैनशास्त्र में भी सम्यक् ज्ञान का श्रीर मिष्यादृष्टि का कमशः वही स्वरूप नै नतलाया है। (८) योगवासिष्ठ में वे जो सम्यक् ज्ञान का लज्ज्या है, वह जैनशास्त्र के श्रनुकृत है। (६) जैनशास्त्र में सम्यक् दर्शन की प्राप्ति, (१) स्वभाव श्रौर (२) बाह्य निमित्त, इन दो प्रकार से नतलाई हैं । योगवासिष्ठ में भी ज्ञान प्राप्ति का वैसा ही कम सूचित किया है । (१०) जैनशास्त्र के चौदह गुएस्थानों के स्थान में चौदह भूमिकाश्रों का वर्षन योगवासिष्ठ में वहुत कचिकर व विस्तृत है। सात भूमिकाएँ ज्ञान की श्रौर

'श्रहं ममेति मन्त्रोऽयं, मोहस्य जगदान्य्यकृत् ।
 श्रयमेव हि नजपूर्वः, प्रतिमन्त्रोऽपि मोहजित ॥१॥'

--- ज्ञानसार, मोहाष्टक ।

स्वभावलाभसंस्कारकारणं ज्ञानमिष्यते । ध्यान्थ्यमात्रमतस्वन्यत्तथा चोक्तं महास्मना ॥३॥'

--- ज्ञानसार, ज्ञानाष्ट्रक ।

२. 'म्रनाद्यन्तावभासास्मा, परमास्मेह विद्यते । इत्येको निश्चयः स्फारः सम्यग्ज्ञानं विदुर्बुधाः ॥२॥'

- उपशम-प्रकरण, सर्ग ७६।

३ 'तन्निसर्गादधिगमाद् वा।'

—तत्त्वार्थ-ग्र० १, सू० ३ ।

४ 'एकस्तावद्गुरुपोकादनुष्ठानाच्छनैः शनैः। जन्मना जन्मभिर्वापि सिद्धिदः समुदाहृतः॥३॥ द्वितीयस्त्वात्मनैवाशु, किंचिद्व्युत्पन्नचेतसा। भवति ज्ञानसंप्राप्तिराकाशफलपातवत्॥४॥'

--- उपशम-प्रकरण, सर्ग ७ ।

५ 'त्राज्ञानभुः सतपदा, ज्ञभुः सतपदेव हि ।
पदान्तराख्यसंख्यानि, भवन्त्यन्यान्यथैतयोः ॥२॥
तत्रारोपितमज्ञानं तस्य भूमीरिमाः श्रृष्णु ।
बीजजाप्रत्याजाप्रत्, महाजाप्रत्ययेव च ॥११॥
जाप्रत्स्यन्तस्य स्वप्नः, स्वप्नजाप्रत्युप्तकम् ।
इति सत्तविषो मोहः, पुनरेव परस्यरम् । १२॥
स्रिष्टो भवत्यनेकाख्यः श्रृष्णु खद्यायामस्य च ।
प्रथमे चेतनं यत्स्यादनाख्यं निर्मर्तं चितः ॥१३॥

सात स्रज्ञान की बतलाई हुई हैं, जो जैन-परिभाषा के स्रनुसार क्रमशः मिथ्याल की स्रोर सम्यक्तको स्रवस्था की सूचक हैं। (११) योगवासिष्ठ में तत्त्वक,

> भविष्यन्वित्तजीवादिनामशब्दार्थभाजनम् । बीजरूपं स्थितं जामत्, बीजजामत्तद्वस्यते ॥१४॥ एषा ज्ञप्तेर्नवायस्थाः त्वं जाग्रत्संस्रति श्रुण । नवप्रसतस्य परादयं चाहमिदं मम ॥१५॥ इति यः प्रत्ययः स्वस्थस्तज्जाग्रत्प्रागभावनात । श्रयं सोऽहमिदं तन्म इति जन्मान्तरोदितः ॥१६॥ पीवरः प्रत्ययः प्रोक्तो, महाजाग्रदिति स्फुटम् । श्चरूद्रमथवा रूदं सर्वथा तन्मयात्मकम् ॥१७॥ यज्जाप्रतो मनोराज्यं जाग्रत्स्वप्नः स उच्यते । द्विचन्द्रशक्तिकारूप्यम्गतुष्णादिभेदतः ॥१८॥ श्रभ्यासात्प्राप्य जाप्रत्वं, स्वप्नोऽनेकविधो भवेत् । श्रल्पकालं मया दृष्टं, एवं नो सत्यमित्यपि ॥१६॥ निद्राकां सानुभूते ऽथें, निद्रान्ते प्रत्ययो हि यः। स स्वप्नः कथितस्तस्य, महाजाग्रस्थितेहैंदि ॥२०॥ चिरसंदर्शनाभावाद १ फल्ल बृहद् स्वप्नो जाग्रत्तयारूढो, महाजाग्रत्यदं गतः ॥२१॥ श्रवते वा चते देहे, स्वप्नजाग्रन्मतं हि तत् । षडवस्थापरित्यागे, जडा जीवस्य या स्थितिः ॥२२॥ भविष्यदुःखबोधाढ्या, सौधुप्ती सोच्यते गतिः। एते तस्यामवस्थायां तृगालोष्ठशिलाद्यः ॥२३॥ पदार्थाः संस्थिताः सर्वे, परमाग्रुप्रमाणिनः । सप्तावस्था इति प्रोक्ता, मयाऽशानस्य राघव ॥२४॥१ उत्पत्ति-प्रकरण सर्ग ११७।

'ज्ञानभूमिः शुभेच्छाख्या, प्रथमा समुदाहृता । विवारणा द्वितीया तु, तृतीया तनुमानसा ॥५॥ सत्वापत्तिश्चतुर्थी स्थात्ततो संसक्तिनामिका । पदार्थाभावनी षष्ठी, सप्तमी तुर्थेगा समृता ॥६॥ श्रासामन्ते स्थिता मुक्तिस्तस्यां भूयो न शोच्यते । एतासां भूमिकानां त्वमिदं निर्वचनं श्रृशु ॥७॥

समदृष्टि, पूर्णाशय श्रीर मुक्त पुरुष का जो वर्णन है, वह जैन-संकेतानुसार चतुर्थं ब्रादि गुण्स्थानों में स्थित ब्रात्मा को लागू पड़ता है । जैनशास्त्र में जो श्चन का महत्त्व वर्णित<sup>2</sup> है. वही योगवासिष्ठ में प्रशामाहात्म्य के नाम से

स्थितः किं मृद एवास्मि, प्रेक्येऽहं शास्त्रसज्जनैः। वैराग्यपूर्वभिच्छेति, शुभेच्छेत्युच्यते बुधैः ॥=॥ शास्त्रसज्जनसंपर्क-वैराग्याभ्यासपूर्वकम् । सदाचारप्रवृत्तिर्या. प्रोच्यते सा विचारणा ॥६॥ विचारगाशभेन्द्राभ्यामिन्द्रियार्थेष्वसक्तता । यत्र सा तनुताभावात्प्रोच्यते तनुमानसा ।।१०।। भमिकात्रितयाभ्यासाञ्चित्तेऽर्थे विरतेर्वशात् । सत्यात्मनि स्थितिः शुद्धे, सत्त्वापत्तिरदाहृता ॥११॥ दशाचतुष्टयाभ्यासादसंसर्गफलेन च। रूद्धसत्त्वचमत्कारात्प्रोक्ता संसक्तिनामिका ॥१२॥ भिकापञ्चकाम्यासात्स्वात्मारामतया दृढम् । श्चाम्यन्तराणां बाह्यानां पदार्थानामभावनात् ।।१३।। परप्रयुक्तेन चिरं प्रयत्नेनार्थभावनात । पदार्थाभावना नाम्नी, षष्ठी संजायते गतिः ॥१४॥ भमिषट्कचिराभ्यासान्द्रेदस्यानुपलम्भतः। यत्स्वभावैकनिष्ठत्वं सा शेया तुर्यगा गतिः ॥१५॥१ उत्पत्ति-प्रकरण, सर्ग ११८। १ योग० निर्वाण-प्र०, सर्ग १७०: निर्वाण-प्र० उ, सर्ग ११६।

योग० स्थिति प्रकरण, सर्ग ७५: निर्वाण-प्र० स० १६६ ।

२ 'जागर्ति ज्ञानदृष्टिश्चेत्र्रण्णा कृष्णाऽहिजाङ्गली। पूर्णानन्दस्य तत्कि स्याहैन्यवृश्चिकवेदना ॥४॥१

— ज्ञानसार, पूर्णताष्टक ।

'ब्रस्ति चेद् प्रन्थिभिद् ज्ञानं कि चित्रैस्तन्त्रयन्त्रगैः। प्रदीपाः क्वोपयुज्यन्ते, तमोध्नी दृष्टिरेव चेत् ॥६। मिथ्यात्वशैलपच्चिञ्जद्, ज्ञानदम्भोलिशोभितः। निर्भयः शक्रवद्योगी, नन्दत्यानन्दनन्दने ॥७॥ पीयूषमसमुद्रोत्थं, रसायनमनौषधम् । श्चनन्यापेखमैशवर्यं शानमाहर्मनीविणः ॥</

'संसारे निवसन् स्वार्थसज्जः कज्जलनेश्मिन ।
लिप्यते निवित्वो लोको शानसिद्धो न लिप्यते ॥१॥
नाहं पुद्रलभावानां कर्त्तां कारयिता च न ।
नानुमन्तापि चेत्यात्मश्चानवान् लिप्यते कथम् ॥२॥
लिप्यते पुद्रलस्कन्धो न लिप्यते एइ.लेरहम् ।
चित्रव्योमाञ्जनेनेव, ध्यायक्षिति न लिप्यते ॥३॥
लिसताज्ञानसंपातप्रतिघाताय केवलम् ।
निर्लेपज्ञानमग्रस्य, क्रिया सर्वोपयुज्यते ॥४॥
तपःश्रुतादिना मत्तः, क्रियावानपि लिप्यते ॥५॥
भावनाज्ञानसंपन्नो निक्कियोऽपि न लिप्यते ॥५॥

शानसार, निर्लेपाष्ट्रक ।

'छिन्दन्ति ज्ञानदात्रेण, स्पृहाविपलतां बुधाः । मुखशोषं च मूर्च्छां च, दैन्यं यच्छति यत्फलम् ॥३॥'

ज्ञानसार, निःस्पृहाष्टक ।

'मिथो युक्तपदार्थानामसंक्रमचमित्कया। चिन्मात्रपरिखामेन, विदुपैवानुभूयते ॥७॥ स्रविद्यातिमिरध्वंसे, दशा विद्याञ्जनस्पृशा। पश्यन्ति परमात्मानमात्मन्येव हि योगिनः ॥८॥'

शानसार, विद्याष्टक ।

भ्मवसौख्येन किं भूरिभयज्वलनभस्मनां ।
सदा भयोजिमतं ज्ञानसुखमेव विशिष्यते ॥२॥
न गोप्यं क्यापि नारोप्यं देयं देयं च न क्यचित् ।
क्य भयेन सुनै: स्थेयं ज्ञे यं ज्ञानेन पश्यतः ॥३॥
एकं ब्रह्माल्लमादाय, निष्नन्मोहचमूं सुनिः ।
बिभेति नैय संब्रामशीर्यस्थ इव नागराट् ॥४॥
मयूरी ज्ञानदृष्टिश्चेत्यसर्पति मनोवने ।
वेष्टनं भयसर्पाणां न तदाऽऽनन्दचन्दने ॥५॥
कृतमोहास्त्रवेष्ठस्यं, ज्ञानवर्म विभित्ते यः ।
क्य भीस्तस्य क्य वा भक्कः, कर्मसंगरकेलिषु ॥६॥
तुल्ववल्लव्ययो मृदा भ्रमन्त्यभ्ने भयानिलैः ।
नैकं रोमापि तैर्वानगरिष्ठानां यु कम्पते ॥७॥

#### उल्लिखित है १।

चित्तं परिखतं यस्य, चारित्रमकुतोभयम् । ऋखरडज्ञानराज्यस्य, तस्य साधोः कुतो भयम् ॥८॥'

ज्ञानसार, निर्भयाष्ट्रक ।

'ब्रहष्टार्थे तु धावन्तः, शास्त्रदीपं विना जडाः । प्राप्नुवन्ति परं खेदं प्रस्ततन्तः पदे पदे ॥५॥ 'ब्रज्ञानाहिमहामन्त्रं स्वाच्छुन्द्यज्वरत्तंघनम् । धर्मारामसुधाकुल्यां शास्त्रमाहुर्महर्षयः ॥७॥ शास्त्रोकाचारकर्ता च, शास्त्रज्ञः शास्त्रदेशकः । शास्त्रोकहम् महायोगी, प्राप्नोति परमं पदम् ॥८॥

ज्ञानसार, शास्त्राष्ट्रक ।

"ज्ञानमेव बुधाः प्राहुः, कर्मणां तापनात्तपः । तदाम्यन्तरमेवेष्टं बाह्यं तदुपबृंहकम् ॥१॥ श्रानुस्रोतसिकी वृत्तिर्वालानां मुखशीलता । प्रातिस्रोतसिकी वृत्तिर्वानिनां परमं तपः ॥२॥ सदुपायप्रवृत्तानामुपेयमधुरत्वतः । ज्ञानिनां नित्यमानन्दवृद्धिरेव तपिक्वनाम् ॥४॥²

ज्ञानसार, तपोष्टक ।

१ 'न तद्गुरोर्न शास्त्रार्थात्र पुष्यात्पाप्यते पदम् ।
यत्साधुसङ्गास्युदिताद्विचारविश्चदाद्घृदः ॥१७॥
सुन्दर्या निजया बुद्ध्या, प्रज्ञे येव वयस्यया ।
पदमासाद्यते राम, न नाम किययाऽन्यया ॥१८॥
यस्योऽज्वलति तीक्ष्णाया, पूर्वापरविचारिणी ।
प्रज्ञादीपशिखा जातु, जाङ्यान्ध्यं तं न वाघते ॥१६॥
दुक्तरा या विपदो दुःलकल्लोलसंकुलाः ।
तीर्यते प्रज्ञया ताम्यो नावाऽपद्स्यो महामते ॥२०॥
प्रज्ञाविरहितं मृहमापटल्गापि वाघते ।
पेलवाचानिलकला सारहीनिमयोलपम् ।२१॥
'प्रज्ञावानसहोऽपि कार्यान्तमधिगच्छित ।
दुष्पञ्चः कार्यमासाद्य, प्रधानमपि नश्यति ॥२३॥
शास्त्रसङ्जनसंसर्गैः प्रज्ञा पूर्वं विवर्षयेत् ।
सेकसंरच्यारम्भैः प्रज्ञाप्तौ सतामिव ॥१५॥

प्रज्ञाबलबृहन्मूलः, काले सत्कार्यपादपः। फलं फलत्यतिस्वादु भासोबि म्बमिवैन्दवम् ॥२५॥ य एव यत्नः क्रियते, बाह्यार्थोपार्जने जनैः। स एव यत्नः कर्तव्यः, पूर्वं प्रशाविवर्धने ॥२६। सीमान्तं सर्वेदःखानामापदां कोशमुत्तमम् । बीजं संसारबृद्धाणां प्रज्ञामान्द्यं विनाशयेत् ॥२७॥ स्वर्गाद्यद्यन्य पातालाद्वाज्याद्यत्समवाप्यते । तत्समासाद्यते सर्वं प्रज्ञाकोशान्महात्मना ।।२८।। प्रज्ञयोत्तीर्थते भीमात्तरमात्संसारसागरात् । न दानैर्न च वा तीर्थेंस्तपसा न च राघव ॥२६॥ यत्प्राप्ताः संपदं दैवीमपि भूमिचरा नराः। प्रज्ञापुर्यलतायास्तत्फलं स्वादु समुत्थितम् ॥३०॥ प्रजया नलराल्नमत्तवारणयूथपाः। जम्बुकैविजिताः सिंहा, सिंहेहरिणका इव ॥३१॥ सामान्यैरपि भूवत्वं प्राप्तं प्रज्ञावशान्नरैः । स्वर्गापवर्गयोग्यत्वं प्राज्ञस्यैवेह दृश्यते ॥३२॥ प्रज्ञया वादिनः सर्वे स्वविकल्पविलासिनः। जयन्ति सुभटप्रख्यान्नरानप्यतिभीरवः ॥३३॥ चिन्तामिएरियं प्रज्ञा हृत्कोशस्था विवेकिनः । फलं कल्पलतेवैषा, चिन्तितं सम्प्रयच्छति ॥३४॥ भन्यस्तरति संसारं प्रज्ञयापोह्यतेऽधमः । शिच्चितः पारमाप्नोति, नावा नाप्नोत्यशिच्चितः ॥३५॥ धीः सम्यग्योजिता पारमसम्यग्योजिताऽऽपदम् । नरं नयति संसारे, भ्रमन्ती नौरिवार्णवे ॥३६॥ विवेकिनमसंमृढं प्राज्ञमाशागगोित्थताः । दोषा न परिवाधन्ते. सन्नद्धमिव सायकाः ॥३७॥ प्रज्ञयेह जगत्सर्वं सम्यनेवाङ्ग दश्यते । सम्यग्दर्शनमायान्ति, नापदो न च संपदः ॥३८॥ पिधानं परमार्कस्य, जडात्भा विततोऽसितः । श्रहंकाराम्बदो मत्तः, प्रज्ञावातेन वाध्यते ॥३६॥"

#### योगसंबन्धी विचार

गुणस्थान श्रीर योग के विचार में श्रन्तर क्या है ? गुणस्थान के किंवा श्रज्ञान व ज्ञान की भूमिकाओं के वर्णन से यह ज्ञात होता है कि श्रात्मा का श्राप्था- िस्मक विकास किस कम से होता है श्रीर योग के वर्णन से यह ज्ञात होता है कि मोच्च का साधन क्या है? श्रय्यांत् गुणस्थान में श्राप्थाध्मिक विकास के कम का विचार मुख्य है श्रीर योग में मोच्च के साधन का विचार मुख्य है। इस प्रकार होनों का मुख्य प्रतिपाद्य तत्व भिन-भिन्न होने पर भी एक के विचार में दूसरे की छाया श्रवश्य श्रा जाती है, क्योंकि कोई भी श्रास्मा मोच्च के श्रात्मि आवत्मन त्या श्रव्यवहित – साधन को प्रथम ही प्राप्त नहीं कर सकता, किन्तु विकास के कमानुसार उत्तरोत्तर सम्भवित साधनों को सोपान-परम्परा की तरह प्राप्त करता हुश्रा श्रन्त में चरम साधन को प्राप्त कर लेता है। श्रत्यप्य योग के — मोच्चसाधन-विपयक विचार में श्राध्याध्मिक विकास के कम की छाया श्रा ही जाती है। इसी तरह श्राध्याध्मिक विकास किस कम से होता है, इसका विचार करते समय श्राध्या भी श्रा ही जाती है। इसतिए गुण्य स्थान के वर्णन-प्रसंग में योग का स्वरूप संचेप में दिखा देना श्राधासङ्क नहीं है।

योग किसे कहते हैं ?— आस्मा का धर्म-व्यापार मोच्च का मुख्य हेतु अर्थात् उपादानकारण तथा बिना विलम्ब से फल देनेवाला हो, उसे योग ै कहते हैं। ऐसा व्यापार प्रणिधान आदि शुभ भाव या शुभभावपूर्वक की जानेवाली किया है। पातझलदर्शन में चित्त की दृत्तियों के निरोधकों योग कहा है। उसका भी यही मतलब है, अर्थात् ऐसा निरोध मोच्च का मुख्य कारण है, क्योंकि उसके साथ कारण और कार्य-रूप से शुभ भाव का अवश्य संबंध होता है।

भोन्नेण योजनादेव, योगो ह्यत्र निरुच्यते ।
 लन्नणं तेन तन्मुख्यहेतुःयापारतास्य तु ॥१॥²

<sup>-</sup>योगलचण दात्रिंशिका।

२ 'प्रिषापानं प्रवृत्तिश्च, तथा विष्नजयक्क्षिषा । सिद्धिश्च विनियोगश्च, एते कर्मशुभाशयाः ॥१०॥' 'एतैराशययोगैस्तु, विना धर्माय न क्रिया । प्रस्थुत प्रत्यपायाय, सोभक्रोधिकया तथा ॥१६॥''

<sup>--</sup>योगलचणदात्रिंशिका।

३ 'योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः ।—पातञ्जलसूत्र, पा० १, सू० २ ।

## योग का आरम्भ कब से होता है ?

श्रात्मा श्रनादि काल से जन्म-मृत्यु के प्रवाह में पड़ा है श्रीर उसमें नाना प्रकार के व्यापारों को करता रहता है। इसलिए यह प्रश्न पैदा होता है कि उसके व्यापार को कब से योगस्वरूप माना जाए ? इसका उत्तर शास्त्र में ? यह दिया गया है कि जब तक ग्राध्मा मिथ्यात्व से व्यास बुद्धिवाला. ग्रतएव दिङमृद की तरह उल्टी दिशा में गति करनेवाला श्रर्थात् श्रास्था--- लक्ष्य से भ्रष्ट हो, तब तक उसका व्यापार प्रशिधान ऋादि श्रभ-योग रहित होने के कारण योग नहीं कहा जा सकता। इसके विपरीत जब से मिध्यात्व का तिमिर कम होने के कारण आत्मा की भ्रान्ति मिटने लगती है और उसकी गति सीधी अयांत सन्मार्ग के अभिमुख हो जाती है, तभी से उसके व्यापार को प्रशिधान त्र्यादि शाम-भाव सहित होने के कारण 'योग' संज्ञा दी जा सकती है। सारांश यह है कि अपत्मा के अपनादि सांसारिक काल के दो हिस्से हो जाते हैं। एक चरमपुद्गलपरावर्त श्रीर दूसरा श्रचरम पुद्गल परार्वत कहा जाता है। चरम पदगलपरार्वत अनादि सांसारिक काल का आखिरी और बहुत छोटा श्रंश है। श्रचरमपुद्गलपरावर्च उसका बहुत बड़ा भाग है; क्योंकि चरम-पटगलपरावर्त को बाद करके अनादि सांसारिक काल, जो अनंतकालचक परिमाण है, वह सब श्रचरम पुद्गलपरावर्त कहलाता है। श्रात्मा का सांसारिक काल, जब चरमपुद्गलगरावर्त-परिमास बाकी रहता है, तब उसके ऊपर से मिथ्यात्वमोह का श्रावरण हटने लगता है। श्रतएव उसके परिणाम निर्मल होने लगते हैं। श्रौर किया भी निर्मल भावपूर्वक होती है। ऐसी किया से भाव-शुद्धि श्रौर भी बदती है। इस प्रकार उत्तरोत्तर भाव-ग्राह्म बदते जाने के कारण चरम प्रदगलपरा-वर्तकालीन धर्म-व्यापार को योग कहा है। अचरम पुद्गलपरावर्त कालीन व्यापार न तो शुभ-भावपूर्वक होता है श्रीर न शुभ-भाव का कारण ही होता है। इसलिए

१ 'मुख्यत्वं चांतरङ्गत्वात्फलाज्ञेगच्च दर्शितम् । चरमे पुद्गलावर्ते यत एतस्य संमवः ॥२॥ न सन्मर्गाभिमुख्यं स्यादावर्तेषु परेषु तु । मिष्यात्वाच्छन्नबुद्धीनां दिङ्मृद्वानाभिवाङ्गिनाम् ॥३॥'

<sup>--</sup>योगलचगदात्रिशिका।

२ चरमावर्तिनो जन्तोः, सिद्धेरासन्नता श्रुवम् । भूयांसोऽमी व्यतिकान्तास्तेष्वेको बिन्दुरम्बुधौ ॥२८॥

<sup>—</sup>मुक्त्यद्वेषप्राधान्यद्वात्रिशिका 🏾

वह परम्परा से भी मोल्ल के अनुकुल न होने के सबब से योग नहीं कहा जाता । पातञ्जलदर्शन में भी अनादि सांसारिक काल के निवृत्ताधिकार प्रकृति और और अनिवृत्ताधिकार प्रकृति इस प्रकार दो भेद वतलाए हैं, जो जैन शास्त्र के चरम और अचरम-पुद्गलपरावर्त के समानार्थक १ हैं।

#### योग के भेद स्वीर उनका श्राधार

जैनशास्त्र र में (१) श्रध्यात्म, (२) भावना, (३) ध्यान, (४) समता श्रौर (५) बत्तिसंजय, ऐसे पाँच भेद योग के किये हैं। पातञ्जलदर्शन में योग के (१) सम्प्रजात और (२) श्रसम्प्रजात. ऐसे दो भेद 3 हैं। जो मोच का साचात-श्रव्यवहित कारण हो श्रर्थात जिसके प्राप्त होने के बाद तरंत ही मोज हो. वही यथार्थ में योग कहा जा सकता है। ऐसा योग जैनशास्त्र के संकेतानसार वृत्ति-संज्ञय श्रीर पातञ्जलदर्शन के संकेतानसार श्रसम्प्रज्ञात ही है। श्रतएव यह प्रश्न होता है कि योग के जो इतने भेद किये जाते हैं, उनका आधार क्या है ? इसका उत्तर यह है कि अलबता बत्तिसंचय किंवा असम्प्रशात ही मोच का साचात कारमा होते से वास्तव में योग है। तथापि वह योग किसी विकासगामी श्रात्मा को पहले ही पहल प्राप्त नहीं होता, किंतु इसके पहले विकास-कम के अनुसार ऐसे अनेक आंतरिक धर्म-व्यापर करने पड़ते हैं, जो उत्तरीत्तर विकास को बढ़ानेवाले श्रीर श्रंत में उस वास्तविक योग तक पहुँचानेवाले होते हैं। वे सब धर्म-व्यापार योग के कारण होने से श्रर्थात् वृत्तिसंचय या श्रसम्प्रशात योग के साचात् किंवा परम्परा से हेत होने से योग कहे जाते हैं। सारांश यह है कि योग के भेटों का श्राधार विकास का कम है। यदि विकास क्रमिक न होकर एक ही बार पर्णतया प्राप्त हो जाता तो योग के भेद नहीं किये जाते । श्रुतएव वृत्तिसंज्ञय जो मोज का साचात कारण है. उसको प्रधान योग समम्तना चाहिए श्रीर उसके पहले के जो अनेक धर्म-व्यापार योगकोटि में गिने जाते हैं, वे प्रधान योग के कारण होने से योग कहे जाते हैं। इन सब व्यापारों की समध्य को पातव्यवस्थान में सम्प्रजात

१ योजनाद्योग इस्युक्तां मोत्त्रेण मुनिसत्तमैः । स निवृत्ताधिकारायां प्रकृतौ लेशतो ध्रवः ॥१४॥

<sup>—</sup>श्रपुनर्बन्धद्वात्रिंशिका ।

२ 'म्रप्यास्मं भावना ध्यानं, समता वृत्तिसंद्धयः । योगः पञ्चविधः प्रोक्तो, योगमार्गविशारदैः ॥१॥

<sup>--</sup>योगमेदद्वात्रिंशिका ।

३ देखिए, पाद १, सूत्र १७ ऋौर १८।

कहा है और जैन शास्त्र में शुद्धि के तर-तम भावानुसार उस समष्टि के अध्यालम आदि चार मेद किये हैं। इतिसंज्ञ्य के प्रति साज्ञात् किंवा परंपरा से कारख होनेवाले व्यापारों को जब योग कहा गया, तब यह प्रश्न पैदा होता है कि के पूर्वभावी व्यापार कब से लेने चाहिए। किन्तु इसका उत्तर पहले ही दिया गखा है कि चरम पुद्गलपरावर्तकाल से जो व्यापार किये जाते हैं, वे ही योग कोटि में गिने जाने चाहिए। इसका सबब यह है कि सहकारी निमित्त मिलते ही, वे सब व्यापार मोज्ञ के अनुकूल अर्थात् धर्म-व्यापार हो जाते हैं। इसके विपरीत कितने ही सहकारी कारण क्यों न मिलें, पर अचरम पुद्गलपरावर्तकालीन व्यापार मोज्ञ के अनुकूल नहीं होते।

#### योग के उपाय श्रीर गुणस्थानों में यागावतार

पातञ्जलदर्शन में (१) अभ्यास श्रीर (२) वैराग्य, ये दो उपाय योग के बतलाये हुए हैं। उसमें वैराग्य भी पर-अपर रूप से दो प्रकार का कहा गया है । योग का कारण होने से वैराग्य को योग मानकर जैन शास्त्र में अपर-वैराग्य को अतात्विक धर्मसंन्यास योग कहा है। जैनशास्त्र में योग का श्रारम्भ पूर्व-सेवा से माना गया है। पूर्वसेवा से अप्यात्म, अध्यात्म से योग का श्रारम्भ पूर्व-सेवा से माना गया है। पूर्वसेवा से अप्यात्म, अध्यात्म से भावना, भावना से ध्यान तथा समता, ध्यान तथा समता से वृत्ति-संच्य और वृत्तिसंच्य से मोच प्राप्त होता है। इसलिए वृत्तिसंच्य ही मुख्य योग है और पूर्व सेवा से लेकर समता पर्यन्त सभी धर्म-व्यापार साचात् किंवा परपरा से योग के उपायमात्र हैं। अपुनर्बन्धक, जो मिथ्यात्व को त्यागने के लिए

१. देखिये, पाद १, सूत्र १२, १५ ऋौर १६।

२. 'विषयदोषदर्शनजित्तभयात् धर्मसंन्यासलज्ञगं प्रथमम्, स तत्वचिन्त-या विषयौदासीन्येन जिनतं द्वितीयापूर्वकरणभावितात्त्विकधर्मसंन्यासलज्ञगं द्विर्तायं वैराग्यं यत्र ज्ञायोपशिमका धर्मा ऋषि ज्ञीयन्ते ज्ञायिकाश्चोत्पद्यन्त इत्यस्माकं सिद्धान्तः ।'—श्रीयशोविजयजी-कृत पातञ्जल-दर्शनवृत्ति, पाद १०, सूत्र १६।

३. 'पूर्वसेवा तु योगस्य, गुरुदेवादिपूजनम् । सदाचारंतपो मुक्त्यद्वेषश्चेति प्रकीर्तिताः ॥१॥'

<sup>---</sup>पूर्वसेवाद्दात्रिशिका।

४. 'उपायत्वेऽत्र पूर्वेषामन्त्य एवावशिष्यते । तत्पञ्चमगुरास्थानादुपायोऽर्वागिति स्थितिः ॥३१॥'

<sup>---</sup>योगमेददात्रिशिका।

तत्पर और सम्यक्त्य-प्राप्ति के श्रामिमुख होता है, इसको पूर्वसेवा तात्विकरूप से होती है और सक्ट न्यक, द्वियंन्यक श्रादि को पूर्वसेवा श्रातिकिक होती है. श्राम्यात्म श्रीर भावना श्रपुनर्वन्यक तथा सम्यग्द्दि को व्यवहार-नय से तात्विक श्रीर सेश-विरति तथा सर्व-विरति को निश्चय नय से तात्विक होते हैं। श्राममंत, सर्वविरति श्रादि गुणस्थानों में ध्यान तथा समता उत्तरोत्तर तात्विकरूप से होते हैं। वृत्तिसंत्वय तेरहवें श्रीर चौदहवें गुणस्थान में होता है। सम्प्राज्ञतयोग श्राप्ता से लेकर ध्यान पर्यन्त के चारों भेदस्वरूप है श्रीर श्रासम्प्रज्ञातयोग वृत्ति-संत्व्यक्ष है। इसलिए चौथे से बारहवें गुणस्थान तक में सम्प्रज्ञातयोग श्रौर तेरहवें-चौदहवें गुणस्थान नक में सम्प्रज्ञातयोग श्रौर तेरहवें-चौदहवें गुणस्थान में श्रसम्प्रज्ञातयोग समक्षना चाहिए ।

### पूर्वसेवा आदि शब्दों की व्याख्या

- १. गुरु, देव त्रादि पूज्यवर्ग का पूजन, सदाचार, तप श्रौर मुक्ति के प्रति स्रद्वेप, यह 'पूर्वसेवा' कहलाती हैं। २. उचित प्रवृत्तिरूप श्रागुन्नत-महानत युक्त होकर मैत्री श्रादि भावनापूर्वक जो शास्त्रानुसार तत्त्व-चिंतन करना, वह
  - 'शुक्लपत्त्वेन्द्रुवत्प्रायो वर्धमानगुष्पः स्मृतः । भवाभिनन्ददोषाणामपुनर्वन्धको ब्यये ॥१॥ श्रास्यैव पूर्वसेवोक्ता, मुख्याऽन्यस्योपचारतः । श्रास्यावस्थान्तरं मार्गपतिताभिमुखौ पुनः ॥२॥'

—- ऋपुनर्बन्धकद्वात्रिंशिका ।

'श्रपुनर्बन्धकस्यायं व्यवहारेण तात्विकः श्राध्यात्मभावनारूपोनिश्चयेनोत्तरस्य तु ॥१४॥ सक्वदावर्तनादीनामतात्विक उदाहृतः । प्रत्यग्रायफलप्रायस्तथा वेषादिमानतः ॥१५॥ शुद्धषयेद्या यथायोगं चारित्रवत एव च । हन्त ध्यानादिको योगस्तात्विकः प्रविजृम्मते ॥१६॥'

—योगविवेकद्वात्रिशिका।

२. 'संप्रज्ञातोऽवतरति, ध्यानभेदेऽत्र तत्त्वतः । तात्त्विकी च समापत्तिर्नात्मनो भाग्यतां विना ॥१५॥ 'ऋसम्प्रज्ञातनामा तु, संमतो वृत्तिसंक्षयः ॥ सर्वतोऽस्मादकरणनियमः पापगोचरः ॥२१॥'

-योगावतारद्व'िंशका I

'अध्यातम'' है। ३. अध्यातम का बुद्धिसंगत अधिकाधिक अभ्यास ही 'भाषना'' है। ४. अन्य विषय के संचार से रहित जो किसी एक विषय का धारावाही प्रशास्त स्क्मबोध हो, वह 'ध्यान'' है। ५. अविद्या से कल्पित जो अनिष्टत्व कर्त्ता अर्थात् इष्टत्व अनिष्टत्व की भावना छोड़कर उपेद्धा धारण करना 'समता' र है। ६. मन और शरीर के संयोग से उत्पन्न होनेवाली विकल्परूप तथा चेष्टारूप दृतियों का निर्मूल नाश करना 'दृतिसंक्षय' र है। उपाग्याय श्री यशोविजयजी ने अपनी पातञ्जलसून- हित में दृतिसंक्षय शब्द की उक्त व्याख्या की अपेद्धा अधिक विस्तृत व्याख्या की है। उसमें दृति का अर्थात् कर्मसंयोग की योग्यता का संद्य— हास, जो अन्यि-मेद से शुरू होकर चौदहवें गुणस्थान में समाप्त होता है, उसी को दृत्तिसंद्यक कहा है और शुरू होकर चौदहवें गुणस्थान में समाप्त होता है, उसी को दृत्तिसंद्यक कहा है और शुरू होकर चौदहवें गुणस्थान में समाप्त होता है, उसी को दृत्तिसंद्यक कहा है और शुरू होकर चौदहवें गुणस्थान में समाप्त होता है, उसी को दृत्तिसंद्यक कहा है और शुरू होकर चौदहवें गुणस्थान के पहले दो भेदों में सम्प्रज्ञात का तथा अन्तिम दो भेदों में असस्प्रज्ञात का समावेश किया किया होते हैं।

 'श्रौचित्याद्वतयुक्तस्य, वचनाक्त्वचिन्तनम् । मैत्र्यादिभावसंयुक्तमध्यारमं तद्विदो विदुः ॥२॥'

- योगमेददात्रिशिका।

२. 'ग्रभ्यासो वृद्धिमानस्य, भावना बुद्धिसंगतः । निवृत्तिरशुभाभ्यासाद्भाववृद्धिश्च तत्फलम् ॥६॥'

---योगभेददात्रिंशिका ।

३. 'उपयोगे विजातीयप्रत्ययाव्यवधानभाक् ।
 शुभैकप्रस्ययो ध्यानं सूक्ष्माभोगसमन्वितम् ॥११॥'

-योगभेदद्वात्रिंशिका।

४. 'व्यवहारकुहृष्टयोञ्चैरिष्टानिष्टेषु वस्तुषु । कल्पितेषु विवेकेन, तत्त्वधीः समतोच्यते ॥२२॥

---योगभेदद्वात्रिशिका ।

५. 'विकल्यस्पन्दरूपाणां वृत्तीनामन्यजन्मनाम् ।ऋपुनर्मावतो रोघः, प्रोच्यते वृत्तिसंद्धयः ॥२५॥'

---योगमेदद्वात्रिंशिका ।

६ 'द्विविघोऽप्ययमध्यात्मभावनाध्यानसमताष्ट्रत्तिसंज्ञ्यभेदेन पञ्चघोक्तस्य योगस्य पञ्चमभेदेऽवतरति' इत्यादि ।

—पाद १, स्॰ १८।

### योगजन्य विभूतियाँ--

योग से होनेवाली ज्ञान, मनोबल, वचनवल, शरीरवल श्रादि संबंधिनी अनेक विभूतियों का वर्णन पातञ्जलदर्शन में है। जैनशास्त्र में वैक्रियलिख, श्राहारकलिख, श्रावधिज्ञान, मनःपर्याय-ज्ञान श्रादि सिद्धियाँ वर्णित हैं, सो योग का ही फल हैं।

#### बौद्ध मन्तव्य

बौद्धदर्शन में भी श्रात्मा की संसार, मोच श्रादि श्रवस्थाएँ मानी हुई हैं। इसलिए उसमें आध्यात्मिक क्रमिक विकास का वर्णन होना स्वाभाविक है। स्वरूपोन्मख होने की स्थिति से लेकर स्वरूप की पराकाष्ट्रा प्राप्त कर लेने तक की स्थिति का वर्णन बौद्ध-प्रंथों में 3 है, जो पाँच विभागों में विभाजित है। इनके . नाम इस प्रकार हैं—१ धर्मानुसारी, २ सोतापन्न, ३. सकदागामी, ४. ऋनागामी और ५. श्ररहा। [१] इनमें से 'धर्मानसारी' या 'श्रद्धानसारी' वह कहलाता है, जो निर्वाणमार्ग के त्र्रथात मोचमार्ग के क्रिभमुख हो, पर उसे पास न हन्ना हो। इसी को जैनशात्र में 'मार्गानुसारी' कहा है स्त्रीर उसके पैतीस गुण वतलाए हैं । [२] मोच्चमार्ग को प्राप्त किये हुए आत्माओं के विकास की न्यूनाधिकता के कारण सोतापन्न ग्रादि चार विभाग हैं। जो श्रातमा श्रवि-निपात, धर्मनियत त्र्रौर सम्बोधिपरायण हो, उसको 'सोतापन्न' कहते हैं। सोतापन्न स्रात्मा सातवें जन्म में स्रवश्य निर्वाण पाता है। [३] 'सकदागामी' उसे कहते हैं, जो एक ही बार इस लोक में जन्म ग्रहण करके मोक्त जानेवाला हो। [४] जो इस लोक में जन्म ग्रहण न करके ब्रह्म लोक से सीधे ही मोद्ध जानेवाला हो, वह 'श्रनागामी' कहलाता है। [४] जो सम्पूर्ण श्रास्ववों का ज्ञय करके कृतकार्य हो जाता है, उसे 'त्रप्रहा' प कहते हैं।

धर्मानुसारी स्रादि उक्त पाँच स्त्रवस्थाश्चों का वर्शन मिल्कमनिकाय में बहुत

१ देखिए, तीसरा विभूतिपाद।

२ देखिए, श्रावश्यक निर्युक्ति, गा०६६ श्रीर ७०।

३ देखिए, प्रो० सि० वि० राजवाइ-सम्पादित मराठीभाषान्तरित मज्जिम-निकाय---

स्र ६, पे॰ २, स्॰ २२, पे॰ १५, स्॰ ३४, पे॰ ४, स्॰ ४८ पे॰ १०।

४ देखिए, श्रीहेमचन्द्राचार्य-कृत योगशास्त्र, प्रकाश १।

५ देखिए, प्रो॰ राजवार्ड-संपादित मराठीभाषान्तरित दीषनिकाय, पृ॰ १७६ टिप्पणी।

स्पष्ट किया हुआ है। उसमें वर्णन किया है कि तत्कालजात वत्स, कुछ बड़ा किन्तु दुर्वेत वत्स, प्रीड़ वत्स, हल में जोतने लायक बलवान् बैल और पूर्ण हुषभ जिस प्रकार उत्तरोत्तर ऋत्य-ऋत्य अम से गङ्गा नदी के तिरछे प्रवाह को पार कर लेते हैं, वैसे ही धर्मानुसारी ऋादि उक्त पाँच प्रकार के आत्मा भी मार—काम के वेग को उत्तरोत्तर अल्य अम से जीत सकते हैं।

बौद-शास्त्र में दस संयोजनाएँ — बंधन वर्षित व हैं। इनमें से पाँच 'क्रोरं-भागीय' श्रीर पाँच 'उड्ड्मंभागीय' कही जाती हैं। पहली तीन संयोजनाश्रों का लय हो जाने पर सोतापन्न-श्रवस्था प्राप्त होती है। इसके बाद राग, द्वेष श्रीर मोह शिथिल होने से सकदागामी-श्रवस्था प्राप्त होती है। पाँच श्रोरंभागीय संयोजनाश्रों का नाश होनेपर श्रोपपतिक श्रनावृत्तिधर्मा किंवा श्रनागामी-श्रवस्था प्राप्त होती है श्रीर दसों संयोजनाश्रों का नाश हो जाने पर श्ररहा पद मिलता है। यह वर्णन जैनशास्त्र-गत कर्म प्रकृतियों के ल्वय के वर्णन-जैसा है। सोतापन्न श्रादि उक्त चार श्रवस्थाश्रों का विचार चौथे से लेकर चौदहवें तक के गुण्स्थानों के विचारों से मिलता-जुलता है श्रथवा यों कहिए कि उक्त चार श्रवस्थाएँ चतुर्ष श्रादि गुण्स्थानों का संचेपमात्र हैं।

जैसे जैन-शास्त्र में लिब्बिका तथा योगदर्शन में योगिवभूति का वर्णन है, वैसे ही बौद्ध-शास्त्र में भी ब्राध्यात्मिक विकास-कालीन सिद्धियों का वर्णन है, जिनको उसमें 'ब्रिभिज्ञा कहते हैं। ऐसी ब्राभिज्ञाएँ छुद्द हैं, जिनमें पाँच लौकिक ब्रीर एक लोकोत्तर कही गयी <sup>3</sup> है।

बौद्ध-शास्त्र में बोधिसत्व का जो लच्चण र है, वही जैन-शास्त्र के श्रनुसार सम्य-ग्टष्टि का लच्चण है। जो सम्यग्टिष्ट होता है, वह यदि ग्रहस्थ के श्रारम्भ समारम्भ

- १. देखिए, पृ० १५६।
- २. (१) सक्कायदिष्ठि, (२) विचिकच्छा, (३) सीलब्बत परामास, (४) कामराग, (५) पटीघ, (६) रूपराग, (७) ग्रारूपराग, (८) मान, (६) उद्धव ग्रीर (१०) ग्रविजा। मराठीभागांतरित दीघनिकाय, पृ० १७५, टिप्पणी।
  - ३ देखिए,---मराठीभाषांतरित मिन्समनिकाय, पृ० १५६।
  - ४. 'कायपातिन एवेह, बोधिसत्त्वाः परोदितम् । न चित्तपातिनस्तावदेतदत्रापि यक्तिमत् ॥२७१॥'

श्चादि कार्यों में प्रवृत्त होता है, तो भी उसकी वृत्ति तप्तलोहपदन्यासवत् अर्थात् गरम लोहे पर रखे जानेवाले पैर के समान सकम्प या पाप-भीव होती है। बौद-शास्त्र में भी बोधिसत्त्व का वैसा ही स्वरूप मानकर उसे कायपाती श्चर्यात् रारीरमात्र से (चित्त से नहीं) सांसारिक प्रवृत्ति में पड़नेवाला कहा है ै। वह चित्तपाती नहीं होता।

ई० १६२२ ]

चिथे कर्मप्रन्थ की प्रस्तावना

. 'एवं च न्यस्परैरुक्तं बोधिसत्त्वस्य स्रज्ञ्णम् । विचार्यमायां सन्नीस्या, तदप्यत्रोपपद्यते ॥१०॥ तप्तत्नोहपदन्यासतुत्या वृत्तिः क्वचिद्यदि । इस्युक्तेः कायपास्येन, चित्तपाती न स स्मृतः ॥११॥'

--सम्यग्दृष्टिद्वात्रिंशिका ।

# कुछ पारिभाषिक शब्द

#### (१) 'लेश्या'

१ - लेश्या के (क) द्रव्य श्रीर (ख) भाव, इस प्रकार दो भेद हैं।

(क) द्रव्यलेश्या, पुद्रल-विशेषात्मक है । द्रसके स्वरूप के संबन्ध में मुख्य-तया तीन मत हैं—(१) कर्मवर्गणा-निष्यन्न, (२) कर्म-निष्यन्द श्रीर (३) योग-परिखाम ।

पहले मत का यह मानना है कि लेश्या द्रव्य, कर्म-वर्गणा से बने हुए हैं; फिर भी वे ख्राठ कर्म से भिन्न ही हैं, जैसा कि कार्मणशरीर। यह मत उत्तराध्ययन, ख्र० ३४ की टीका, पृ० ६५० पर उल्लिखित है।

दूसरे मत का द्याशय यह है कि लेश्या-द्रव्य, कर्म-निष्यंदरूप ( बध्यमान कर्म-प्रवाहरूप ) है। चौदहवं गुण्ध्यान में कर्म के होने पर भी उसका निष्यन्द न होने से लेश्या के द्रामाव की उपपत्ति हो जाती है। यह मत उक्त पृष्ठ पर ही निर्दिष्ट है, जिसको टीकाकार वादिवैताल श्री शान्तिस्ति ने 'गुरवस्तु व्याचन्नते' कहकर लिखा है।

तीसरा मत श्री हरिभद्रस्रि श्रादि का है। इस मत का श्राशय श्री मलयगिरि-जी ने पन्नवर्णा पद १७ की टीका, पृ०३३० पर स्पष्ट बतलाया है। वे लेश्या-द्रव्य को योगवर्गाणा श्रन्तर्गत स्वतन्त्र द्रव्य मानते हैं। उपाध्याय श्रीविनयविजयजी ने अपने श्रागम दोहनरूप लोकप्रकाश, सर्ग ३, श्लोक २८५ में इस मत को ही ग्राह्य ठहराया है।

ल) भावलेश्या, आतमा का परिणाम-विशेष है, जो संक्लेश श्रीर योग से अनुगत है। संक्लेश के तीव, तीवतर, तीवतम, मन्द, मन्दतर, मन्दतर श्रादि श्रानेक भेद होने से वस्तुतः भावलेश्या, श्रासंख्य प्रकार की है तथापि संचेप में छह विभाग करके शास्त्र में उसका स्वरूप दिलाया है। देखिये, चौथा कर्मब्रन्थ, गा० १३ वीं। छह मेदों का स्वरूप समक्षने के लिए शास्त्र में नीचे लिखे दो हथान्त दिये गए हैं—

(१)—कोई छह पुरुष जम्बूफल (जामुन) खाने की इच्छा करते हुए चले जा रहे थे, इतने में जम्बू वृच्च को देख उनमें से एक पुरुष बोला—'लीजिए, जम्बूवृत्व तो आ गया। श्रव फलों के लिए ऊपर चढ़ने की श्रपेत्वा फलों से लदी हुई बड़ी-बड़ी शाखावाले इस वृत्व को काट गिराना ही श्रच्छा है।'

यह सुनकर दूसरे ने कहा—'वृत्त् काटने से क्या लाभ ? केवल शालाओं को काट दो।'

तीसरे पुरुष ने कहा — 'यह भी ठीक नहीं, छोटी-छोटी शाखात्रों के काट लेने से भी तो काम निकाला जा सकता है ?'

चौथे ने कहा—'शाखाएँ भी क्यों काटना ? फर्लों के गुच्छों को तोड़ लीजिए।' पाँचवाँ बोला—'गुच्छों से क्या प्रयोजन ? उनमें से कुछ, फर्लों को ही ले लेना अच्छा है।'

श्चन्त में छुठे पुरुष ने कहा—'ये सब विचार निरर्थक हैं; क्योंकि हमलोग जिन्हें चाहते हैं, वे फल तो नीचे भी गिरे हुए हैं, क्या उन्हीं से श्चपना प्रयोजन-सिद्ध नहीं हो सकता है ?'

(२) - कोई छह पुरुष घन लूटने के इरादे से जा रहे थे। रास्ते में किसी गाँव को पाकर उनमें से एक बोला - 'इस गाँव को तहस-नहस कर दो-मनुष्य, पशु, पत्ती, जो कोई मिले, उन्हें मारो श्रौर घन लूट लो।'

यह सुनकर दूसरा बोला—'पशु, पत्ती श्रादि को क्यों मारना ? केवल विरोध करने वाले मनुष्यां ही को मारो।'

तीसरे ने कहा—'बेचारी स्त्रियों की हत्या क्यों करना १ पुरुषों को मार दो।'
चौथं ने कहा— सब पुरुषों को नहीं; जो सशस्त्र हों, उन्हीं को मारो।'
पाँचवें ने कहा—-'जो सशस्त्र पुरुष भी विरोध नहीं करते, उन्हें क्यों मारना।'
अन्त में छठे पुरुष ने कहा—-'किसी को मारने से क्या लाभ १ जिस प्रकार

अन्त न छुठ उपने न कहा -- किसी की नार्त से उसे उठा लो और किसी की मारा मत। एक तो धन लूटना और दूसरे उसके मालिकों की मारना यह टीक नहीं।'

इन दो इष्टान्तों से लेश्याक्रों का स्वरूप स्पष्ट जाना जाता है। प्रत्येक हष्टान्त के छुइ छुइ पुरुषों में पूर्व-पूर्व पुरुष के परिणामों की क्रमेचा उत्तर-उत्तर पुरुष के परिणाम ग्रुभ, ग्रुभतर और ग्रुभतम पाए जाते हैं। उत्तर-उत्तर पुरुष के परिणामों में संक्लेश की न्यूनता और मृदुता की क्रिकिता पाई जाती है। प्रथम पुरुष के परिणाम को 'कृष्णलेश्या,' दूसरे के परिणाम को 'नीललेश्या', इस प्रकार कम से छुठे पुरुष के परिणाम को 'श्रुक्ललेश्या' समक्षना चाहिए। —- श्रावश्यक हारिभद्री हति पृ॰ कें दूं तथा लोकप्रकाश, स॰ ३, श्लो॰ ३६३-३८०।

लैश्या-द्रव्य के स्वरूप संबन्धी उक्त तीनों मत के अनुसार तेरहवें गुण्स्थान पर्यन्त भाव-लेश्या का सद्भाव समकता चाहिए। यह सिद्धान्त गोम्मटसार-जीव कायड को भी मान्य है; क्योंकि उसमें योग-प्रवृत्ति को लेश्या कहा है। यथा---

> 'श्रयदोत्ति छलेस्साश्रो, सुइतियलेस्सा दु देसविरदितये तत्तो सुका लेस्सा, श्रजोगिठाएं श्रलेस्सं तु ॥५३१॥'

सर्वार्थितिद्धि में श्रौर गोम्मटसार के स्थानान्तर में कथायोदय-श्रनुराञ्जित योग-प्रवृत्ति को 'लेश्या' कहा है। यद्यपि इस कथन से दसवें गुणस्थान पर्यन्त ही लेश्या का होना पाया जाता है, पर यह कथन श्रपेद्धा-कृत होने के कारण पूर्व कथन से विरुद्ध नहीं है। पूर्व कथन में केवल प्रकृति-प्रदेश बन्ध के निमित्तभृत परिणाम लेश्यारूप से विविद्धित हैं। श्रौर इस कथन में स्थिति-श्रनुभाग श्रादि चारों बन्धों के निमित्तभृत परिणाम लेश्यारूप से विविद्धित हैं; केवल प्रकृति-प्रदेश बन्ध के निमित्तभृत परिणाम नहीं। यथा—

'भावलेश्या कषायोदयरश्चिता योग-प्रवृत्तिरिति कृत्वा श्रौदियिकीत्यु-च्यते ।' —सर्वार्थितिबि-स्रथ्याय २, त्य ६ ।

'जोगपडची लेस्सा, कसायउदयाणुरंजिया होइ। तचो दोण्णं कञ्जं, बंधचडकं समुद्धिः ॥४८॥।

---जीवकाएड ।

द्रव्यलेश्या के वर्ण-गन्ध श्रादि का विचार तथा भावलेश्या के लच्छा श्रादि का विचार उत्तराप्ययन, श्र० ३४ में है । इसके लिए प्रज्ञापना-लेश्यापद, श्रावर्यक, लोकप्रकाश श्रादि श्राकर ग्रंथ श्वेताम्बर-साहित्य में है । उक्त दो दृष्टा-तों में से पहला दृष्टांत, जीवकाएड गा० ५०६-५०७ में है । लेश्या की कुछ, विशेष बातें जानने के लिए जीवकाएड का लेश्या मार्गणाधिकार (गा० ४८८-५५५) देखने योग्य है ।

जीवों के ब्रान्तरिक भावों की मिलनता तथा पवित्रता के तर-तम-भाव का सूचक, लेश्या का विचार, जैसा जैन शास्त्र में है; कुछ उसी के समान, छुह जातियों का विभाग, मङ्क्षतीगोसाल पुत्र के मत में है, जो कर्म की शुद्धि-ब्रशुद्धि को लेकर कृष्ण नील ब्रादि छुह वर्णों के क्राधार पर किया गया है। इसका वर्णन, 'दीयनिकाय-सामञ्त्रफलसुत्त' में है।

'महाभारत के १२, २८६ में भी छुद्द 'जीव-वर्ष' दिये हैं, जो उक्त विचार से कुछ मिलते-जुलते हैं।

'पातञ्जलयोगदर्शन' के ४,७ में भी ऐसी क्ल्पना है; क्योंकि उसमें कर्म के

चार विभाग करके जीवों के भावों की शुद्धि-श्रशुद्धि का पृथक्करण किया है। इसके लिए देलिए, दीघनिकाय का मराठी-भाषान्तर, पृ० ५६।

(२) 'पक्रोन्द्रिय'

जीव के एकेन्द्रिय श्रादि पाँच भेद किये गये हैं, सो द्रव्येन्द्रिय के श्राधारपर; क्योंकि भावेन्द्रियाँ तो सभी संसारी जीवों को पाँचों होती हैं। यथा—

> 'सहवा पहुच लद्धिदियं पि पंचेंदिया सन्त्रे ॥२६६६॥' —विशेषावस्यक्त ॥

त्रर्थात् लन्धीन्त्रय की ऋपेद्धा से सभी संसारी जीव पञ्चे न्द्रिय हैं। 'पंचेदित इव बत्तो, नरो व्व सव्व-विसऋगेवलंभाक्यो।' इत्यादि विशेषावश्यक-३००१

श्रर्थात् सब विषय का ज्ञान होने की योग्यता के कारण बकुल-वृद्ध मनुष्य की तरह पाँच इन्द्रियांवाला है।

यह ठीक है कि द्वीतिष्य स्नादि की भावेतिष्य, एकेन्द्रिय स्नादि की भावेतिष्य से उत्तरोत्तर व्यक्त-व्यक्ततर ही होती है। पर इसमें कोई सन्देह नहीं कि जिनको क्रव्येतिष्याँ, पाँच, पूरी नहीं हैं, उन्हें भी भावेतिष्याँ तो सभी होती ही हैं। यह बात स्नाधुनिक विज्ञान से भी प्रमाणित है। डा॰ जगदीशचन्द्र वसु की खोजने वनस्पति में स्मरण्याित का स्नादित सिद्ध किया है। स्मरण्, जो कि मानसश्चित का कार्य है, वह यदि एकेन्द्रिय में पाया जाता है तो फिर उममें स्नम्य इन्द्रियाँ, जो कि मन से नीचे की श्लेणि की मानी जाती हैं, उनके होने में कोई बाधा नहीं। इन्द्रिय के संबन्ध में प्राचीन काल में विशेष-दर्शी महात्माओं ने बहुत विचार किया है, जो स्ननेक जैन-ग्रंथों में उपलब्ध है। उसका कुछ स्रंश इस प्रकार है—

इन्द्रियाँ दो प्रकार की हैं - (१) द्रव्यरूप श्रीर (२) भावरूप । द्रव्येन्द्रिय, पुद्रल-जन्य होने से जडरूप है; पर भावेन्द्रिय, शानरूप है, क्योंकि वह चेतना-शिनत का पर्याय है।

- (१ द्रव्येन्द्रिय, श्रङ्गोपाङ्ग श्रौर निर्माण नामकर्म के उदय-जन्य है। इसके दो मेद हैं:—(क) निर्शृति श्रौर (ल) उपकरण।
  - (क) इन्द्रिय के आपकार का नाम 'निष्'त्ति' है। निष्'त्ति के भी (१) बाह्य

श्रीर (२) श्राय्यन्तर, ये दो मेद हैं। (१) इत्रिष्य के बाह्य श्राकार को 'बाह्य-निवृंति' कहते हैं श्रीर (२) भीतरी श्राकार को 'झाम्यन्तरनिवृंति'। बाह्य भाग तत्तवार के समान है श्रीर श्रम्यन्तर भाग तत्तवार की तेज धार के समान, जो श्रायन्त स्वच्छ परमागुश्रों का बना हुआ होता है। श्राम्यान्तरनिवृंति का यह पुद्रत्तमय स्वरूप प्रशापनासूत्र-इत्द्रियपद की टीक पृठ हैं के श्रमुसार है। श्राचा-राज्जवृत्ति पृठ १०४ में उसका स्वरूप चेतनामय बतलाया है।

श्राकार के संबन्ध में यह बात जाननी चाहिए कि त्वचा की श्राकृति श्रनेक प्रकार की होती है, पर उसके बाह्य श्रोर श्राम्यन्तर श्राकार में जुदाई नहीं है । किसी प्राणी की त्वचा का जैसा बाह्य श्राकार होता है, वैसा ही श्राम्यन्तर श्राकार होता है। परन्तु श्रन्य इन्द्रियों के विषय में ऐसा नहीं है—त्वचा को छोड़ श्रन्य सब इन्द्रियों के श्राम्यन्तर श्राकार, बाह्य श्राकार से नहीं मिलते। सब जाति के प्राणियों की सजातीय इन्द्रियों के श्राम्यन्तर श्राकार, एक तरह के माने हुए हैं। जैसे— कान का श्राम्यन्तर श्राकार, कदम्ब-पुण्य-जैसा, श्रांल के मसूर के दाना-जैसा, नाक का श्रात्मुक्तक के फूल जैसा श्रीर जीभका छुरा-जैसा है। किन्तु बाह्य श्राकार, सब जाति में मिन्न-भिन्न देखे जाते हैं। उदाहरणार्थः—मनुष्य हाथी, घोड़ा, बैल, विक्षी, जुहा श्रादि के कान, श्रांल, नाक, जीभ को देखिए।

- (ख) श्राम्यन्तरनिवृ<sup>र</sup>ति की विषय-प्रहण-शक्ति को 'उपकरणेन्द्रिय' कहते हैं।
- (२) भावेन्द्रिय दो प्रकार की हैं---(१) लब्धिरूप श्रीर (२) उपयोगरूप ।
- (१) मतिज्ञानावरण के ज्ञ्योपशम को —चेतन-शक्ति की योग्यता-विशेष को 'लब्पिरूप भावेन्द्रिय' कहते हैं। (२) इस लब्पिरूप भावेन्द्रिय के अनुसार आतमा की विषय महण में जो प्रवृत्ति होती है, उसे 'उपयोगरूप भावेन्द्रिय' कहते हैं।

इस विषय को विस्तारपूर्वक जानने के लिए प्रशापना-पद १५, पृ० २६३; तत्त्वार्य-ऋष्याय २, स्० १७-१८ तथा वृत्ति; विशेषाव०, गा० २६६३-३००३ तथा लोकप्रकाश-सर्ग ३; श्लोक ४६४ से श्रागे देखना चाहिए।

<sup>(</sup>३) 'संज्ञा'

संज्ञा का मतलब आभोग (मानसिक-किया-विशेष) से है। इसके (क) ज्ञान और (स) अनुभव, ये दो भेद हैं।

(क) मति, श्रुत स्त्रादि पाँच प्रकार का ज्ञान 'ज्ञानसंज्ञा' है।

(ल) अनुभवतंत्रा के (१) आहार, (२) भय, (३) मैथुन, (४) परिप्रह, (५) क्रोध, (६) मान, (७) माया, (८) लोम, (६) स्रोध, (१०) लोक, (११) मोह, (१२) धर्म, (१३) मुल, (१४) दुःल, (१५) जुगुप्ता स्त्रीर (१६) शोक, ये सोलह भेद हैं। आचाराङ्ग-निर्धुर्कित, गा० ३८ – ३६ में तो अनुभवसंत्रा के ये सोलह भेद किये गए हैं। लेकिन भगवती-शतक ७, उद्देश्य ८ में तथा प्रज्ञापना-पद ८ में इनमें से पहले दस हो भेद निर्दिष्ट हैं।

ये संज्ञाएँ सब जीवों में न्यूनाधिक प्रमाणमें पाई जाती हैं; इसलिए ये संज्ञिअ्रसंज्ञि-व्यवहार की नियामक नहीं हैं। शास्त्र में संज्ञि-श्रसंज्ञि का भेद हैं, सो अ्रन्य
संज्ञान्त्रों की अ्रपेत्वा से। एकेन्द्रिय से लेकर पञ्चेन्द्रिय पर्यन्त के जीवों में चैतन्य
का विकास कमशा; अ्रधिकाधिक है। इस विकास के तरन्तम-भाव को समभाने के
लिए शास्त्र में इसके स्थूल रीति पर चार विभाग किये गए हैं।

- (१) पहले विभाग में ज्ञान का श्रात्यन्त श्राल्प विकास विविद्यात है। यह विकास, इतना श्राल्प है कि इस विकास से युक्त जीव, मूर्छित की तरह चेष्टारिहत होते हैं। इस श्राव्यक्ततर चैतन्य को 'श्रोघसंज्ञा' कही गई है। एकेन्द्रिय जीव, श्रोघसंज्ञावाले ही हैं।
- (२) दूसरे विभाग में विकास की इतनी मात्रा विविद्धत है कि जिससे कुछ भूतकाल का—सुरीर्घ भूतकाल का नहीं—स्मरण किया जाता है ब्रीर जिससे इष्ट विषयों में प्रवृत्ति तथा अनिष्ट विषयों से निवृत्ति होती है। इस प्रवृत्ति-निवृत्तिकारी ज्ञान को 'हेतुवादोपदेशिकी संज्ञा' कहा है। द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरि-न्द्रिय और सम्मूर्च्छिम पञ्चेन्द्रिय जीव, हेतुवादोपदेशिकीसंज्ञावाले हैं।
- (३) तीसरे विभाग में इतना विकास विविद्यत है जिससे सुरीर्घ भूतकाल में अनुभव किये हुए विषयों का स्मरण श्रीर स्मरण द्वारा वर्तमानकाल के कर्तव्यों का निश्चय किया जाता है। यह ज्ञान विशिष्ट मन की सहायता से होता है। इस ज्ञान को 'दीर्घकालोपदेशकी संज्ञा कहा है। देव, नारक श्रीर गर्भज मनुष्य-तिर्यञ्च, दीर्घकालोपदेशिकी संज्ञावाले हैं।
- (४) चौथे विभाग में विशिष्ट श्रुतज्ञान विविद्यत है। यह ज्ञान इतना शुद्ध होता है कि सम्यक्त्वियों के सिवाय ऋन्य जीवों में इसका संभव नहीं है। इस विशुद्ध ज्ञान को 'दृष्टिवादोपदेशिको संज्ञा' कहा है।

शास्त्र में जहाँ कहीं संज्ञी-स्रसंज्ञी का उल्लेख है, वहाँ सब जगह स्रसंज्ञी का मतलब स्रोधसंज्ञावाले स्रोध हेतुवादोपदेशिकी संज्ञावाले जीवों से है। तथा संज्ञी का मतलब सब जगह दोर्बकालोपदेशिकी संज्ञा वालों से है।

इस विषय का विशेष विचार तत्त्वार्य-म्र० २, स्० २५ इति, नन्दी स्० ३६, विशेषावश्यक ग्रा० ५०४-५२६ म्रीर लोकप्र०, स० ३,१लो० ४४२-४६३ में है।

संजी-ऋसंज्ञों के व्यवहार के विषय में दिगम्बर-सम्प्रदाय में श्वेताम्बर की ऋषेत्वा थोड़ा सा मेद हैं। उसमें गर्भज-तिर्यञ्जों को संज्ञीमात्र न मानकर संज्ञी तथा ऋसंज्ञी माना है। इसी तरह संमूच्छिंग-तिर्यञ्ज को सिर्फ ऋसंज्ञी न मानकर संज्ञी-ऋसंज्ञी उमयरूप माना है। (जीव॰, गा॰ ७६) इसके सिवाय यह बात ध्यान देने योग्य है कि श्वेताम्बर-प्रन्थों में हेतुवादोपदेशिकी ऋादि जो तीन संज्ञाएँ वर्णित हैं, उनका विचार दिगम्बरीय प्रसिद्ध प्रन्थों में दृष्टिगोचर नहीं होता।

## (४) 'श्रपर्याप्त'

- (क) अपर्याप्त के दो प्रकार हैं:—(१) लिब्ब-अपर्याप्त और (२) करण-अपर्याप्त वैसे ही (ल) पर्याप्त के भी दो भेद हैं:—(१) लिब्ब-पर्याप्त और (२) करण-पर्याप्त ।
- (क) १—जो जीव, अप्रयांतनामकर्म के उदय के कारण ऐसी शक्तिवाले हों, जिससे कि स्वयोग्य पर्याप्तियों को पूर्ण किये बिना ही मर जाते हैं, वे 'लिब्य-अपर्या'त' हैं।
- २—परन्तु करण-श्रपयांस के विषय में यह बात नहीं, वे पर्यासनामकर्म के भी उदयवाले होते हैं। श्रयांत् चाहे पर्यासनामकर्म का उदय हो या श्रपयांसनामकर्म का, पर जब तक करणों की (शरीर, हन्द्रिय श्रादि पर्यासियों की) समाप्ति न हो, तब तक जीव 'करण श्रपर्याप्त' कहे जाते हैं।
- (ख) १---जिनको पर्याप्तनामकर्म का उदय हो ख्रौर इससे जो स्वयोग्य पर्या-प्तियों को पूर्ण करने के बाद ही मरते हैं, पहले नहीं, वे 'लब्धि-पर्याप्त' हैं।
- २ करण-पर्याप्तां के लिए यह नियम नहीं कि वे स्वयोग्य पर्याप्तियांको पूर्ण करके ही मरते हैं। जो लब्धि-चपर्याप्त हैं, वे भी करण-पर्याप्त होते ही हैं; क्योंकि आहारपर्याप्ति बन चुकने के बाद कम से कम शरीरपर्याप्ति बन जाती है, तभी से जीव 'करण-पर्याप्त' माने जाते हैं। यह तो नियम ही है कि लब्धि अपपीत भी कम से कम आहार, शरीर और इन्द्रिय, इन तीन पर्याप्तियों को पूर्ण किये बिना मरते नहीं। इस नियम के संबन्ध में श्रीमलयगिरिजी ने नन्दीस्त्र की टीका, पृ० १०५ में यह लिखा है —

'यस्मादागामिभवायुर्वेण्वा म्नियन्ते सर्वे एव देहिनः तश्वाहार-शरीरे-न्द्रियप्रयीप्तिपर्याप्रानामेव बध्यत इति'

श्रर्यात् सभी प्राणी श्रगले भव की श्रायु को बाँघकर ही मरते हैं, बिना बाँचे नहीं मरते । श्रायु तभी बाँची जा सकती है, जब कि श्राहार, शरीर श्रीर इन्द्रिय, ये तीन पर्याप्तियाँ पूर्ण बन चुकी हों।

इसी बात का खुलासा श्रीविनयविजयजी ने लोकप्रकारा, सर्ग ३, रुलो॰ ३१ में इस प्रकार किया है—जो जीव लिंध श्रप्यांग है, वह भी पहली तीन पर्याप्तियों को पूर्ण करके ही श्रप्रिम भवकी श्रायु बाँधता है। श्रन्तमुं हूर्न तक श्रायुक्त करके फिर उसका जघन्य श्रयाधाकाल, जो श्रन्तमुं हूर्न का माना गया है, उसे वह विताता है; उसके बाद मर कर वह गत्यन्तर में जा सकता है। जो श्रप्रिम श्रायु को नहीं बाँधता श्रीर उसके श्रवाधाकाल को पूरा नहीं करता, वह मर ही नहीं सकता।

दिगम्बर-साहित्य में करण-श्रपयांत के बदले 'निर्न्नुति श्रप्यांतक' शब्द भिलता है। श्रार्थ में भी थोड़ा सा फर्क है। 'निर्न्नुति' शब्द का श्रार्थ शरीर ही किया हुआ है। श्रतएव शरीरपर्यांतिपूर्ण न होने तक ही दिगम्बरीय साहित्य, जीव को निर्वाति श्राप्यांप्त कहता है। शरीर पर्याप्तिपूर्ण होने के बाद वह, निर्न्नुति-श्रप्यांत का व्यवहार करने की सम्मिश नहीं देता। यथा—

'पज्जत्तस्स य उदये, खियणियपज्जत्तिणिहिदो होदि । जाव सरीरमपुण्णं णिव्वत्तिश्रपुण्णगो ताव ॥१२०॥' . —जीवकाण्ड

सारांश यह कि दिगम्बर-साहित्य में पर्याप्त नाम कर्म का उदय वाला ही शरीर-पर्याप्ति पूर्ण न होने तक 'निवृत्ति-श्रपर्याप्त' शब्द से श्रभिमत है।

परन्तु श्वेताम्बरीय साहित्य में 'करण' शब्द का 'शरीर इन्द्रिय ऋादि पर्याप्तियाँ'—इतना ऋर्थ किया हुऋा मिलता है। यथा-—

'करणानि शरीराचादीनि।'

--- लोकप्र०, स० ३, श्लो० १० I

श्रतएव श्वेताम्बरीय सम्प्रदाय के श्रनुसार जिसने शरीर-पर्याप्ति पूर्ण की है, पर इन्द्रिय-पर्याप्त पूर्ण नहीं की है, वह भी 'करण-पर्याप्त' कहा जा सकता है । श्रथांत शरीर रूप करण पूर्ण करने से 'करण-पर्याप्त' श्रीर इन्द्रिय रूप करण पूर्ण न करने से 'करण-श्रपर्याप्त' कहा जा सकता है । इस प्रकार श्वेताम्बरीय

सम्प्रदाय की दृष्टि से शरीरपर्याप्ति से लेकर मनःपर्याप्ति पर्यन्त पूर्व-पूर्व पर्याप्ति के पूर्ण न होने से 'करण-पूर्ण होने पर 'करण-पर्याप्त' श्रीर उत्तरोत्तर पर्याप्ति के पूर्ण न होने से 'करण-श्रपर्याप्त' कह सकते हैं। परन्तु जब जीव, स्वयोग्य सम्पूर्ण पर्याप्तियों को पूर्ण कर ले, तब उसे 'करण-श्रपर्याप्त' नहीं कह सकते।

पिर्मा काय स्वरूप---

पर्याप्त, वह शक्ति है, जिसके द्वारा जीव, श्राहार-श्वासोच्छ्वास श्रादि के योग्य पुद्गलों को ग्रहण करता है श्रीर ग्रहीत पुद्गलों को श्राहार श्राहर क्यादि रूप में परिण्त करता है। ऐसी शक्ति जीव में पुद्गलों के उपचय से बनती है। श्रायंत जिस प्रकार पेट के भीतर के भाग में वर्तमान पुद्गलों में एक तरह की शक्ति होती है, जिससे कि खाया हुश्रा श्राहार भिन्न-भिन्न रूप में बदल जाता है; इसी प्रकार जन्मस्थान प्राप्त जीव के द्वारा ग्रहीत पुद्गलों से ऐसी शक्ति वन जाती है, जो कि श्राहार श्रादि पुद्गलों को खल-रस श्रादि रूप में बदल देती है। वही शक्ति पर्याप्ति है। पर्याप्तिजनक पुद्गलों में से कुछ तो ऐसे होते हैं, जो कि जन्मस्थान में श्राये हुए जीव के द्वारा प्रथम समय में ही ग्रहण किये जाकर, पूर्व-ग्रहीत पुद्गलों के संसर्ग से तद्रप बने हुए होते हैं।

कार्य-भेद से पर्योप्ति के छह भेद हैं— १) ब्राहारपर्याप्ति, (२) शरीरपर्याप्ति, (३) हिन्द्रय-पर्याप्ति, (४) ब्रालोच्छ्रवासपर्याप्ति, (५) भाषापर्याप्ति ब्रीर (६) मनः-पर्याप्ति । इनकी व्याख्या, पहले कर्मग्रन्थ की ४६वीं गाथा के भावार्थ में पृ० ६७वें से देख लेनी चाहिए ।

इन छह पर्याप्तियों में से पहली चार पर्याप्तियों के ऋषिकारी एकेन्द्रिय ही हैं। द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और ऋसंज्ञि-पञ्चेन्द्रिय जीव, मनःपर्याप्ति के सिवाय शेष पाँच पर्याध्तियों के ऋषिकारी हैं। संज्ञि-पञ्चेन्द्रिय जीव छहो पर्याप्तियों के ऋषिकारी हैं। इस विषय की गाथा, श्री जिनभद्रगिण द्वामाश्रमण-कृत बृहत्स- ग्रह्णी में है---

'ब्राह्मरसरीरिदियपज्जत्ती त्र्राखपासभाराते । चत्तारि पंच छप्पि य, एगिदियविगलसंनीसं ॥३४६॥'

यही गाथा गोम्मटसार-जीवकारड में ११८ वें नम्बर पर दर्ज है । प्रस्तुत विषय का विशेष स्वरूप जानने के लिए ये स्थल देखने योग्य हैं--

नन्दी, पृ० १०४-१०५; पञ्चसं०, द्वा० १, गा० ५ वृत्ति; लोकप्र०, स० ३ श्लो० ७-४२ तथा जीवकायड, पर्याप्ति-ऋषिकार, गा० ११७-१२७।

## ( ५ ) 'रपयोग का सह-क्रमभाव'

छुद्मस्य के उपयोग क्रमभावी हैं, इसमें मतभेद नहीं है, पर केवली के उप-योग के संबन्ध में मुख्य तीन पद्म हैं—

- (१) सिद्धान्त-पद्धः केवलज्ञान श्रीर केवलदर्शन को क्रमभावी मानता है। इसके समर्थक श्री जिनमद्रगणि द्यमाश्रमण श्रादि हैं।
- (२) दूसरा पत्त केवलज्ञान केवलदर्शन, उभय उपयोग को सहभावी मानता है। इसके पोषक श्री महावादी तार्किक श्रादि हैं।
- (३) तीसरा पद्म, उभय उपयोगों का भेद न मानकर उनका ऐक्य मानता है। इसके स्थापक श्री सिद्धसेन दिवाकर हैं।

तीनों पत्तों की कुछ मुख्य-मुख्य दलीलें क्रमशः नीचे दो जाती हैं-

- २—(क) त्रावरण-च्यरूप निमित्त त्रौर सामान्य-विशेषात्मक विषय, समका-लीन होने से केवलज्ञान श्रौर केवलदर्शन युगपत् होते हैं। (ख) छाद्मिश्यक-उप-योगों में कार्यकारणमाव या परस्पर प्रतिवन्ध्य-प्रतिवन्ध्यक भाव घट सकता है, लायिक-उपयोगों में नहीं; क्यांकि बोध-स्वभाव शाश्वत त्रात्मा, जब निरावरण हो, तब उसके दोनों चायिक-उपयोग निरन्तर ही होने चाहिए। (ग) केवलज्ञान-केवल-दर्शन की सादि-श्रपर्यवसितता, जो शास्त्र में कही है, वह भी युगपत्-पच्च में हो घट सकती है; क्योंकि इस पच्च में दोनों उपयोग युगपत् श्रौर निरन्तर होते रहते हैं। इसलिए द्रव्यार्थिकनय से उपयोग-इय के प्रवाह को श्रपर्यवसित ( श्रनन्त ) कहा जा सकता है। (घ) केवलज्ञान-केवलदर्शन के संबन्ध में सिद्धान्त में जहाँ-

कहीं जो कुछ कहा गया है, वह सब दोनों के व्यक्ति-भेद का साधक है, कम-भावित्वका नहीं। इसलिए दोनों उपयोग को सहमावी मानना चहिए।

३—(क) जैसे सामग्री मिलने पर एक ज्ञान-पर्याय में अनेक घट-पटाढि विषय भासित होते हैं. वैसे ही आवरण जय. विषय आदि सामग्री मिलने पर एक ही केवल-उपयोग. पदार्थों के सामान्य विशेष उभय स्वरूप को जान सकता है। (ख) जैसे केवल ज्ञान के समय, मतिज्ञानावरणादि का स्त्रभाव होने पर भी मति श्रादि ज्ञान. केवल ज्ञान से श्रलग नहीं माने जाते, वैसे ही केवलदर्शनावरण का ब्रय होने पर भी केवलदर्शन को, केवलज्ञान से अलग मानना उचित नहीं। (ग) विषय श्रीर चयोपशम की विभिन्नता के कारण, छादमस्थिक ज्ञान श्रीर दर्शन में परस्पर भेद माना जा सकता है, पर अनन्त-विषयकता और चायिक-भाव समान होने से केवलज्ञान-केवलदर्शन में किसी तरह भेद नहीं माना जा सकता। (घ) यदि केवलदर्शन को केवलज्ञान से श्रलग माना जाए तो वह सामान्यमात्र को विषय करनेवाला होने से ग्रल्य-विषयक सिद्ध होगा, जिससे उसका शास्त्र-कथित अनन्त-विषयकत्व नहीं घट सकेगा। (ङ) केवली का भाषण, केवलुकान-केवलदर्शन पूर्वक होता है, यह शास्त्र-कथन श्राभेट-पद्म ही में पूर्णतथा घट सकता है। (च) त्रावरण भेद कथा चित्र है: त्रार्थात वस्तुतः त्रावरण एक होने पर भी कार्य और उपाधि-भेद की अपेदां से उसके भेद समभने चाहिए इसलिए एक उपयोग-व्यक्ति में ज्ञानत्व-दर्शनत्व दो धर्म श्रलग-श्रलग मानना चाहिए । उपयोग. ज्ञान-दर्शन दो त्रालग-त्रालग मानना युक्त नहीं: त्रातएव ज्ञान दर्शन दोनी शब्द पर्यायमात्र (एकार्थवाची) हैं।

उपाध्याय श्रीयशोविजयजी ने स्रपने ज्ञानविन्दु पृ० १६ में नयस्दृष्टि से तीनों पत्नों का समन्वय किया है—सिद्धान्त-पत्न, शुद्ध ऋजुसूत्र नय की स्रपेत्ना से; श्री मल्लवादीजी का पत्न, व्यवहार-नयकी स्रपेत्ना से ग्रीर श्रीसिद्धसेन दिवाकर का पत्न संग्रहनय की स्रपेत्ना से जानना चाहिए। इस विवय का सविस्तर वर्णन, सम्मितितर्क; जीवकाएड गा० ३ से स्त्रागे; विशेषावश्यक भाष्य, गा० ३०८८-२१३५, श्रीहरिमद्र पूरि कृत धर्मसंग्रहणी गा० १३३६-१३५६; श्रीसिद्धसेनगिष-कृत तत्त्वार्थ टीका ग्र० १, पू० ३१, पू० ५ ५ अ। सामितवारीहिं पु० १३४-१६८ स्त्रीर ज्ञानविन्दु पू० १५४-१६४ से जान लेना चाहिए।

दिगम्बर-सम्प्रदाय में उक्त तीन पक्ष में से दूसरा ऋर्थात् युगपत् उपयोग-द्वय का पक्ष ही प्रसिद्ध है---

'जुगवं बहुइ एाएां, केवलणाणिस्स दंसएं च तहा। दिएायरपयासतापं, जह बहुइ तह मुरोयठवं ॥१६०॥' —नियमसार। 'सिद्धाएं सिद्धगई, केबलए।एं च दंसएं खयियं। सम्मत्तमए।हारं, उवजोगाएकमपउत्ती ॥७३०॥ — जीवकारड ह 'दंसए।पुठवं ए।एं, झदमत्थाणं ए दोष्णि उत्रउगा। जुगवं जम्हा केबलिए।हे जुगवं तु ते दो वि॥४४॥'

---द्रव्यसंग्रह ।

# (६) 'एकेन्द्रिय में श्रुतज्ञान'

एकेन्द्रियों में तीन उपयोग माने गए हैं। इसलिए यह शङ्का होती है कि स्पर्शनेन्द्रिय-मितज्ञानावरण कर्म का ज्ञ्योपशम होने से एकेन्द्रियों में मित-उपयोग मानना ठीक है, परन्तु भापालिथ (बोलने की शक्ति) तथा अवण्लिथ (सुनने की शक्ति) न होने के कारण उनमें अत-उपयोग कैसे माना जा सकता है; क्योंकि शास्त्र में भापा तथा अवण्लिथ वालों को ही शुतज्ञान माना है । यथा—

'भावसुयं भासासायलद्विणा जुज्जए न इयरस्स । भासाभिमुहस्स जयं, सोऊण य जं हविज्जाहि ॥१०२॥'

---विशेषावश्यक।

बोलने व सुनने की शक्ति वाले ही को भावश्रुत हो सकता है, दूसरे को नहीं क्योंकि 'श्रुत-ज्ञान' उस ज्ञान को कहते हैं, जो बोलने की इच्छा वाले या वचन सुननेवाले को होता है।

इसका समाधान यह है कि स्पर्शनेन्द्रिय के सिवाय क्रन्य द्रव्य (बाह्य) इन्द्रियों न होने पर भी वृज्ञादि जीवों में पाँच भावेन्द्रिय-जन्य ज्ञानों का होना, जैसा शास्त्र-सम्मत है; वैसे ही बोजने ब्रौर सुनने की शक्ति न होने पर भी एकेन्द्रियों में भावश्रुत ज्ञान का होना शास्त्र-सम्मत है।

'जह सुहुमं भावित्यनाणं दर्विविदयावरोहे वि । तह दन्वसुयाभावे भावसुयं पत्थिवाईणं ॥१०४॥१

—विशेषावश्यक ।

जिस प्रकार द्रव्य-इन्द्रियों के अभाव में भावेन्द्रिय-जन्य सूक्ष्म ज्ञान होता है, इसी प्रकार द्रव्यश्रुत के भाषा आदि बाह्य निमित्त के अभाव में भी पृथ्वीकायिक आदि जीवों को अल्प भावश्रुत होता है। यह ठीक है कि औरों को जैसा स्पष्ट ज्ञान होता है, वैसा एकेन्द्रियों को नहीं होता। शास्त्र में एकेन्द्रियों को आहार का अभिलाष माना है, यही उनके अस्पष्ट ज्ञान मानने में हेतु है।

म्राहार का श्रमिलाष, चुधावेदनीय कर्म के उदय से होनेवाला म्रात्मा का परिणाम-विशेष (ऋध्यवसाय) है। यथा—

'श्राहारसंज्ञा श्राहाराभिलाषः चुद्धेदनीयोदयप्रभवः खल्वात्मपरिखाम इति।'

--- श्रावश्यक, हारिभद्री वृत्ति पृ० ५८० ।

इस स्रभिताष रूप श्रथ्यवसाय में 'मुक्ते श्रमुक वस्तु मिले तो श्रच्छा', इस प्रकार का शब्द श्रीर स्रर्थ का विकल्प होता है। जो श्रध्यवसाय विकल्प सिहत होता है, वही श्रुतज्ञान कहलाता है। यथा—

'इन्दियमणोनिमित्तं, जं विण्णाणं सुयाणुसारेणं । निययत्थुत्तिसमत्यं, तं भावसुयं मई सेसं ॥१००॥'

—विशेषावश्यक ।

श्चर्यात् इन्द्रिय श्चौर मन के निर्मित्त से उत्पन्न होने वाला ज्ञान, जो नियत श्चर्य का कथन करने में समर्थ भुतानुसारी ( शब्द तथा श्चर्य के विकल्प से युक्त) है, उसे 'भावभुत' तथा उससे भिन्न ज्ञान को 'मितज्ञान' समभना चाहिए। श्चव यदि एकेन्द्रियों में भुत-उपयोग न माना जाए तो उनमें श्चाहार का श्चमिलाष जो शास्त्र-सम्मत है, वह कैसे घट सकेगा? इसलिए बोलने श्चौर सुनने की शक्ति न होने पर भी उनमें श्चत्यन्त सूक्ष्म भुत-उपयोग श्चवश्य ही मानना चाहिए।

भाषा तथा अवग्रलब्धि वालों को ही भावश्रुत होता है, दूसरे को नहीं, इस शास्त्र-कथन का तात्पर्य इतना ही है कि उक्त प्रकार की शक्तिवाले को स्पष्ट भावश्रुत होता है ख्रौर दूसरों को अपस्पष्ट।

# (७) 'योगमार्गणा'

तीन योगों के बाह्य श्रीर श्राभ्यन्तर कारण दिखा कर उनकी व्याख्या राज-बार्तिक में बहुत ही स्पष्ट की गई है। उसका सारांश इस प्रकार है—

- (क) बाह्य श्रीर श्राम्यन्तर कारणों से होनेवाला जो मनन के श्रिभिष्ठल श्रात्मा का प्रदेश-परिस्पन्द, वह 'मनोयोग' है। इसका बाह्य कारण, मनोवर्गणा का श्रातम्बन श्रीर श्राम्यन्तर कारण, वीर्यान्तरायकर्म का स्वय-स्वयोपशम तथा नो-इन्द्रियावरणकर्मका स्वय-स्वयोपशम (मनोलिब्ब) है।
- (ल) बाह्य और ख्राम्यन्तर कारण-जन्य ख्रात्मा का भाषाभिमुख प्रदेश-परि-स्पन्द 'वचनयोग' है। इसका बाह्य कारण पुद्गलविपाकी शरीरनामकर्म के उदय से

होनेवाला वचनवर्गणाका श्रालम्बन है श्लीर श्राम्यन्तर कारण वीर्यान्तरायकर्म का चय-चयोपशम तथा मतिज्ञानावरण श्लीर श्रचरश्रुतज्ञानावरण श्लादि कर्म का चय-चयोपशम (वचनलिंघ) है ।

(ग) बाह्य श्रीर श्राम्यन्तर कारण जन्य गमनादि-विषयक श्रात्मा का प्रदेश-परिस्यन्द 'काययोग' है। इसका बाह्य कारण किसी-न-किसी प्रकार की शरीर-वर्गणा का श्रालम्बन है श्रीर श्राम्यन्तर कारण वीर्यान्तरायकर्म का स्त्य-स्त्यो-पश्रम है।

यद्यपि तेरहवें और चौदहवें, इन दोनों गुयास्थानों के समय वीर्यान्तरायकर्म का च्यरूप श्राम्यन्तर कारण समान ही है, परन्तु वर्गयालम्बनरूप बाह्य कारण समान नहीं है। श्रर्थात् वह तेरहवें गुणस्थान के समय पाया जाता है, पर चौदहवें गुणस्थान के समय नहीं पाया जाता। इसीसे तेरहवें गुणस्थान में योग-विधि होती है, चौदहवें में नहीं। इसके लिए देखिए, तत्त्वार्थ-राजवार्तिक ६,१,१०।

#### यांग के विषय में शंका-समाधान

(क) यह राङ्का होती है कि मनोयोग श्रीर बचनयोग, काययोग ही हैं; क्योंकि इन दोनों के योगों के समय, शरीर का व्यापार श्रवश्य रहता ही है श्रीर इन योगों के श्रालम्बनभूत मनोद्रव्य तथा भाषाद्रव्य का प्रहर्ण भी किसी-न-किसी प्रकार के शासिक-योग से ही होता है।

इसका समाधान यही है कि मनोयोग तथा वचनथोग, काययोग से जुदा नहीं हैं, किन्तु काययोग-विशोष ही हैं। जो काययोग, मनन करने में सहायक होता है, वही उस समय 'मनोयोग' ऋौर जो काययोग, भाषा के बोलने में सहकारी होता है, वही उस समय 'वचनयोग' माना गया है। सारांश यह है कि व्यवहार के लिए ही काययोग के तीन भेद किये हैं।

(ख) यह भी शङ्का होती है कि उक्त रीति से श्वासोच्छ्वास में सहायक होने-याले काययोग को 'श्वासोच्छ्वासयोग' कहना चाहिए ख्रौर तीन की जगह चार योग मानने चाहिए।

इसका समाधान यह दिया गया है कि व्यवहार में, जैसा भाषा का श्रीर मनका विशिष्ट प्रयोजन दीखता है, बैसा श्वासोच्छ्वासका नहीं। श्रर्थात् श्वासो-च्छ्वास श्रीर शरीर का प्रयोजन वैसा भिन्न नहीं है, जैसा शरीर श्रीर मन-बचन का। इसी से तीन ही योग माने गए हैं। इस विषय के विशेष विचार के खिए विशेषावरयक-भाष्य, गा० ३५६---३६४ तथा लोकप्रकाश-सर्ग ३,स्प्रो०१३५४---१३५५ के बीच का गद्य देखना चाहिए।

## द्रव्यमन, द्रव्यवचन श्रीर शरीर का स्वरूप

- (क) जो पुद्ग्ल मन बनने के योग्य हैं, जिनको शास्त्र में 'मनोवर्गणा' कहते हैं, वे जब मनरूप में परिग्यन हो जाते हैं—विचार करने में सहायक हो सकें, ऐसी स्थित को प्राप्त कर लेते हैं—तब उन्हें 'मन' कहते हैं। शरीर में द्रव्य-मन के रहने का कोई खास स्थान तथा उसका नियत आकार श्वेताम्बरीय प्रन्थों में नहीं है। श्वेताम्बर-सम्प्रदाय के अनुसार द्रव्यमन को शरीर-व्यापी श्लोर शरीराकार समक्षना चाहिए। दिगम्बर-सम्प्रदाय में उसका स्थान हृदय तथा आकार कमल के समान माना है।
- (ख) वचनरूप में परिखत एक प्रकार के पुद्गल, जिन्हें भाषावर्गणा कहते हैं. वे ही 'वचन' कहलाते हैं।
- (ग) जिससे चलना-फिरना, खाना-पीना श्रादि हो सकता है, जो सुख-दुःख भोगने का स्थान है श्रीर जो श्रीदारिक, वैकिय श्रादि वर्गसाश्रों से बनता है, वह 'शरीर' कहलाता है।

#### ( ८ ) 'सम्यक्ष्व'

इसका स्वरूप, विशेष प्रकार से जानने के लिए निम्नलिखित कुछ यातीं का विचार करना बहुत उपयोगी है—

- (१) सम्यक्त्य सहेतुक है या निहेंतुक ?
- (२) ज्ञायोपशमिक त्रादि भेदों का स्त्राधार क्या है।
- (३) श्रीपशमिक श्रीर चायोपशमिकसम्यक्त्व का श्रापस में श्रन्तर तथा चायिकसम्यक्त्व की विशेषता।
  - (४) शङ्का-समाधान, विपाकोटय स्त्रीर प्रदेशोदय का स्वरूप ।
  - (५) क्षयोपशम श्रौर उपशम की व्याख्या तथा खुलासावार विचार ।
- (१) सम्यक्त-परिणाम सहेतुक है या निहंतुक ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि उसको निहेंतुक नहीं मान सकते; क्योंकि जो वस्तु निहेंतुक हो, वह सब काल में, सब जगह, एक सो होनी चाहिए श्रयंबा उसका श्रमाब होना चाहिए। सम्य-क्खपरिणाम, न तो सब में समान है श्रीर न उसका श्रमाब है। इसोलिए उसे सहेतुक ही मानना चाहिए। सहेतुक मान लेने पर यह प्रश्न होता है कि उसका

नियत हेतु क्या है: प्रवचन-अवण, भगवत्पूजन श्रादि जो-जो बाह्य निभित्त माने जाते हैं, वे तो सम्यक्त्व के नियत कारण हो ही नहीं सकते; क्योंकि इन बाह्य निमित्तों के होते हुए भी अभन्यों की तरह अनेक भन्यों को सम्यक्त्व-प्राप्ति नहीं होती। परन्तु इसका उत्तर इतना ही है कि सम्यक्त्व-परिणाम प्रकट होने में नियत कारण जीव का तथाविध भव्यत्व-नामक ग्रनादि पारिणामिक-स्वभाव विशेष ही है। जब इस परिणामिक भव्यत्वका परिपाक होता है, तभी सम्यक्त्व-लाभ होता है। भव्यत्व परिगाम, साध्य रोग के समान है। कोई साध्य रोग, स्वयमेव (बाह्य उपाय के बिना ही ) शान्त हो जाता है। किसी साध्य रोग के शान्त होने में वैद्य का उपचार भी दरकार है श्रीर कोई साध्य रोग ऐसा भी होता है. जो बहुत दिनों के बाद मिटता है। भन्यत्व-स्वभाव ऐसा ही है। ऋनेक जीवों का भन्यत्व, बाह्य निमित्त के बिना ही परिशक प्राप्त करता है। ऐसे भी जीव हैं, जिनके भव्यत्व-स्वभाव का परिपाक होने में शास्त्र-श्रवण त्रादि बाह्य निमित्तों की त्रावश्यकता पडती है। श्रीर श्रनेक जीवों का भव्यत्व परिणाम दीर्घ-काल व्यतीत हो चुकने पर. स्वयं ही परिपाक प्राप्त करता है। शास्त्र-अवण, ऋर्हत्प्रजन ऋादि जो बाह्य निमित्त हैं, वे सहकारीमात्र हैं। उनके द्वारा कभी-कभी भव्यत्व का परिपाक होने में मदद मिलती है, इससे व्यवहार में वे सम्यक्त के कारण माने गए हैं ऋौर उनके श्रालम्बन की श्रावश्यकता दिखाई जाती है। परन्त निश्चय-दृष्टि से तथाविध-भन्यत्व के विपाक को ही सम्यक्त्व का अव्यभिचारी (निश्चित) कारण मानना चाहिए। इससे शास्त्र-अवण, प्रतिमा-पूजन श्रादि बाह्य कियाश्रों की अनैकान्तिकता, जो अधिकारी भेद पर अवलम्बित है. उसका खुलासा हो जाता है। यही भाव भगवान उमास्वित ने 'तिन्तसर्गादिधगमाद्वा'—तत्त्वार्थ-ग्र० १. सूत्र ३ से प्रकट किया है। श्लीर यही बात पञ्चसंग्रह-द्वार १, गा० ८ की मलय-गिरि- टीका में भी है।

(२) सम्यक्त गुण, प्रकट होने के आम्यन्तर कारणों की जो विविधता है, वहीं ज्ञायोपशामिक आदि भेदों का आधार है—अमन्तानुविध-चतुष्क और दर्शनमोहनीय-त्रिक, इन सात प्रकृतियों का ज्ञ्योपशाम, ज्ञायोपशमिकसम्यक्त्व का; उपशम, औपशमिकसम्यक्त्वका और ज्ञ्य, ज्ञायिकसम्यक्त्व का कारण है। तथा सम्यक्त्व से गिरा कर मिध्यात्व की ओर अकानेवाला अनन्तानुवन्धी कपाय का उदय, सासादनसम्यक्त्व का कारण और मिश्रमोहनीय का उदय, मिश्रसम्यक्त्व का कारण है। श्रीपशमिकसम्यक्त्व का कारण है। श्रीपशमिकसम्यक्त्व में कालल्थि आदि अन्य क्या २ निमित्त अपे- ज्ञित हैं और वह किस-किस गति में किन-किन कारणों से होता है, इसका विशेष वर्णन तथा ज्ञायिक और ज्ञायोपशमिकसम्यक्त्व का वर्णन कमशा-—तत्वार्ण

अप २, स्० ३ के पहले और दूसरे राजवार्तिक में तथा स्० ४ और ५ के सातर्वे राजवार्तिक में है।

- (३) औपशामिकसम्यक्त्व के समय, दर्शनमोहनीय का किसी प्रकार का उदय नहीं होता; पर ज्ञायोपशामिकसम्यक्त्व के समय, सम्यक्त्वमोहनीय का विपाकोदय और मिथ्यात्वमोहनीय का प्रदेशोदय होता है। इसी भिन्नता के कारण शास्त्र में औपशामिकसम्यक्त्व को, 'भावसम्यक्त्व' और ज्ञायेपशामिकसम्यक्त्व को, 'द्रव्यसम्यक्त्व' कहा है। इन दोनों सम्यक्त्वों से ज्ञायिकसम्यक्त्व विशिष्ट है; क्यों- कि वह स्थायी है और ये दोनों अस्थायी हैं।
- (४) यह शक्का होती है कि मोहनीयकर्म घातिकर्म है । वह सम्यक्त्व और वारित्रपर्याय का घात करता है, इसलिए सम्यक्त्वमोहनीय के विपाकोदय और मिय्यात्वमोहनीय के प्रदेशोदय के सप्रय, सम्यक्त्वमोहनीय के कि हो सकता है ? इसका समाधान यह है कि सम्यक्त्वमोहनीय, मोहनीयकर्म है सही, पर उसके दिल विशुद्ध होते हैं; क्योंकि शुद्ध अध्यक्षसाय से जब मिथ्यात्वमोहनीयकर्म के दिलकांका सर्वघाती रस नष्ट हो जाता है, तब वेही एक-स्थान रसवाले और दिन्स्यान अतिमन्द रसवाले दिलक 'सम्यक्त्यमोहनीय' कहलाते हैं । जैसे—कौंच आदि पारदर्शक वस्तुएँ नेत्र के दर्शन-कार्य में क्कावट नहीं डालर्ती; वैसे ही मिथ्यात्वमोहनीय के शुद्ध दिलकां का विपाकोदय सम्यक्त्य-पिशाम के आविर्माय में प्रतिवन्ध नहीं करता । अत्र रहा मिथ्यात्व का प्रदेशोदय, सो वह भी, सम्यक्त्व-पिराया का प्रतिवन्धक नहीं होता; क्योंकि नीरस दिलकोंका ही प्रदेशोदय होता है । जो दिलक, मन्द रसवाले हैं, उनका विपाकोदय भी जब गुण का घात नहीं करता, तब नीरस दिलकों के प्रदेशोदय से गुण के घात होने की सम्मावना हो नहीं की जा सकती । देलिए, पञ्चसंग्रह-द्वार १, १५भी गाथा की टीका में ग्यारहवें गुण्यस्थान की व्याख्या ।
- (५) ल्योपशाम-जन्य पर्याय 'ल्यापोपशामिक' श्रीर उपशाम-जन्य पर्याय 'श्रीपशामिक' कहलाता है। इसलिए किसी भी ल्यायोपशामिक श्रीर श्रीपशमिक भाव का यथार्थ ज्ञान करने के लिए पहले ल्यापशम श्रीर उपशम का ही स्वरूप जान लेना आवश्यक है। अतः इनका स्वरूप शास्त्रीय प्रक्रिया के अनुसार लिखा जाता है—
- (१) च्योपशाम शब्द में दो पद हैं—च्य तथा उपशाम। 'च्योपशाम' शब्द का मतलब, कर्म के च्य और उपशाम दोनों से हैं। च्य का मतलब, श्रात्मा से कर्म का विशिष्ट संबन्ध छूट जाना और उपशाम का मतलब कर्म का श्रपने स्वरूप में श्रात्मा के साथ संलग्न रहकर भी उस पर श्रसर न डालना है। यह तो हुआ

सामान्य श्रर्थ; पर उसका पारिभाषिक श्रर्थ कुछ श्रिष्ठ है। बन्धाविलका पूर्ण होः जाने पर किसी विविद्यत कर्म का जब द्ययोपशाम श्रुरू होता है, तब विविद्यित वर्तमान समय से श्राविलका-पर्यन्त के दिलक, जिन्हें उदयाविलका-प्राप्त या उदीर्ण-दिलक कहते हैं, उनका तो प्रदेशोदय व विपाकोदयद्वारा द्य (श्रभाव) होता रहता है; श्रीर जो दिलक, विविद्यत वर्तमान समय से श्राविलका तक में उदय पाने योग्य नहीं हैं—जिन्हें उदयाविलका बिहर्भूत या श्रनुदीर्ण दिलक कहते हैं—उनका उपशाम (विपाकोदय की योग्यता का श्रभाव या तीत्र रस से मन्द रस में परिण्यान) हो जाता है, जिससे वे दिलक, श्रपनी उदयाविलका प्राप्त होने पर, प्रदेशोदय या मन्द विपाकोदय द्वारा द्वीण हो जाते हैं श्रथांत् श्रात्मा पुर श्रपना फल प्रकट नहीं कर सकते या कम प्रकट करते हैं।

इस प्रकार आवितिका पर्यन्त के उदय-प्राप्त कर्मदितिकों का प्रदेशोदय व विपाकोदय द्वारा च्य और आवितिका के बाद के उदय पाने योग्य कर्मदितिकों की विपाकोदय संबन्धिनी योग्यता का श्रभाव या तीव रस का मन्द रस में परिणमन होते रहने से कर्म का च्योपशम कहताता है। चयोपशम-योग्य कर्म —

च्योपशम, सब कमों का नहीं होता; सिर्फ घातिकमों का होता है। घातिकर्म के देशधाति श्रीर सर्वघाति, ये दो भेद हैं। दोनों के च्योपशम में कुछ विभिन्नता है।

(क) जब देशघातिकर्म का च्योपशम प्रवृत्त होता है, तब उसके मंद रसयुक्त कुछ दिलकों का विपाकोदय, साथ ही रहता है। विपाकोदय-प्राप्त दिलक,
अल्प रस-युक्त होने से स्वाचार्य गुण का घात नहीं कर सकते, इससे यह सिद्धांत
माना गया है कि देशघातिकर्म के च्योपशम के समय, विपाकोदय विरुद्ध नहीं
है, अर्थात् वह च्योपशम के कार्य को—स्वाचार्य गुण के विकास को—रोक नहीं
सकता। परन्तु यह बात ध्यान में रखना चाहिए कि देशघातिकर्म के विपाकोदयमिश्रित च्योपशम के समय, उसका सर्वधाति-रस-युक्त कोई भी दिलक, उःयमान
नहीं होता। इससे यह सिद्धांत मान लिया गया है कि जब, सर्वधाति रस, शुद्धअध्यवसाय से देशघातिरूप में परिणत हो जाता है, तभी अर्थात् देशघाति-स्पर्धक
के ही विपाकोदय-काल में च्योपशम अवश्य प्रवृत्त होता है।

घातिकर्म की पच्चीस प्रकृतियाँ देशघातिनी हैं, जिनमें से मतिज्ञानावरण, श्रुतज्ञानावरण, श्रुतज्ञानावरण, श्रुचबुर्दर्शनावरण श्रीर पाँच श्रुन्तराय, इन श्राठ प्रकृतियों का चयोपराम तो सदा से ही प्रवृत्त हैं; क्योंकि श्रावार्य मतिज्ञान आदि पर्याय, श्रुनादि काल से चायोपरामिकरूप में रहते ही हैं। इसलिए यह मानना चाहिए

कि उक्त ख्राट प्रकृतियों के देशघाति-रसस्पर्धक का ही उदय होता है, सर्वघाति-रसस्पर्धक का कभी नहीं।

श्रविधशानावरण, मनःपर्यायशानावरण, चबुदर्शनावरण श्रीर श्रविधदर्शना-व्रण, इन चार प्रकृतियों का चयोपशम कादाचित्क (श्रनियत) है, श्रयंत् जब उनके सर्वचाति-रसस्पर्धक, देशघातिरूप में परिण्त हो जाते हैं; तमी उनका चयोपशम होता है श्रीर जब सर्वघाति-रसस्पर्धक उदयमान होते हैं, तब श्रविधशान श्रादि का घात ही होता है। उक्त चार प्रकृतियों का च्योपशम भी देशघाति-रसस्पर्धक के विपाकोदय से मिश्रित ही सम्भना चाहिए।

उक्त बारह के सिवाय शेष तेरह (चार संज्वलन और नौ नोकषाय) प्रकृतियाँ जो मोहनीय की हैं, वे ऋ धुवोदियेनी हैं। इसिलए जब उनका खयोपराम, प्रदेशोदयमात्र से युक्त होता है, तब तो वे स्वावार्य गुण का लेश भी घात नहीं करतीं और देशघातिनी ही मानी जाती हैं; पर जब उनका खयोपशम विपाकोदय से मिश्रित होता है, तब वे स्वावार्य गुण का कुछ घात करतीं हैं और देशघातिनी कहलाती हैं।

(ल। घातिकर्म की बीस प्रकृतियाँ सर्वधातिनी हैं। इनमें में केवलशानावरण् श्रीर केवलर्शनावरण्, इन दो का तो ख्योपशम होता ही नहीं; क्योंकि उनके दिलक कभी देशघाति-रसयुक्त बनते ही नहीं श्रीर न उनका विपाकोदय ही रोका जा सकता है। शेष-श्रठारह प्रकृतियाँ ऐसी हैं, जिनका ख्योपशम हो सकता है; परंतु यह बात, ध्यान में रखनी चाहिए कि देशघातिनी प्रकृतियां के ख्योपशम के समय, जैसे विपाकोदय होता है, वैसे इन श्रठारह सर्वधातिनी प्रकृतियां के ख्योपशम के समय नहीं होता, श्रयांत् इन श्रठारह प्रकृतियां का ख्योपशम, तभी सम्भव है, जब उनका प्रदेशोदय हो हो। इसिलए यह सिद्धांत माना है कि 'विपाकोदयवती प्रकृतियां का ख्योपशम, यदि होता है तो देशघातिनी ही का, सर्वधातिनी का नहीं'।

श्रत एव उक्त श्रठारह प्रकृतियाँ, विपाकोदय के निरोध के योग्य मानी जाती है; क्योंकि उनके श्रावायं गुणों का ज्ञायोपरामिक स्वरूप में व्यक्त होना माना गया है, जो विपाकोदय के निरोध के सिवाय घट नहीं सकता।

(२) उपशम—च्योपशम की व्याख्या में, उपशम शब्द का जो स्त्रर्थ किया गया है, उससे स्त्रीपशमिक के उपशम शब्द का स्त्रर्थ कुछ उदार है। स्त्रर्थात् च्योपशम के उपशम शब्द का स्त्रर्थ सिर्फ विपाकोदयसम्बन्धिनी योग्यता का स्त्रमाव या तीव रस का मंद रस में परिणमन होना है; पर स्त्रीपशमिक के उपशम शब्द का स्त्रर्थ प्रदेशोदय स्त्रीर विपाकोदय दोनों का स्त्रमाव है; क्योंकि च्योपशम.

में कर्म का चय भी जारी रहता है, जो कम से कम प्रदेशोदय के सिवाय हो ही नहीं सकता। परंद्र उपशम में यह बात नहीं। जब कर्म का उपशम होता है, तभी से उसका चय रक ही जाता है, ऋत एव उसके प्रदेशोदय होने की आवश्यकता ही नहीं रहती। इसीसे उपशम-अवस्था तभी मानी जाती है, जब कि अन्तरकरख होता है। अन्तरकरख के अन्तर्भुहूर्त में उदय पाने के योग्य दिलकों में से कुछ तो पहले ही भोग लिये जाते हैं और कुछ दिलक पीछे उदय पाने के योग्य बना दिये जाते हैं, अर्थात् अन्तरकरख में वेद्य-दिलकों का अभाव होता है।

श्रत एव चयोपराम श्रीर उपराम की संचित्त व्याख्या इतनी ही की जाती है कि चयोपराम के समय, प्रदेशोदय या मन्द विपाकोदय होता है, पर उपराम के समय, वह भी नहीं होता। यह नियम याद रखना चाहिए कि उपराम भी घातिकर्म का ही हो सकता है, सो भी सब घातिकर्म का नहीं, किंतु केवल मोहनीय-कर्म का। श्रर्थात् प्रदेश श्रीर विपाक दोनों प्रकार का उदय, यदि रोका जा सकता है तो मोहनीयकर्म का ही। इसके लिए देखिए, नन्दी, सू० ⊏ की टीका, पृ० ७७; कम्मपयडी, श्री यशोविजयजी-कृत टीका, पृ० १३; पञ्च० हा० १, गा २६ की मलयगिरि-व्याख्या। सम्यक्त्व स्वरूप, उद्यक्ति श्रीर भेद-प्रभेदादि के सविस्तर विचार के लिए देखिए, लोक प्र०-सर्ग ३, श्लोक भृद ६–७००।

## (९) श्रचतुर्दर्शन का सम्भव

श्रठारह मार्गणा में श्रवद्धदेशीन परिगणित है; श्रतएव उसमें भी वौदह जीवस्थान समभने चाहिए। परन्तु इस पर प्रश्न यह होता है कि श्रवद्धदेशीन में जो श्रपपांस जीवस्थान माने जाते हैं, सो क्या श्रपपांस-श्रवस्था में इन्द्रियपपांसि पूर्ण होने के बाद श्रवद्धदेशीन मान कर या इन्द्रिय पयांसि पूर्ण होने के पहले भी श्रवद्धदेशीन होता है, यह मान कर ?

यदि प्रथम पद्म माना जाए तब तो ठीक है; क्योंकि इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के बाद अपर्याप्त-अवस्था में ही चच्चुरिन्द्रिय द्वारा सामान्य बोध मान कर जैसे— चक्चुर्दर्शन में तीन अपर्याप्त जीवस्थान चौथे कर्मग्रंय की १७ वीं गाथा में मतान्तर से बतलाये हुए हैं वैसे ही इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के बाद अपर्याप्त-अवस्था में चच्चुर्भिन्न इन्द्रिय द्वारा सामान्य बोध मान कर अचचुर्दर्शन में सात अपर्याप्त जीवस्थान घटाये जा सकते हैं।

परन्तु श्रीजयसोमस्रि ने इस गाया के ऋपने टबे में इन्द्रियपयांपित पूर्ण होने के पहले भी ऋचत्तुर्दर्शन मान कर उसमें ऋपर्याप्त जीवस्थान माने हैं। ऋौर सिद्धान्त के ऋाधार से बतलाया है कि विश्वहगति ऋौर कार्मणयोग में ऋवधिदर्शनरिहत जीव को ऋचत्तुर्दर्शन होता है। इस पद्ध में प्रश्न यह होता है कि इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के पहले द्रव्येन्द्रिय न होने से ऋचत्तुर्दर्शन कैसे मानना ? इसका उत्तर दो तरह से दिया जा सकता है।

(१) द्रव्येन्द्रिय होने पर द्रव्य श्रौर भाव, उभय इन्द्रिय-जन्य उपयोग श्रौर द्रव्येन्द्रिय के श्रभाव में केवल भावेन्द्रिय-जन्य उपयोग, इस तरह दो प्रकार का उपयोग है। विग्रहगति में श्रौर इन्द्रियपर्याप्ति होने के पहले, पहले प्रकार का उपयोग, नहीं हो सकता; पर दूसरे प्रकार का दर्शनात्मक सामान्य उपयोग माना जा सकता है। ऐसा मानने में तत्त्वार्थ-श्र० २, स्० ६ की वृत्तिका—

'श्रथवेन्द्रियन्तिरपेत्त्रमेव तत्कस्यचिद्भवेद् यतः पृष्ठत उपसर्पन्तं सर्पे बुद्धयैवेन्द्रियव्यागारनिरपेक्षं पश्यतीति।'

यह कथन प्रमाण है। सारांश, इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के पहले उपयोगात्मक अचत्तुदर्शन मान कर समाधान किया जा सकता है।

(२) विग्रहगति में श्रीर इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के पहले श्रचतुर्दर्शन माना जाता है, सो शक्तिरूप श्रथीत् चयोपशमरूप, उपयोगरूप नहीं। यह समाधान, प्राचीन चतुर्थ कर्मग्रन्थ की ४६वीं गाथा की टीका के—

'त्रयाणामप्यच्छर्दर्शनं तस्यानाहारकावस्थायामपि लब्धिमाश्रित्या-भ्युपगमात् ।'

इस उल्लेख के ऋाधार पर दिया गया है।

प्रश्न—इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के पहले जैसे उपयोगरूप या चयोपशमरूप अचचुर्द्रशन माना जाता है, वैसे ही चचुर्दर्शन क्यों नहीं माना जाता ?

उत्तर—चत्तुर्रश्न, नेत्ररूप विशेष-इन्द्रिय-जन्य दर्शन को कहते हैं। ऐसा दर्शन उसी समय माना जाता है, जब कि द्रव्यनेत्र हो। स्रतप्य चत्तुर्र्शन को इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के बाद ही माना है। अचतुर्दर्शन किसी-एक इन्द्रिय-जन्य सामान्य उपयोग को नहीं कहते: किन्तु नेत्र-भिन्न किसी द्रव्यन्द्रिय से होनेवाले, द्रव्यमन से होनेवाले या द्रव्यन्द्रिय तथा द्रव्यमन के अभाव में ख्योपशममात्र से होनेवाले सामान्य उपयोग को कहते हैं। इसी से अचतुर्दर्शन को इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के पहले और पीछे, दोनों अवस्थाओं में माना है।

#### (१०) 'श्रनाहारक'

श्रनाहारक जीव दो प्रकार के होते हैं—खुद्यस्थ श्रीर वीतराग । वीतराग में जो श्रशारीरी (मुक्त) हैं, वे सभी सदा श्रनाहारक ही हैं; परन्तु जो शारीरधारी हैं, वे केविलसमुद्धात के तीसरे चौथे श्रीर पाँचवें समय में ही श्रनाहारक होते हैं। खुद्यस्थ जीव, श्रनाहारक तभी होते हैं, जब वे विग्रहगति में वर्तमान हों।

जन्मान्तर ग्रह्ण करने के लिए जीव को पूर्व-स्थान छोड़कर दूसरे स्थान में जाना पड़ता है। दूसरा स्थान पहले स्थान से विश्वेणि-पतित (वक रेला में) हो, तब उसे वक्र-गति करनी पड़ती है। वक्र-गति के संबन्ध में इस जगह तीन बातों पर विचार किया जाता है—

- (१) वक्र-गति में विग्रह ( घुमाव ) की संख्या, (२) वक्र-गति का काल-परिमाण श्रीर (३) वक्र-गति में श्रनाहारकत्व का काल-मान ।
- (१) कोई उत्पत्ति-स्थान ऐसा होता है कि जिसको जीव एक विग्रह करके ही प्राप्त कर लेता है। किसी स्थान के लिए दो विग्रह करने पड़ते हैं ऋौर किसी के लिए तोन भी। नवीन उत्पत्ति-स्थान, पूर्व-स्थान से कितना ही विश्रेणि-पतित क्यों न हो, पर वह तीन विग्रह में तो ऋवस्य ही प्राप्त हो जाता है।

इस विषय में दिगम्बर-साहित्य में विचार-भेद नजरनहीं स्त्राता; क्योंकि-

'विष्रह्वती च संसारिएः प्राक चतुःयः।'—तत्त्वार्थ-ग्र० २, स्० २८। इस स्त्र की सर्वार्थिसिद्धि-टीका में श्री पूज्यपादस्वामी ने ग्राधिक से ग्राधिक तीन विग्रह्वाली गति का ही उल्लेख किया है। तथा—

'एकं द्वी त्रीन्वाऽनाहारकः।' -तत्वार्थ-ग्र० २, सूत्र ३०।

इस सूत्र के छठे राजवार्तिक में भट्टारक श्रीश्रकलक्कदेव ने भी श्रिधिक से श्रिधिक त्रि-विग्रह-गति का ही समर्थन किया है। नेमिचन्द्र सिद्धान्तचकवर्ती भी गोम्मटसार-जीवकायड की ६६६वीं गाथा में उक्त मत का ही निर्देश करते हैं।

श्वेताम्बरीय प्रन्थां में इस विषय पर मतान्तर उल्लिग्तित पाया जाता है— 'विषहवर्ती च संसारिणः प्राक्चतुर्भ्यः।' — तत्त्वार्थन्त्र० २, सूत्र२६ । 'एकं द्वौ वाऽनाहारकः।' — तत्त्वार्थन्त्र० २, सू० ३० ।

श्वेताम्बर-प्रसिद्ध तत्त्वार्य-श्र० २ के माष्य में भगवान् उमास्वाति ने तथा उसको टीका में श्रीसिद्धसेनगिए ने त्रि-विप्रह्माति का उल्लेख किया है। साथ ही उक्त भाष्य की टीका में चतुर्विग्रह-गति का मतान्तर भी दरसाया है। इस मतान्तर का उल्लेख बृहत्संग्रहणी की ३२५वीं गाया में श्रीर श्रीभगवती शतक ७, उद्देश्य र की तथा शतक १४, उद्देश्य १ की टीका में भी है। किन्तु इस मतान्तर का जहाँ-कहीं उल्लेख है, वहाँ सब जगह यही लिखा है कि चतुर्विमहगति का निर्देश किसी मूल सूत्र में नहीं है। इससे जान पड़ता है कि ऐसी गति करनेवाले जीव ही बहुत कम हैं। उक्त सूत्रों के भाष्य में तो यह स्पष्ट लिखा है कि त्रि-विम्रह से अधिक विम्रहवाली गति का संभव ही नहीं है।

'श्रविष्रहा एकविष्रहा द्विविष्रहा त्रिविष्रहा इत्येत।श्चतुस्समयपराश्च-तुर्विधा गतयो भवन्ति, परतो न सम्भवन्ति।'

भाष्य के इस कथन से तथा दिगम्बर-ग्रंथों में श्रधिक से श्रधिक त्रि-विग्रह् गति का ही निर्देश पाये जाने से श्रीर भगवती-टीका श्रादि में जहाँ-कहीं चतुर्विग्रह्-गति का मतान्तर हैं, वहाँ सब जगह उसकी श्रल्पता दिलाई जाने के कारण श्रिधिक से श्रधिक तीन विग्रहवाली गति ही का पन्न बहुमान्य समफना चाहिए।

- (२) वक्र-गित के काल-परिमाण के संबन्ध में यह नियम है कि वक्र-गित का समय विग्रह की श्रपेला एक श्रिषक ही होता है। श्रथांत् जिस गित में एक विग्रह हो, उसका काल-मान दो समयोंका, इस प्रकार द्वि विग्रहगित का काल-मान तीन समयों का श्रीर त्रि-विग्रहगित का काल-मान चार समयों का है। इस नियम में श्वेताम्बर-दिगम्बर का कोई मत-भेद नहीं। हाँ ऊपर चतुर्विग्रह गित के मतान्तर का जो उल्लेख किया है, उसके श्रनुसार उस गित का काल-मान पाँच समयों का बतलाया गया है।
- (३) विग्रहगति में अनाहारकत्व के काल-मान का विचार व्यवहार श्रीर निश्चय, दो दिण्यां से किया हुआ पाया जाता है। व्यवहारवादियां का अभिप्राय यह है कि पूर्व-शरीर छोड़ने का समय, जो वक-गति का प्रथम समय है, उसमें पूर्व-शरीर-योग्य कुछ पुद्गल लोमाहारदारा प्रहण किए जाते हैं।—हहत्संप्रहणी गा० ३२६ तथा उसकी टीका, लोक० सर्ग ३, रलो०, ११०७ से आगो। परन्तु निश्चयवादियों का अभिप्राय यह है कि पूर्व-शरीर छूटने के समय में, अर्थात् वक-गति के प्रथम समय में न तो पूर्व-शरीर का ही सबन्ध है और न नया शरीर बना है; इसलिए उस समय किसी प्रकार के आहार का संभव नहीं।—लोक० स० ३, रलो० १११५ से आगं। व्यवहारवादी हो या निश्चयवादी, दोनों इस बात को बराबर मानते हैं कि वक-गति का आंतम समय, जिसमें जीव नवीन स्थान में उत्पन्न होता है, उसमें अवश्य आहार ग्रहण होता है। व्यवहार नय के अनुसार अनाहारकत्व का काल-मान इस प्रकार समकना चाहिए—

एक विग्रह वाली गात, जिसकी काल-मर्यादा दो समय की है, उसके दोनों

समय में जीव आहारक ही होता है: क्योंकि पहले समय में पूर्व-शरीर योग्य लोमा-हार ग्रहण किया जाता है श्रीर दूसरे समय में नवीन शरीर-योग्य श्राहार । दो विग्रहवाली गति. जो तीन समय की है श्रीर तीन विग्रहवाली गति. जो चार समय की है. उसमें प्रथम तथा अन्तिम समय में आहारकत्व होने पर भी बीच के समय में अनाहारक-अवस्था पाई जाती है। अर्थात् द्वि-विग्रहगति के मध्य में एक ममय तक और त्रि-विग्रहगति में प्रथम तथा अन्तिक समय को छोड, बीच के दो समय पर्यन्त म्मनाहारक स्थिति रहती है। व्यवहारनय का यह मत कि विग्रह की ऋषेता श्रनाहारकत्व का समय एक कम ही होता है. तत्त्वार्थ-श्रध्याय २ के ३१ वें सत्र में तथा उसके भाष्य श्रीर टीका में निर्दिष्ट है। साथ ही टीका में व्यवहार-नय के श्रनसार उपर्युक्त पाँच समय-परिमाण चतुर्विग्रहवती गति के मतान्तर को लेकर तीन समय का श्रनाहारकत्व भी बतलाया गया है । सारांश, व्यवहारनय की अपेद्धा से तीन समय का अनाहारकत्व, चतुर्विग्रहवती गति के मतान्तर से ही घट सकता है. ग्रन्थथा नहीं । निश्चयद्दष्टि के श्रनुसार यह बात नहीं है । उसके ऋतसार तो जितने विग्रह उतने ही समय ग्रानाहारकत्व के होते हैं। ग्रातएव उस क्षे के श्रानसार एक विग्रह वाली वक-गति में एक समय, दो विग्रहवाली गति में दो समय श्रौर तीन विग्रहवाली गति में तीन समय श्रानाहारकत्व के समभाने चाहिए । यह बात दिगम्बर-प्रसिद्ध तत्त्वार्थ- ऋ० २ के ३०वें सत्र तथा उसकी सर्वार्थसिद्धि ग्रौर राजवार्तिक-टीका में है।

श्वेताम्बरमंथों में चतुर्विग्रहवती गति के मतान्तर का उल्लेख है, उसको लेकर निश्चयद्दष्टि से विचार किया जाए तो श्रमाहारकत्व के चार समय भी कहे जा सकते हैं।

सारांशा. श्वेताम्बरीय तत्वार्थ-भाष्य स्नादि में एक या दो समय के स्ननाहारक-त्व का जो उल्लेख है, वह व्यवहारदृष्टि से स्नौर दिगम्बरीय तत्त्वार्थ स्नादि ग्रंथों में जो एक, दो या तीन समय के स्ननाहारकत्व का उल्लेख है, वह निश्चयदृष्टि से । स्नतएव स्ननाहारकत्व के काल-मान के विषय में दोनों सम्प्रदाय में वास्तविक विरोध को स्नवकाश ही नहीं है ।

प्रसङ्ग-वश यह बात जानने-योग्य है कि पूर्व-शरीर का परित्याग, पर-भव की आयु का उदय श्रौर गति ( चाहे ऋजु हो या वक ), ये तीनों एक समय में होते हैं। विम्रहगित के दूसरे समय में पर-भव की आयु के उदय का कथन है, सो स्थूब व्यवहार नय की अपेचा से — पूर्व-भव का अन्तिम समय, जिसमें जीव विम्रहगित के श्राभिमुख हो जाता है, उसको उपचार से विम्रहगित का प्रथम समय मानकर — समक्षना चाहिए।

— वृहत्संम्रहणी, गा० ३२५, मत्त्यगिरि-टीका ।

# (११) 'अवधिद्शीन'

श्रविधदर्शन श्रौर गुणस्थान का संबन्ध विचारने के समय मुख्यतया दो बातें जानने की हैं—(१) पद्म-भेद श्रौर (२) उनका तात्पर्य।

(१) पत्त-भेद---

प्रस्तुत विषय में मुख्य दो पज् हैं—(क) कार्मग्रंथिक श्रीर (ख) सैदान्तिक ।
(क) कार्मग्रन्थिक पज्ज भी दो हैं। इनमें से पहला पज्ज जीये श्रादि नौ
गुग्पस्थानों में श्रवधिदर्शन मानता है। यह पज्ज, प्राचीन चतुर्थ कर्मग्रंथ की
रह वीं गाथा में निर्दिष्ट है, जो पहले तीन गुग्पस्थानों में श्रवान माननेवाले कार्मग्रंथिकों को मान्य है। दूसरा पज्ज, तीसरे श्रादि दस गुग्पस्थानों में श्रवधिदर्शन मानता
है। यह पज्ज चौथे कर्मग्रन्थ की ४८ वीं गाथा में तथा प्राचीन चतुर्थ कर्मग्रंथ की
७० श्रीर ७१ वीं गाथा में निर्दिष्ट है, जो पहले दो गुग्पस्थान तक श्रवान मानने
वाले कार्मग्रंथिकों को मान्य है। ये दोनों पज्ज, गोम्मटसार-जीवकाएड की ६६०
श्रीर ७०४ थी गाथा में हैं। इनमें से प्रथम पज्ज, तत्त्वार्थ-श्र० १ के ८ वें सूत्र की
सर्वार्थिसिद्ध में भी है। वह यह है

### 'श्रवधिदर्शने श्रसंयतसम्यग्हब्ट्यादीनि चीणकषायान्तानि ।'

(ख) सैद्धान्तिक-पन्न बिल्कुल भिन्न है। वह पहले ह्यादि बारह गुणस्थानों में ह्यविदर्शन मानता है। जो भगवती-सूत्र से मालूम होता है। इस पन्न को श्री मलगिरि सूरि ने पञ्चसंग्रह-दार १ की ३१ वीं गाथा की टीका में तथा प्राचीन चतुर्थ कर्मग्रन्थ की २६ वीं गाथा की टीका में स्पष्टता से दिखाया है।

'श्रोहिदंसण्त्रयागारोवडता एं भंते ! किं नाणी श्रन्नाणी १ गोयमा ! णाणी वि श्रन्नाणी वि । जइ नाणी ते श्रत्थेगइश्रा तिण्णाणी, श्रत्थेगइश्रा विष्णाणी, जे तिण्णाणी, ते श्राभिणिबोहियणाणी सुयणाणी श्रोहिणाणी। जे चडणाणी ते श्राभिणिबोहियणाणी सुयणाणी श्रोहिणाणी मणपडजवणाणी। जे श्रण्णाणी ते णियमा मइश्रण्णाणी सुयन्त्रपणाणी विभंगनाणी। भ्राप्तिक ६, उद्देश २ ।

(२) उक्त पत्नां का तात्पर्य---

(क) पहले तीन गुण्स्थानों में अज्ञान माननेवाले श्रीर पहले दो गुण्स्थानों में अज्ञान माननेवाले, दोनों प्रकार के कामग्रंथिक विद्वान् अवधिज्ञान से अवधि-दर्शन को अलग मानते हैं, पर विभक्तज्ञान से नहीं। वे कहते हैं कि—

विशेष अवधि-उपयोग से सामान्य अवधि-उपयोग भिन्न है; इसलिए जिस प्रकार अवधि-उपयोगवाले सम्यक्ती में अवधिज्ञान और अवधिदर्शन, दोनी अलग- श्रलग हैं, इसी प्रकार श्रवधि-उपयोगवाले श्रश्चानी में भी विभन्नशान श्रीर श्रवधिदर्शन, ये दोनों वस्तुतः भिन्न हैं सही, तथापि विभन्नशान श्रीर श्रवधिदर्शन इन दोनों के पारस्परिक भेद की श्रविवचामात्र है। भेद विविद्यत न रखने का सवब दोनों का साहश्यमात्र है। श्रथांत् जैसे विभन्नशान विषय का यथार्थ निश्चय नहीं कर सकता, वैसे ही श्रवधिदर्शन सामान्यरूप होने के कारण विषय का निश्चय नहीं कर सकता।

इस अभेद-विवज्ञा के कारण पहले मत के अनुसार चौथे आदि नौ गुण-स्थानों में और दूसरे मत के अनुसार तीसरे आदि दस गुणस्थानों में अवधिदर्शन समक्तना चाहिए।

(ख) सैदान्तिक विद्वान् विभङ्गज्ञान श्रीर श्रविधिदर्शन, दोनों के भेद की विवज्ञा करते हैं, श्रभेद की नहीं। इसी कारण वे विभङ्गज्ञानी में श्रविधिदर्शन मानते हैं। उनके मत से केवल पहले गुणस्थान में विभङ्गज्ञान का संभव है, दूसरे श्रादि में नहीं। इसिलए वे दूसरे श्रादि ग्यारह गुणस्थानों में श्रविधज्ञान के साथ श्रीर पहले गुणस्थानों विभङ्गज्ञान के साथ श्रविधिदर्शन का साहचर्य मानकर पहले बारह गुणस्थानों में श्रविधिदर्शन मानते हैं। श्रविधिज्ञानी के श्रीर विभङ्गज्ञानी के दर्शन में निराकारता श्रंश समान ही है। इसिलए विभङ्गज्ञानी के दर्शन की 'विभङ्गदर्शन' ऐसी श्रलग संज्ञा न रखकर 'श्रविधिदर्शन' ही संज्ञा रखी है।

सारांश, कार्मप्रन्थिक-पन्न, विभङ्गज्ञान श्रीर श्रवधिदर्शन, इन दोनों के मेद की विवन्ना नहीं करता श्रीर सैदान्तिक-पन्न करता है।

-- लोक प्रकाश सर्ग ३, श्लोक १०५७ से आगे।

इस मत-भेद का उल्लेख विशेषग्वती ग्रन्थ में श्री जिनभद्रगिण चमाश्रमण् ने किया है, जिसकी सूचना प्रज्ञापना-पद १८, वृत्ति (कलकत्ता) पृ० ५६६ पर है।

( १२ ) 'आहारक' - केवलज्ञानी के आहार पर विचार

तेरहवें गुणस्थान के समय ब्राहारकस्व का ब्राङ्गीकार चौथे कर्मप्रन्थ पृ० प्रद तथा दिगम्बरीय प्रन्थों में है। देखो—तत्त्वार्य-ब्रा॰ १, स्० प्रको सर्वार्थिसिक्टि— 'ब्राहारानुवादन ब्राहारकेषु मिध्यादृष्ट्यादीनि सयोगकेवल्यन्तानि' इसी तरह गोम्मटसार-जीवकायड की ६६५ ब्रीर ६९७ वीं गाथा भी इसके

बिए देखने योग्य है।

उक्त गुणस्थान में असातवेदनीय का उदय भी दोनों सम्प्रदाय के अन्भें (दूसरा कर्मप्रन्थ, गा० २२; कर्मकारण्ड, गा० २७१) में माना हुआ है। इसी तरह उस समय श्राहारसंज्ञा न होने पर भी कार्मण्यारीरनामकर्म के उदय से कर्मपुद्गलों की तरह औदारिकशरीरनामकर्म के उदय से श्रीदारिक पुद्गलों का प्रहण दिगम्बरीय प्रन्थ (लिब्ससार गा० ६१४) में भी स्वीकृत है। श्राहारकत्व की व्याख्या गोम्मटसार में इतनी अधिक स्पष्ट है कि जिससे केवली के द्वारा औदारिक, भाषा और मनोवर्गणा के पुद्गल प्रहण किये जाने के संवन्ध में कुछ भी सन्देह नहीं रहता (जीव० गा० ६६३—६६४)। श्रीदारिक पुद्गलों का निरन्तर प्रहण भी एक प्रकार का श्राहार है, जो 'लोमाहार' कहलाता है। इस श्राहार के लिए जाने तक शरीर का निर्वाह और इसके श्रमाव में शरीर का श्राहार के लिए जाने तक शरीर का निर्वाह और इसके श्रमाव में शरीर का श्राहार के लिए जाने तक शरीर का निर्वाह और इसके श्रमाव में शरीर का श्राहार के लिए जाने तक शरीर का निर्वाह और इसके श्रमाव में शरीर का श्राहार के लिए जाने तक शरीर का निर्वाह और इसके श्रमाव में शरीर का अदिवाह श्रणीय भोग-प्रकृति पर्यन्त औदारिक पुद्गलों का प्रहण, दोनों सम्प्रदाय को समानकर से मान्य है। दोनों सम्प्रदाय को यह विचार-समता इतनी श्रिषक है कि इसके सामने कवलाहार का प्रश्न विचारशीलों की दृष्ट में आप ही आप हल हो जाता है।

केवलज्ञानी कवलाहार को प्रह्ण नहीं करते, ऐसा माननेवाले भी उनके द्वारा अन्य स्हम श्रीदारिक पुद्गलों का प्रहण किया जाना निर्विवाद मानते ही हैं। जिनके मत में केवलज्ञानी कवलाहार प्रहण करते हैं; उनके मत से वह स्थूल श्रीदारिक पुद्गल के सिवाय श्रीर कुळ भी नहीं है। इस प्रकार कवलाहार माननेवाले—न माननेवाले उभय के मत में केवलज्ञानी के द्वारा किसी-न-किसी प्रकार के श्रीदारिक पुद्गलों का प्रहण किया जाना समान है। ऐसी दशा में कवलाहार के प्रश्न को विरोध का साधन बनाना श्रार्थ हीन है।

### (१३) 'हष्टियाद'-- स्त्री को दृष्टिवाद का अनिधकार

[समानता—] व्यवहार श्रीर शास्त्र, ये दोनों, शारीरिक श्रीर श्राध्यात्मिक-विकास में स्त्री को पुरुष के समान सिद्ध करते हैं। कुमारी ताराबाई का शारीरिक-बल में प्रो॰ राममूर्ति से कम न होना, विदुषी ऐनी बीसेन्ट का विवार व वक्सुत्व-शक्ति में श्रन्य किसी विचारक वक्ता-पुरुष से कम न होना एवं, विदुषी सरोजिनी नायड्का कवित्व-शक्ति में किसी प्रसिद्ध पुरुष-कवि से कम न होना, इस बात का प्रमाण है कि समान साधन श्रीर श्रवसर मिलने पर स्त्री भी पुरुष-जितनी योग्यता प्राप्त कर सकती है। श्रेताम्बर-श्राचार्यों ने स्त्री को पुरुष के बरावर योग्य मानकर उसे कैवल्य व मोक्ष की श्रयांत् शारीरिक श्रीर श्राध्यात्मिक पूर्य विकास की श्राधिकारियी सिद्ध किया है। इसके लिए देखिए, प्रशापना-सूत्र० ७, पृ० १८; जन्दी-सूत्र० २१, पृ० १३०।

इस विषय में मत-भेद रखनेवाले दिगम्बर-म्राचार्यों के विषय में बहुत-कुछ लिखा गया है। इसके लिए देखिए, नन्दी-टीका, पृ० १३१-१३३; प्रजापना-टीका, पृ० २०-२२; शास्त्रवार्तासमुख्यय-टीका, पृ० ४२५-४३०।

श्रालङ्कारिक पश्डित राजशेखर ने मध्यस्थभावपूर्वक स्त्री जाति को पुरुषजाति के तुल्य बतलाया है—

'पुरुपवत् योषितोऽपि कवीभवेगुः । संस्कारो ह्यात्मिन समवैति, न स्त्रेणं पौरुपं वा विभागमपेत्तते । श्रूयन्ते दृश्यन्ते च राजपुत्र्यो महामात्यदुहितरो गिषकाः कौतुिकभार्याश्च शास्त्रपतिबुद्धाः कवयश्च ।'

---काव्यमीमांसा-श्रध्याय १०।

[विरोध—] स्त्री को दृष्टिवाद के ऋध्ययन का जो निषेध किया है, इसमें दो तरह से विरोध ऋाता है—(१) तर्क-दृष्टि से ऋौर (२) शास्त्रोक्त मर्यादा से।

- (१) एक त्रोर स्त्री को केवलज्ञान व मोख तक की ऋषिकारिए। मानना न्त्रीर दूसरी न्त्रोर उसे दृष्टिवाद के ऋष्ययन के लिए—अतज्ञान-विशेष के लिए— अप्रोग्य बतलाना, ऐसा विरुद्ध जान पड़ता है, जैसे किसी को रत्न सौंपकर कहना कि तुम कोड़ी की रज्ञा नहीं कर सकते।
- (२) दृष्टिवाद के स्रध्ययन का निषेध करने से शास्त्र-कथित कार्य-कारण-भाव की मर्यादा भी बाधित हो जाती है। जैसे—शुक्कध्यान के पहले दो पाद प्राप्त किये बिना केवलज्ञान प्राप्त नहीं होता; 'पूर्व' ज्ञान के बिना शुक्लध्यान के प्रथम दो पाद प्राप्त नहीं होते स्रीर 'पूर्व', दृष्टिवाद का एक हिस्सा है। यह मर्यादा शास्त्र में निर्विवाद स्वीकृत है—

# 'शुक्ते चाद्ये पूर्वविदः।'

---तत्त्वार्थ-श्र० ६, सू०३६ ।

इस कारण. दृष्टिवाद के ऋध्ययन की ऋनिषकारिणी स्त्री को केवलज्ञान की ऋषिकारिणी मान लेना स्पष्ट विरुद्ध जान पडता है।

दृष्टिवाद के श्रनधिकार के कारगों के विषय में दो पक्ष हैं-

- (क) पहला पच्न, श्री जिनभ्रद्रगणि चमाश्रमण् श्रादि का है। इस पच्च में स्त्री में तुच्छत्व, श्रीभमान, इन्द्रिय-चाञ्चल्य, मित-मान्च श्रादि मानसिक देख दिखाकर उसको दृष्टिवाद के श्रध्ययन का निषेध क्या है। इसके लिए देखिए, विशे०, भा०, ५५२वीं गाथा।
- (ल) दूसरा पत्त, श्री हरिभद्रसूरि श्रीदि का है। इस पक्ष में श्रशुद्धिरूप शारी-रिक-दोष दिखाकर उसका निषेध किया है। यथा—

'कथं द्वादशाङ्गप्रतिषेधः ? तथाविधविमहे ततो दोषात्।'

---ललितविस्तरा,पृ० २११।

[नयद्धि से विरोध का परिहार—] दृष्टिवाद के अप्रनिधकार से स्त्री को केवल-ज्ञान के पाने में जो कार्य-कारण-भाव का विरोध दीखता है, वह वस्तुतः विरोध नहीं है; क्योंकि शास्त्र, स्त्री में दृष्टिवाद के अपर्य-ज्ञान की योग्यता मानता है; निषेध सिर्फ शाब्दिक-अध्ययन का है।

'श्रेणिपरिणतौ त कालगर्भवद्भावतो भावोऽविरुद्ध एव।'

--- लालितविस्तरा तथा इसकी श्री मुनिचन्द्रसूरि-कृत पश्चिका, पृ० १११।

तप, भावना ऋदि से जब ज्ञानावरणीय का च्रयोपशम तीव हो जाता है, तब स्त्री शाब्दिक ऋष्ययन के सिवाय ही दृष्टिवाद का सम्पूर्ण ऋर्य ज्ञान कर लेती है ऋदे शुक्तकथ्यान के दो पाद पाकर केवलज्ञान को भी पा लेती है—

'यदि च शास्त्रयोगागम्यसामध्ययोगावसेयभावेष्वतिसूद्द्मेष्वपि तेषां विशिष्टचयोपशमप्रभवशभावयोगात पूर्वधरस्येव वोधातिरेकसद्भाषा-दासशुक्तध्यानद्वयशामेः केवलावाप्तिक्रमेण मुक्तिशामिरिति न दापः, अध्य-यनमन्तरेणापि भावतः पूर्ववित्त्वसंभवात् , इति विभाव्यते, तदा निर्प्रन्थी-नामप्येवं द्वितयसंभवे दोषाभावात् ।'

--शास्त्रवार्ता•, पृ० ४२६।

यह नियम नहीं है कि गुरु-मुख से शाब्दिक-श्रध्ययन विना किये श्रर्थ-ज्ञान न हो । श्रनेक लोग ऐसे देखे जाते हैं, जो किसी से बिना पढ़े ही मनन-चिन्तन-द्वारा श्रपने श्रभोष्ट विषय का गहरा ज्ञान प्राप्त कर लेते हैं।

श्रव रहा शाब्दिक-श्रध्ययन का निपेष, सो इस पर श्रनेक तर्क-वितर्क उत्पन्न होते हैं । यथा—जिसमें श्रर्थ-जान की योग्यना मान ली जाए, उसको सिर्फ शाब्दिक-श्रध्ययन के लिए श्रयोग्य बतलाना क्या संगत है ? शब्द, श्रर्थ-जान का ७ साधन मात्र है । तप, भावना श्रादि श्रन्य साधनों से जो श्रर्थ-जान संपादन कर सकता है, वह उस जान को शब्द द्वारा संपादन करने के लिए श्रयोग्य है, यह कहना कहाँ तक संगत है ? शाब्दिक अध्ययन के निषेध के लिए तुच्छत्व अभिमान श्रादि जो मानसिक-दोष दिखाए जाते हैं. वे क्या पुरुषजाति में नहीं होते ? यदि विशिष्ट परुषों में उक्त दोषों का अभाव होने के कारण पुरुष सामान्य के लिए शाब्दिक ग्रध्ययन का निषेध नहीं किया है तो क्या पुरुष-तुल्य विशिष्ट खियों का संभव नहीं है १ यदि श्रमंभव होता तो स्त्री-मोच्न का वर्णन क्यों किया जाता ? शाब्दिक-श्राप्ययन के लिए जो शारीरिक-दोयों की संभावना की गई है. वह भी क्या सब श्चियों को लाग पडती है ? यदि कुछ स्त्रियों को लाग पड़ती है तो क्या कुछ, पुरुषों में भी शारीरिक-श्रशद्धि की संभावना नहीं है १ ऐसी दशा में पुरुष-जाति को छोड़ स्त्री-जाति के लिए शाब्दिक-ग्रध्ययन का निषेध किस ग्राभिप्राय से किया है १ इन तर्कों के संबन्ध में संत्रेप में इतना ही कहना है कि मानसिक या शारीरिक-दोप दिखाकर शाब्दिक-ग्रथ्ययन का जो निषेध किया गया है, वह प्रायिक जान पडता हैं, अर्थात विशिष्ट स्त्रियों के लिए अध्ययन का निपेध नहीं है। इसके समर्थन में यह कहा जा सकता है कि जब विशिष्ट स्त्रियाँ, दृष्टिवाद का ऋर्थ-ज्ञान वीतरागभाव, केवलज्ञान श्रीर मोच तक पाने में समर्थ हो सकती हैं, ती फिर उनमें मानसिक दोषों की संभावना ही क्या है ? तथा वद्ध. अप्रमत्त और परमपवित्र श्राचारवाली स्त्रियों में शारीरिक-ग्राशुद्धि कैसे वतलाई जा सकती है ? जिनको दृष्टिवाद के श्राप्ययन के लिए योग्य समका जाता है, वे पुरुष भी, जैसे-स्थूलभद्र, दुर्बलिका पुष्यभित्र श्रादि, तुच्छत्व, स्मृति-दोप श्रादि कारणों से दृष्टिवाद की रत्नान कर सके।

'तेण चिंतियं भगिणीणं इह्वं दरिसेमि त्ति सीहरूवं विजन्वइ।'

—-ग्रावश्यकवृत्ति, पृ० ६६८ ।

'ततो त्रायरिएहिं दुव्बलियपुस्सिमत्तो तस्स वायणायरित्रां दिण्णो, ततो सो कड्वि दिवसे वायणं दाऊण त्रायरियमुविहता भण्ड मम वायणं देंतस्स नासित, जं च सण्णायघरे नाणुषेहियं, त्रातो मम अञ्मरं-तस्स नवमं पुट्वं नासिहिति ताहे त्रायरिया चिंतति— जइ ताव एयस्स परममेहाविस्स एवं भरंतस्स नासइ श्रन्नस्स चिरनष्टं चेव।

--- स्रावश्यकवृत्ति, पृ० ३०८।

ऐसी वस्तु स्थिति होने पर भी स्त्रियों को ही आप्रययन वा निषेध क्यों किया गया? इस प्रश्न का उत्तर दो तरह से दिया जा सकता है (१) समान सामग्री मिलने पर भी पुरुषों के मुकाबिले में स्त्रियों का कम संख्या में योग्य होना और (२) ऐतिहासिक-परिस्थिति।

- (१) जिन पश्चिमीय देशों में स्त्रियों को पढ़ने झादि की सामग्री पुरुषों के समान पास होती है, वहाँ पर इतिहास देखने से यही जान पड़ता है कि स्त्रियाँ पुरुषों के तुल्य हो सकती हैं सही, पर योग्य व्यक्तियों की संख्या, स्त्रोजाति की अपेद्या पुरुष जाति में अधिक पाई जाती है।
- (२) कुन्दकुन्द-स्राचार्यं सरीखे प्रतिपादक दिगम्बर-स्राचार्यां ने स्त्रीजाति को शारीरिक श्रौर मानसिक-दोष के कारण दीज्ञा तक के लिए स्रयोग्य ठहराया—

'लिंगम्मि य इत्थीणं थणंतरे णाहिकक्खदेसाम्म । भणित्रो सहमो कात्रो, तासं कह होइ पव्वचा॥'

-- षट्पाहुड-सूत्रपाहुड गा० २४-२५ ।

ग्रीर वैदिक विद्वानों ने शारीरिक-शुद्धि को श्रग्र-स्थान देकर स्त्री श्रीर शद्ध-जाति को सामान्यतः वेदाध्ययन के लिए श्रनधिकारी बतलाया—

# 'स्त्रीशूद्रौ नाधीयातां'

इन विपत्ती सम्प्रदायों का इतना ऋसर पड़ा कि उससे प्रभावित होकर पुरुष-जाति के समान स्त्रीजाति की योग्यता मानते हुए भी श्वेताम्बर-श्राचार्य उसे विशेष-ऋप्ययन के लिए ऋयोग्य बतलाने लगे होंगे।

ग्यारह अक्ष आदि पढ़ने का अधिकार मानते हुए भी सिर्फ बारहवें श्रक्त के निषेध का सबब यह भी जान पड़ता है कि दृष्टिवाद का व्यवहार में महत्त्व बना रहे । उस समय विशेषतया शारीरिक शुद्धिपूर्वक पढ़ने में वेद आदि अन्थों की महत्ता समभी जाती थी । दृष्टिवाद सब अङ्गों में प्रधान था, इसलिए व्यवहार-हृष्टि से उसकी महत्ता रखने के लिए अन्य बड़े पड़ोसी समाज का अनुकरण कर लेना स्वाभाविक है । इस कारण पारमार्थिक दृष्टि से स्त्री को संपूर्णतया योग्य मानते हुए भी आचायों ने व्यावहारिक दृष्टि से शारीरिक अशुद्धि का खयाल कर उसको शाब्दिक अध्ययनमात्र के लिए अयोग्य बतलाया होगा ।

भगवान् गौतमबुद ने स्त्रीजाति को भिन्नुपद के लिए स्रयोग्य निर्झारित किया या परन्तु भगवान् महावीर ने तो प्रथम से ही उसको पुरुष के समान भिन्नुपद की स्रिधिकारिणो निश्चित किया था। इसी से जैनशासन में चतुर्विध संघ प्रथम से ही स्थापित है स्त्रौर साधु तथा आवकों की स्रपेचा साध्वियों तथा आविकास्त्रों की संख्या स्त्रारम्भ से ही स्रिधिक रही है परन्तु स्त्रपने प्रधान शिष्य 'स्त्रानन्द' के स्त्राग्रह से बुद्ध भगवान् ने जब स्त्रियों को भिन्नु पद दिया, तब उनकी सख्या धीरे- धीरे बहुत बदी स्त्रौर कुछ शताब्दियों के बाद स्रशिचा, कुपक्ष प्रश्नाद के कार्रों से उनमें बहुत-कुछ स्त्राचार-संश हुसा, जिससे कि बौद्ध-संघ एक तरह से दृषित

समभा जाने लगा। सम्भव है, इस परिस्थित का जैन-सम्प्रदाय पर भी कुछ श्रसर पड़ा हो, जिससे दिगम्बर-श्राचायों ने स्त्री को भिज्जुपद के लिए ही श्रयोग्य करार दिया हो श्रौर श्वेताम्बर-श्राचायों ने ऐसा न करके स्त्रीजाति का उच्च श्रिकार कायम रखते हुए भी दुर्बलता, इन्द्रिय-चपलता श्रादि दोषों को उस जाति में विशेष रूप से दिखाया हो; क्योंकि सहचर-समाजों के व्यवहारों का एक दूसरे पर प्रभाव पड़ना श्रनिवार्य है।

## ( १४) चच्चदैर्शन के साथ योग

चौथे कर्मग्रन्थ गा० २८ में चत्तुर्दर्शन में तेरह योग माने गए हैं, पर श्री मत्त्रयगिरिजी ने उसमें ग्यारह योग वतताए हैं। कार्मण, श्रीदारिकिमिश्र, वैक्रियमिश्र श्रीर श्राहारकिमश्र, ये चार योग छोड़ दिए हैं।

— पञ्च० द्वा० १ की १२ वीं गाथा की टीका।

क्यारह मानने का तालर्य यह है कि जैसे अपर्याप्त-अवस्था में चतुर्दर्शन न होने से उसमें कार्मण श्रीर श्रीदारिकिमिश्र, ये दो अपर्याप्त-अवस्था-भावी योग नहीं होते, वैसे ही वैक्रियमिश्र या आहारकिमश्र-काय योग रहता है, तब तक अर्थात् वैक्रियशरीर या आहारकशरीर अपूर्ण हो तब तक चर्चुर्दर्शन नहीं होता, इसलिए उसमें वैक्रियमिश्र और आहारकिमिश्र-योग भी न मानने चाहिए।

इस पर यह शङ्का हो सकती है कि ऋपर्याप्त-ऋवस्था में इन्द्रियपर्याप्त पूर्ण बन जाने के बाद चौथे कर्मभ्रन्थ की १७ वीं गाथा में उल्लिखित मातान्तर के ऋनुसार यदि चचुर्दर्शन मान लिया जाए तो उसमें ऋौदारिकमिश्र काययोग, जो कि ऋपर्याप्त-ऋवस्थामावी है, उसका ऋभाव कैसे माना जा सकता है ?

इस शङ्का का समाधान यह किया जा सकता है कि पञ्चसंग्रह में एक ऐसा मतान्तर है जो कि अपर्याप्त-अग्रवस्था में शरीर पर्याप्त पूर्ण न बन जाए तब तक मिश्रयोग मानता है, बन जाने के बाद नहीं मानता ।—पञ्च० द्वा० १की ७वीं गाया की टीका । इस मत के अनुसार अपर्याप्त-अग्रवस्था में जब चत्तुर्दर्शन होता है तब मिश्रयोग न होने के कारण चत्तुर्दर्शन में आदारिकमिश्र काययोग का वर्जन विकद नहीं है ।

इस जगह मनःपर्याय ज्ञान में तेरह योग माने हुए हैं, जिनमें आहारक द्विक का समावेश है। पर गोम्मटसार-कर्मकारड यह नहीं मानता; क्योंकि उसमें सिला है कि परिहार विशुद्ध चारित्र और मनःपर्यायज्ञान के समय आहारक- रारीर तथा श्राहारक-श्रङ्गोपाङ्ग नामकर्म का उदय नहीं होता—कर्मकायड गा॰ ३२४। जब तक श्राहारक-द्विकका उदय नहीं, तब तक श्राहारक-श्रारीर रचा नहीं जा सकता श्रीर उसकी रचना के सिवाय श्राहारकमिश्र श्रीर श्राहारक, ये दो योग श्रासम्भव हैं। इससे सिद्ध है कि गोम्मटसार, मनःपर्यायज्ञान में दो श्राहारक योग नहीं मानता। इसी बात की पृष्टि जीवकायड की ७२८ वीं गाथा से भी होती है। उसका मतलब इतना ही है कि मनःपर्यायज्ञान, परिहार विशुद्धसंयम, प्रथमोपशमसम्यक्तं श्रीर श्राहारक-द्विक, इन भावों में से किसी एक के प्राप्त होने पर शेष भाव प्राप्त नहीं होते।

## (१५) 'केवलिसमुद्घात'

(क) पूर्वभावी किया — केविलसमुद्धात रचने के पहले एक विशेष किया की जाती है, जो शुभयोग रूप है, जिसकी स्थिति अन्तर्मुहूर्च प्रमाण है और जिसका कार्य उदयाविलका में कर्म-दिलकों का निच्चेप करना है। इस किया-विशेष की 'आयोजिकाकरण' कहते हैं। मोच की ओर आवर्जित (अके हुए) आत्मा के द्वारा किये जाने के कारण इसको 'आवर्जितकरण' कहते हैं। और सब केवलज्ञानियों के द्वारा अवश्य किये जाने के कारण इसको 'आवश्यककरण' भी कहते हैं। श्वेताम्बर-सहित्य में आयोजिकाकरण आदि तीनों संज्ञाएँ प्रसिद्ध हैं। विशेष आव, गा० २०५०-५१; तथा पञ्च० द्वा० १, गा० १६ की टीका।

दिगम्बर-साहित्य में सिर्फ 'श्रावर्जितकरण' संज्ञा प्रसिद्ध है। लच्चण भी उसमें सष्ट है—

> 'हेट्टा दंडस्सतोमुहुत्तमाव!ज्जदं हवे करणं । तं च समुग्वादस्स य ऋहिमुहभावो जिणिदस्स ।'

> > ---लब्धिसार, गा० ६१७।

(ख) केवलिसमुद्घात का प्रयोजन श्रौर विधान-समय---

जन वेदनीय आदि अधाति कर्म की स्थिति तथा दलिक, आयु कर्म की स्थिति तथा दलिक से अधिक हो तब उनको आपस में बराबर करने के लिए केवित-समुद्धात करना पड़ता है। इसका विधान, अन्तर्मुहूर्त-प्रमाण आयु बाकी रहने के समय होता है।

(ग) स्वामी--केवलज्ञानी ही केवलिसमुद्घात को रचते हैं।

- (घ) काल-मान---केवलिसमुद्धात का काल-मान आठ समय का है।
- (ङ) प्रक्रिया—प्रथम समय में श्रात्मा के प्रदेशों को शरीर से बाहर निकाल-कर फैला दिया जाता है। इस समय उनका श्राकार, दख जैसा बनता है। श्रात्मप्रदेशों का यह दख, ऊँचाई में लोक के ऊपर से नीचे तक, श्रथांत् चौदह राज्य-परिमाण होता है, परन्तु उसकी मोटाई सिर्फ शरीर के बराबर होती है। दूसरे समय में उक्त दख को पूर्व-पश्चिम या उत्तर-दिच्या फैलाकर उसका श्राकार, कपाट (किवाड़) जैसा बनाया जाता है। तीसरे समय में कपाटाकार श्रात्म-प्रदेशों को मन्थाकार बनाया जाता है। तीसरे समय में कपाटाकार श्रात्म-प्रदेशों को मन्थाकार बनाया जाता है। तीसरे समय में कपाटाकार श्रात्म-प्रदेशों को मन्थाकार बनाया जाता है। स्थानी) का सा बन जाता है। चौथे समय में विदिशाश्रों के लाली भागों को श्रात्म-प्रदेशों से पूर्ण करके उनसे सम्पूर्ण लोक को व्याप्त किया जाता है। पाचवें समय में श्रात्मा के लोक व्यापी प्रदेशोंको संहरण-किया द्वारा फिर मन्थाकार बनाया जाता है। छठे समय में मन्थाकार से कपाटाकार बना लिया जाता है। सातवें समय में श्रात्म-प्रदेश फिर दख रूप बनाए जाते हैं श्रीर श्राटवें समय में उनकी श्रसली स्थिति में—शरीरस्थ-किया जाता है।

(चः जैन-दृष्टि के ब्रानुसार स्रात्म-व्यापकता की संगति — उपनिषद्, भगव-द्गीता त्रादि प्रन्थों में स्रात्मा की व्यापकता का वर्णन किया है।

'विश्वतश्चत्त्वरत विश्वतो मुखा विश्वतो बाहुरूत विश्वतस्यान् ।' —श्वेताश्वतरोपनिषद् २--२ ११—१५

'सर्वतः पाणिपादं तत् , सर्वतोऽिच्चशिरोमुखःः । सर्वतः श्रुतिमक्षोके, सर्वमाष्ट्रस्य तिष्ठति ।'– भगवद्गीता, १३, १३ ।

जैन दृष्टि के अनुसार यह वर्णन अर्थवाद है, अर्थात् आत्मा की महत्ता व प्रशंसा का सूचक है। इस अर्थवाद का आधार केविलसमुद्घात के चौथे समय में आत्मा का लोक-व्यापी बनना है। यही बात उपाध्याय श्री यशोविजयजी ने शास्त्र-वार्त्तासमुच्चय के ३३८ वें पृष्ठ पर निर्दिष्ट की है।

जैसे वेदनीय ख्रादि कर्मों को शीघ भोगने के लिए समुद्धात-किया मानी जाती है, वैसे ही पातज्ञल-योग दर्शन में 'बहुकायनिर्माण्डिया' मानी है जिसको तत्त्वसाचात्कर्ता योगी, सोपक्रम कर्म शीघ भोगने के लिए करता है।—-पाद है. स्० २२ का भाष्य तथा बृति; पाद ४, सूत्र ४ का भाष्य तथा बृति ।

## (१६) 'काल'

'काल' के संबन्ध में जैन। श्रीर वैदिक, दोनों दर्शनों में करीब ढाई हजार वर्ष पहले से दो पच चले श्राते हैं। श्वेताम्बर प्रंथों में दोनों पच वर्णित हैं। दिगम्बर-ग्रंथों में एक ही पच नजर श्राता है।

- (१) पहला पच्न, काल को स्वतन्त्र द्रव्य नहीं मानता । बह मानता है कि जीव ख्रीर श्रीर श्रजीव-द्रव्य का पर्याय-प्रवाह ही 'काल' है। इस पच्च के श्रमुसार जीवाजीव-द्रव्य का पर्याय-परिएमन ही उपचार से काल माना जाता है। इसलिए वस्तुतः जीव ख्रीर श्रजीव को ही काल-द्रव्य समक्षना चाहिए। वह उनसे श्रलग तत्त्व नहीं है। यह पच्च 'जीवाभिगम' श्रादिं श्रागमों में है।
- (२) दूसरा पक्त काल को स्वतन्त्र द्रव्य मानता है। वह कहता है कि जैसे जीव-पुद्गल आदि स्वतन्त्र द्रव्य हैं; वैसे ही काल भी। इसलिए इस पक्त के अनुसार काल को जीवादि के पर्याय-प्रवाहरूप न समक्त कर जीवादि से भिन्न तत्त्व ही समक्तना चाहिए। यह पक्त 'भगवती' आदि आगमों में है।

स्रागम के बाद के ग्रंथों में, जैसे—तत्वार्थ सूत्र में वाचक उमास्वाित ने, द्वाित्रिशिका में श्री सिद्धसेन दिवाकर ने, विशेषावश्यक-भाष्य में श्री जिनमद्रगिष्ण समाश्रमण ने धर्मसंग्रहणी में श्री हरिभद्रसूरि ने, योगशास्त्र में श्री हेमचन्द्रसूरि ने, द्रव्य-गुण पर्याय के रास में श्री उपाध्याय यशोविजयजी ने, लोकप्रकाश में श्री विनयविजयजी ने स्त्रीर नयचक्रसार तथा स्त्रागमसार में श्री देवचन्दजी ने स्त्रागमनात उक्त दोनों पत्नों का उल्लेख किया है। दिगम्बर-संग्रदाय में सिर्फ दूसरे पत्न का स्वीकार है, जो सबसे पहले श्री कुन्दाचार्य के ग्रंथों में मिलता है। इसके बाद पूज्यपादस्वामी, भद्दारक श्री श्रकलक्कदेव विद्यानन्दस्वामी, नेभिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवतां स्त्रीर बनारसीदास स्त्रादि ने भी उस एक ही पत्न का उल्लेख किया है।

पहले पत्त का तात्पर्य-

पहला पद्म कहता है कि समय, श्राविलका, सहूर्त, दिन-रात श्रादि जो व्यवहार, काल-साध्य वतलाए जाते हैं या नवीनता-पुरायाता, ज्येष्ठता किन्छता श्रादि जो श्रवस्थाएँ, काल-साध्य वतलाई जाती हैं, वे सब किया-विशेष [पर्याय विशेष] के ही संकेत हैं। जैसे—जीव या श्राजीव का जो पर्याय, श्रविभाष्य है, श्रर्थात् बुद्धि से भी जिसका दूसरा हिस्सा नहीं हो सकता, उस श्राखिरी श्रातिस्हम पर्याय को 'समय' कहते हैं। ऐसे श्रासंख्यात पर्यायों के पुज्ज को 'श्राविलका' कहते हैं। श्रोक श्राविलकाश्रों को 'सुहूच ' श्रीर तीस

मुहूर्त्त को 'दिन-रात' कहते हैं। दो पर्यायों में से जो पहले हुआ हो, वह 'पुराय' और जो पीछे से हुआ हो, वह 'नवीन' कहलाता है। दो जीवघारियों में से जो पीछे से जन्मा हो, वह 'किनष्ठ और जो पहिले जन्मा हो, वह 'ज्येष्ठ' कहलाता है। इस प्रकार विचार करने से यही जान पड़ता है कि समय, आवितका आदि सब व्यवहार और नवीनता आदि सब अवस्थाएँ, विशेष-विशेष प्रकार के पर्यायों के ही अर्थात् निर्विभाग पर्याय और उनके छोटे-बहे बुद्धि-कल्पित समूहों के ही संकेत हैं। पर्याय, यह जीव-अर्जीव की किया है, जो किसी तत्त्वान्तर की प्रेरणा के तिवाय ही हुआ करती है। अर्थात् जीव-अर्जीव दोनों अपने-अपने पर्यायरूप में आप ही परिणत हुआ करती हैं। इसिक्तए वस्तुतः जीव-अर्जीव के पर्याय-पुञ्ज को ही काल कहना चाहिए। काल कोई स्वतन्त्र दृष्ट्य नहीं है।

## दूसरे पच का तात्पर्य--

जिस प्रकार जीव पुद्गल में गित-स्थित करने का स्वभाव होने पर भी उस कार्य के लिए निमित्तकारणरूप से 'धर्म-श्रस्तिकाय' श्रौर 'श्रधर्म-श्रस्तिकाय' तत्त्व माने जाते हैं। इसी प्रकार जीव-श्रजीव में पर्याय-परिमन का स्वभाव होने पर भी उसके लिए निमित्तकारणरूप से काल-द्रव्य मानना चाहिए। यदि निमित्तकारणरूप से काल न माना जाए तो धर्म-श्रस्तिकाय श्रौर श्रधर्म-श्रस्तिकाय मानने में कोई युक्ति नहीं।

# दूसरे पत्त मं मत-भेद-

काल को स्वतन्त्र द्रव्य माननेवालों में भी उसके स्वरूप के संबन्ध में दो मत हैं।

- (१) कालद्रव्य, मनुष्य-चेत्रमात्र में ज्योतिष-चक के गति-चेत्र में वर्तमान है। वह मनुष्य-चेत्र प्रमाण होकर भी संपूर्ण लोक के परिवर्तनों का निमित्त बनता है। काल, ऋपना कार्य ज्योतिष-चक की गति की मदद से करता है। इसलिए मनुष्य-चेत्र से बाहर कालद्रव्य न मानकर उसे मनुष्य-चेत्र प्रमाण ही मानना युक्त है। यह मत धर्मसंग्रहणी ऋादि श्वेताम्बर-ग्रंथों में है।
- (२) कालद्रव्य, मनुष्य-चेत्रमात्र-वर्ती नहीं है; किन्तु लोक-व्यापी है। वह लोक व्यापी होकर भी धर्म-श्रक्तिकाय की तरह स्कन्ध नहीं है; किन्तु श्रसुक्त है। इसके श्रसुश्रों की संख्या लोकाकाश के प्रदेशों के बराबर है। वे श्रसु, गित-हीन होने से जहाँ के तहाँ श्रर्थात् लोकाकाश के प्रत्येक प्रदेश पर स्थित रहते हैं। इनका कोई स्कन्ध नहीं बनता। इस कारण इनमें तिर्यक्-प्रचय (स्कन्ध) होने की शक्ति नहीं है। इसी सबब से काल द्व्य को श्रक्तिकाय में नहीं गिना है। तिर्यक-प्रचय न होने पर भी ऊर्ध्व-प्रचय है। इससे प्रत्येक काल-

ऋषु में लगातार पर्याय हुन्ना करते हैं। ये ही पर्याय, 'समय' कहलाते हैं। एक-एक काल-ऋषु के ऋनन्त समयं-पर्याय समक्षने चाहिए। समय-पर्याय ही ऋन्य द्रव्यों के पर्यायों का निमित्तकारण है। नवीनता-पुराणता, ज्येष्ठता-किष्ठता ऋषि सब ऋवस्थाएँ, काल-ऋषु के समय-प्रवाह की बदौलत ही समक्षनी चाहिए। पुद्गल-परमाणु को लोक-ऋषाकाश के एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश तक मन्दगति से जाने में जितनी देर होती है, उतनी देर में काल-ऋणु का एक समय-पर्याय व्यक्त होता है। ऋथीत समय-पर्याय और एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश तक की परमाणु की मन्द गित, इन दोनों का परिमाण बरावर है। यह मन्तव्य दिगम्बर-प्रंथों में है।

वस्तु-स्थिति क्या है-

निश्चय दृष्टि से देखा जाए तो काल को श्रलग द्रव्य मानने की कोई जरूरत नहीं है। उसे जीवाजीव के प्यायरूप मानने से ही सब कार्य व सब व्यवहार उत्पन्न हो जाते हैं। इसलिए यही पन्न, तात्त्रिक हैं। श्रल्य पन्न, व्यावहारिक व श्रीपचारिक हैं। श्रीर उसे श्रायुरूप मानने का पन्न स्थूल लोक-व्यवहार पर निर्मर है। श्रीर उसे श्रायुरूप मानने का पन्न, श्रीपचारिक हैं, ऐसा स्वीकार न किया जाए तो यह प्रश्न होता है कि जब मनुष्य-चेत्र से बाहर भी नवस्व पुराण्यत्व श्रादि भाव होते हैं, तब फिर काल को मनुष्य-चेत्र में ही कैसे माना जा सकता है? दूसरे यह मानने में क्या युक्ति हैं कि काल, ज्योतिप-चक्र के संचार की श्रपेन्ना रखता है? यदि श्रपेन्ना रखता भी हो तो क्या वह लोकव्यापी होकर ज्योतिप-चक्र के संचारक की मदद नहीं ले सकता ? इसलिए उसको मनुष्य-चेत्र-प्रमाण मानने की कल्पना, स्थूल लोक-व्यवहार पर निर्भर है—काल को श्रायुरूप मानने की कल्पना श्रीपचारिक है। प्रत्येक पुद्गल-परमाणु को ही उपचार से कालाणु समकता चाहिए श्रीर कालागु के श्रपदेशस्व के कथन की सङ्गति इसी तरह कर लेनी चाहिए ॥

ऐसा न मानकर कालागु को स्वतन्त्र मानने में प्रश्न यह होता है कि यदि काल स्वतन्त्र द्रव्य माना जाता है तो फिर वह धर्म-श्रस्तिकाय की तरह स्कन्धस्य क्यों नहीं माना जाता है ? इसके सिवाय एक यह भी प्रश्न है कि जीव-श्रजीव के पर्याय में तो निमित्तकारण समय-पर्याय है। पर समय पर्याय में निमित्तकारण क्या है ? यदि वह स्वभाविक होने से श्रम्य निमित्त की श्रपेका नहीं रखता तो फिर जीव-श्रजीव के पर्याय भी स्वाभाविक क्यों न माने जाएँ ? यदि समय-पर्याय के वास्ते श्रम्य निमित्त की कल्पना की जाए तो श्रमवस्था श्राती है। इसलिए श्रमुपुष्ठा को श्रोपचारिक ही मानना ठीक है।

वैदिकदर्शन में काल का स्वरूप-

वैदिकदर्शनों में भी काल के संबन्ध में मुख्य दो पत्त हैं। वैशेषिकदर्शनः अप्र २, आ • २ सूत्र ६-१०तथा न्यायदर्शन, काल को सर्वव्यापी स्वतन्त्र द्रव्य मानते हैं। सांख्य—ग्र • २, सूत्र १२, योग तथा वेदान्त आदि दर्शन-काल को स्वतन्त्र द्रव्य न मानकर उसे प्रकृति-पुरुष (जड़चेतन) का ही रूप मानते हैं। यह दूसरा पत्त, निश्चय-हिन्ट-मूलक है और पहला पत्त, व्यवहार-मूलक।

जैनदर्शन में जिसको 'समय' श्रौर दर्शनान्तरों में जिसको 'च्या' कहा है, उसका स्वरूप जानने के लिए तथा 'काल' नामक कोई स्वतन्त्र वस्तु नहीं है, वह केवल लौकिक-दृष्टिवालों की व्यवहार-निर्वाह के लिए च्यानुक्रम के विषय में की हुई कल्पनामात्र है, इस बात को स्पष्ट समक्तने के लिए योगदर्शन, पा० ३ स्० ५२ का भाष्य देखना चाहिए। उक्त भाष्य में कालसंबन्धी जो विचार है, वही निश्चय-दृष्ट-मूलक, ग्रतएव तात्विक जान पड़ता है।

विज्ञान की सम्मति--

ऋगजकल विज्ञान की गित सत्य दिशा की श्रोर है। इसलिए कालसंबन्धी विचारों को उस दृष्टि के ऋनुसार भी देखना चाहिए। वैज्ञानिक लोग भी काल को दिशा की तरह काल्पनिक मानते हैं, वास्तविक नहीं।

श्रतः सब तरह से विचार करने पर यही निश्चय होता है कि काल को श्रलग स्वतन्त्र द्रव्य मानने में दृद्दर प्रमाण नहीं है।

## (१७) 'मूल बन्ध-हेतु'

यह विषय, पञ्चसंप्रह द्वा० ४ की १६ श्रौर २०वीं गाया में है, किन्तु उसके वर्णन में चौथे कर्मप्रंथ पृ० १७६ की श्रपेचा कुछ मेद है। उसमें सोलह प्रकृतियों के बन्ध को मिथ्यात्वहेतुक, पैंतीस प्रकृतियों के बन्ध को श्राविरिति-हेतुक, श्राइसठ प्रकृतियों के बन्ध को क्षाय-हेतुक और सातवेदनीय के बन्ध को योग-हेतुक कहा है। यह कथन श्रन्वय व्यतिरेक, उभय-मूलक कार्य-कारण-भाव को लेकर किया गया है। जैसे — मिथ्यात्व के सञ्चाव में सोलह का बन्ध और उसके श्रभाव में सोलह के बन्ध का श्रभाव होता है; इसलिए सोलह के बन्ध का श्रमव्यव्यतिरेक मिथ्यात्व के साथ घट सकता है। इसी प्रकार पैंतीस के बन्ध का श्रविरित के साथ, श्राइसठ के ग्रंथ का कषाय के साथ श्रीर सातवेदनीय के बन्ध का योग के साथ श्राइसठ के ग्रंथ का कषाय के साथ श्रीर सातवेदनीय के बन्ध का योग के साथ श्राइसठ के ग्रंथ का कषाय के साथ श्रीर सातवेदनीय के बन्ध का योग के साथ श्राइसठ के ग्रंथ का कषाय के साथ श्रीर सातवेदनीय के बन्ध का योग के साथ श्राइसठ के ग्रंथ का कषाय के साथ श्रीर सातवेदनीय के बन्ध का योग के साथ श्राइसठ

परंतु चौये कर्मग्रंथ में केवल अन्वय-मूलक कार्य-कारण-भाव को लेकर संबंध का

क्यांन किया है, व्यतिरेक की विवत्ना नहीं की है; हसी से यहाँ का वर्णन पञ्चसंम्रह के वर्णन से मिल मालूम पड़ता है। श्रन्वय—जैसे; मिष्यात्व के समय, श्रविरित के समय, कषाय के समय श्रीर योग के समय सातवेदनीय का बन्ध श्रवश्य होता है; इसी प्रकार मिष्यात्व के समय सोलह का बन्ध, मिष्यात्व के समय तथा श्रविरित के समय पेतिस का बन्ध श्रीर मिष्यात्व के समय, श्रविरित के समय तथा कषाय के समय शेष प्रकृतियों का बन्ध श्रवश्य होता है। इस श्रन्वयमात्र को लक्ष्य में रखकर श्री देवेन्द्र यृति ने एक, सोलह, पेतीस श्रीर श्रव्हसठ के बन्ध को कमशाः चतुहेंतुक, एक-हेतुक, दि-हेतुक श्रीर त्रि-हेतुक कहा है। उक्त चारों बन्धों का व्यतिरेक तो पञ्चसंग्रह के वर्णनानुसार केवल एक-एक हेतु के साथ घट सकता है। पञ्चसंग्रह श्रीर यहाँ की वर्णन शैली में भेद है, तात्पर्य में नहीं।

तत्वार्थ-अ० ८ सू० १मं बन्ध के हेतु पाँच कहे हुए हैं, उसके अनुसार अ० ९ स्० १की सर्वार्थसिद्ध में उत्तर प्रकृतियों के और वन्ध हेतु के कार्य-कारण-भाव का विचार किया है। उसमें सोलह के बन्ध को मिष्यात्व-हेतुक, जन्तालीस के बन्ध को अधिरति-हेतुक, छह के बन्ध को प्रमाद-हेतुक, अहावन के बन्ध को कपायहेतुक और एक के बन्ध को योग-हेतुक वतलाया है। अविरति के अनंतानु-विन्धकाय-जन्य, अप्रत्याख्यानावरण्यकपाय-जन्य, और प्रत्याख्यानावरण्यकपाय-जन्य, वे तीन मेद किये हैं। प्रथम अविरति को पश्चीस के बन्ध का, दूसरी को दस के बन्ध का और तीसरी को चार के बन्ध का कारण दिखाकर कुल उत्तालीस के बन्ध को अविरति-हेतुक कहा है। पञ्चसंप्रह में जिन अड़सठ प्रकृतियों के बन्ध को कपाय-हेतुक माना है, उनमें से चार के बन्ध को प्रत्याख्याना-वरण्यकपाय-जन्य अविरति-हेतुक और छह के बन्ध को प्रमाद-हेतुक सर्वार्थिदि में बतलाया है; इसलिए उसमें कपाय-हेतुक बन्धवाली अड़ावन प्रकृतियाँ ही कही हुई हैं।

## (१८) उपशासक और सपक का चारित्र

गुणस्थानों में एक-जीवाश्रित भावों की संख्या जैसी चोथे कर्मप्रंय गाया ७० में है, वैसी ही पञ्चसंग्रह के द्वार २ की ६४वीं गाथा में है; परंतु उक्त गाया की टीका क्रीर टबा में तथा पञ्चसंग्रह की उक्त गाया की टीका में योड़ा सा व्याख्या-मेद है। टीका-टबे में 'उपशामक'-'उपशान्त' दो पदों से नीवाँ, दसवाँ क्रीर ग्यारहबाँ, वे तीन गुणस्थान ग्रहण किये गए हैं क्रीर 'क्रपूर्व' पद से क्राटबाँ गुणस्थानमात्र। नीवं श्रादि तीन गुणस्थान में उपशमश्रेणिवाले श्रीपशमिकसम्यक्त्वी को या वायिकसम्यक्त्वी को चारित्र श्रीपशमिक माना है। स्राठवं गुणस्थानों में श्रीपशमिक या वायिक किसी सम्यक्त्ववाले को श्रीपशमिक चारित्र इष्ट नहीं है, किन्तु वायोपशमिक। इसका प्रमाण गाथा में 'श्रपूर्व शब्द का स्रालग महण करना है; क्योंकि यदि स्राठवं गुणस्थान में भी श्रीपशमिकचारित्र इष्ट होता तो 'श्रपूर्व' शब्द स्रालग प्रहण न करके उपशमक शब्द से ही नौवं स्रादि गुणस्थान की तरह श्राठवं का भी सूचन किया जाता। नौवं श्रीर दसवं गुणस्थान के व्यपकश्रेणि-गत-जीव-संबन्धी भावों का व चारित्र का उल्लेख टीका या टबे में नहीं है।

पञ्चसंग्रह की टीका में श्री मलयगिरि ने 'उपशामक'-'उपशान्तं पद से आठवें से ग्यारहवें तक उपशामश्रेणिवाले चार गुणस्थान श्रीर 'श्रपूर्व' तथा 'चीण' पद से आठवाँ, नीवाँ, दसवाँ श्रीर बारहवाँ, ये क्षपकश्रेणिवाले चार गुणस्थान ग्रहण किये हैं। उपशामश्रेणिवाले उक्त चारों गुणस्थान में उन्होंने श्रीपशामिक चारित्र माना है, पर क्षपकश्रेणिवाले चारों गुणस्थान के चारित्र के संबन्ध में कुछ, उल्लेख नहीं किया है।

म्यारहवें गुणस्थान में संपूर्ण मोहनीय का उपशम हो जाने के कारण सिर्फ श्रीपशमिक चारित्र है, नीवें श्रीर दसवें गुणस्थान में श्रीपशमिक चारित्र है, नीवें श्रीर दसवें गुणस्थान में श्रीपशमिक चारोगशमिक दो चारित्र हैं; क्योंकि इन दो गुणस्थानों में चारित्र मोहनीय की कुछ प्रकृतियाँ उपशान्त होती हैं, सब नहीं । उपशान्त प्रकृतियों की श्रपेश्वा से श्रीपशमिक श्रीर श्रनुपशान्त प्रकृतियों की श्रपेद्वा से चायोपशमिक चारित्र समफता चाहिए । यह बात इस प्रकार सप्टता से नहीं कही गई है परन्तु पञ्च० द्वा० इकी २५वीं गाथा की टीका देखने से इस विषय में कुछ भी संदेह नहीं रहता क्योंकि उसमें सुक्षमसंपराय-चारित्र को, जो दसवें गुणस्थान में ही होता है, जायोपशमिक कहा है ।

उपशामश्रेणिवाले आठवें, नौवें श्रोर दसवें गुणस्थान में चारित्र मोहनीय के उपशाम का श्रारम्भ या कुछ प्रकृतियों का उपशाम होने के कारण श्रीपशामिक चारित्र, जैसे पञ्चसंग्रह टोका में माना गया है, वैसे ही चपकश्रेणिवाले आठवें आदि तीनों गुणस्थान में चारित्रमोहनीय के चय का श्रारम्भ या कुछ प्रकृतियों का क्षय होने के कारण चायिकचारित्र मानने में कोई विरोध नहीं दीख पड़ता।

गोम्मटसार में उपशमश्रेणिवाले आठवें आदि चारों गुणस्थान में चारित्र औपशमिक ही माना है और क्षायोपशमिक का स्पष्ट निषेष किया है। इसी तरह क्षपकश्रेणिवाले चार गुणस्थान में क्षायिक चारित्र ही मानकर क्षायोपशमिक का निषेघ किया है। यह बात कर्मकायड की ८४५ स्त्रीर ८४६वीं गायाझों के देखने से स्पष्ट हो जाती है।

#### (१६) भावः

यह विचार एक जीव में किसी विविद्यत समय में पाए जानेवाले भावों का है।

एक जीव में भिन-भिन्न समय में पाए जानेवाले भाव श्रौर श्रनेक जीव में एक समय में था भिन्न-भिन्न समय में पाए जानेवाले भाव प्रसङ्ग-वशा लिखे जाते हैं। पहले तीन गुणस्थानों में श्रौदियक, द्यायोपशमिक श्रौर पारिणामिक, ये तीन भाव, चौये से ग्यारहवें तक श्राठ गुणस्थानों में पाँचों भाव, बारहवें गुणस्थान में श्रौपशमिक के सिवाय चार भाव श्रौर तेरहवें तथा चौदहवें गुणस्थान में श्रौपशमिक-क्षायोपशमिक के सिवाय तीन भाव होते हैं।

अनेक जीवों ही अपेद्धा से गुणस्थानों में भावों के उत्तर भेद-

द्यायोपशिमक—पहले दो गुण्स्थानों में तीन श्रज्ञान, चत्तु श्रादि दो दर्शन, दान श्रादि पाँच लिव्याँ, ये १०; तीसरे में तीन ज्ञान, तीन दर्शन, िमश्रदृष्टि, पाँच लिव्याँ, ये १२; चौथे में तीसरे गुण्यस्थानवाले १० किन्तु िमश्रदृष्टि के स्थान में सम्यक्तः, पाँचवें में चौथे गुण्यस्थानवाले बारह तथा देशविरति, कुल १३; छठे, सातवें में उक्त तेरह में से देश-विरति को घटाकर उनमें सर्वविरति श्रीर मनःपर्यवज्ञान भिलाने से १४; श्राठवें, नौवें श्रीर दसवें गुण्यस्थानों में उक्त चौदह में से सम्यक्त के सिवाय शेष १३;ग्यारहवें-बारहवें गुण्यस्थान में उक्त तेरह में से सम्यक्त के सिवाय शेष १३;ग्यारहवें-बारहवें गुण्यस्थान में उक्त तेरह में से चारित्र को छोड़कर शेष १२ क्षायोपशिमक भाव हैं। तेरहवें श्रीर चौदहवें में द्यापशिमकभाव नहीं है।

श्रौदिषक—पहले गुणस्थान में श्रज्ञान श्रादि २१; दूसरे में मिथ्यात्व के सिवाय २०; तीसरे-चीथ में श्रज्ञान को छोड़ १६; पाँचवें में देवगति, नारकगति के सिवाय उक्त उजीस में से शेष १७, छठे में तिर्यञ्चगित श्रीर श्रसंयम घटाकर १५; सातवे में कृष्ण श्रादि तीन लेश्याश्रों को छोड़कर उक्त पन्द्रह में से शेष १२; श्राठवें-नीवें में तेजः श्रीर पद्म-लेश्या के सिवाय १०; दसवें में कोष, मान, माया श्रौर तीन वेद के सिवाय उक्त दस में से शेष ४; ग्यारहवें, बारहवें श्रौर तेरहवें गुणस्थान में संज्वलनलोभ को छोड़ शेष ३ श्रीर चीदहवें गुणस्थान में सुक्रलेश्या के सिवाय तीन में से मनुष्यगित श्रीर श्रासिद्धल, ये दो श्रीटियकमाव हैं।

क्षायिक--पहले तीन गुणस्थानों में ह्यायिकमाव नहीं हैं। चौथे से ग्वारहवें तक ब्राठ गुणस्थानों में सम्यक्त, बारहवें में सम्यक्त ब्रौर चारित्र दो ब्रौर तेर-हवें-चौदहवें दो गणस्थानों में नौ क्षायिकमाव हैं।

श्रीपशमिक—पहले तीन श्रीर बारहवें श्रादि तीन, इन छह गुणस्थानों में श्रीपशमिकभाव नहीं हैं। चौथे से श्राटवें तक पाँच गुणस्थानों में सम्यक्त्व, नौंवें से ग्यारहवें तक तीम गुणस्थानों में सम्यक्त्व श्रीर चारित्र, थे दो श्रीपश-मिकभाव हैं।

पारिणामिक--पहले गुणस्थान में जीवत्व स्नादि तीनों, दूसरे से बारहवें तक ग्यारह गुणस्थानों में जीवत्व, भव्यत्व दो स्नीर तेरहवें-चीदहवें में जीवत्व ही पारिणामिकभाव है। भव्यत्व स्नादि-सान्त है। क्योंकि सिद्ध-स्रवस्था में उसका स्नभाव हो जाता है। घातिकर्म क्षय होने के बाद सिद्ध-स्रवस्था प्राप्त होने में बहुत विलंब नहीं लगता, इस स्रपेता से तेरहवें-चीदहवें गुणस्थान में भव्यत्व पूर्वाचार्यों ने नहीं माना है।

गोम्मटसार-कर्मकागड की ८२० से ८७५ तक की गाथाश्रों में स्थान-गत तथा पट-गत भक्क-द्वारा भावों का बहुत विस्तारपूर्वक वर्णन किया है।

एक-जीवाश्रित भावों के उत्तर भेद-

क्षायोपशिमक—पहले दो गुणस्थान में मित-श्रुत दो या विभक्षसिहत तीन स्रज्ञान, स्रचन्तु एक या चन्तु-स्रवन्तु दो दर्शन, दान स्रादि पाँच लिव्ययाँ, तीसरे में दो या तीन ज्ञान, दो या तीन दर्शन, भिश्रहष्टि, पाँच लिव्ययाँ, चौये में दो या तीन ज्ञान, स्रप्यांत-स्रवस्था में स्रचन्तु एक या स्रविधसिहत दो दर्शन, स्रौर पर्यात-स्रवस्था में दो या तीन दर्शन, सम्यक्त्व, पाँच लिव्धयाँ, पाँचवे में दो या तीन ज्ञान, दो या तीन दर्शन, सम्यक्त्व, देशविदित, पाँच लिव्धयाँ, छुठे-सातवें में दो तीन या मनःपर्यायपर्यन्त चार ज्ञान, दो या तीन दर्शन, सम्यक्त्व, चारित्र, पाँच लिव्धयाँ, स्राटवें, नीवें स्रौर दसवें में सम्यक्त्व को छुड़ छुठे स्रौर सातवें गुणस्थानंवाले सव चायोपश्यिक भाव। ग्यारहवें-बारहवें में चारित्र को छोड़ दसवें गुणस्थानंवाले सव साव।

श्रीदियिक—पहले गुणस्थान में श्रज्ञान, श्रासिदल, श्रसंयम, एक लेश्या, एक कषाय, एक गति, एक वेद श्रीर मिध्यात्व; दूसरे में मिध्यात्व को छोड़ पहले गुणस्थान वाले सव श्रीदियिक; तीसरे, चौथे श्रीर पाँचवें में श्रज्ञान को छोड़ दूसरे वाले सब; छठे से लेकर नौवें तक में श्रसंयम के सिवाय पाँचवें वाले सब; दसवें में वेद के सिवाय नौवें वाले सब; ग्यारहवें-बारहवें में कषाय के सिवाय

दसर्वे वाले सब; तेरहवें में ऋसिद्धत्व, लेश्या ऋौर गति; चौदहवें में गति ऋौर ऋसिद्धत्व।

चायिक—चौथे से ग्यारहवें गुरास्थान तक में सम्यक्त्व, बारहवें में सम्यक्त्व श्रौर चारित्र दो श्रौर तेरहवें-चौदहवें में-नौ चाथिक भाव ।

ग्रीपशमिक—चौथे से त्राठवें तक सम्यक्त्व; नौवें से स्थारहवें तक सम्यक्त्व श्रीर चारित्र।

पारिणामिक-पहले में तीनां, दूसरे से चारहवें तक ने जीवस्व श्रीर भव्यत्व दो; तेरहवें श्रीर चौदहवें में एक जीवत्व।

ई० १९२२ ]

चीथा कर्मप्रनथ

### श्वेताम्बर तथा दिगम्बर के समान-श्रसमान मन्तव्ये

#### मगात मन्त्रवय

निश्चय श्रीर व्यवहार-दृष्टि से जीव शन्द की व्याख्या दोनों संप्रदाय में तुरु १ है। पुष्ठ-४। इस संबन्ध में जीवकायड का 'प्रायाधिकार' प्रकरण श्रीर उसकी टीका देखने योग्य है।

मार्गणास्थान शब्द की व्याख्या दोनों संप्रदाय में समान है। पृष्ठ-४।
गुणस्थान शब्द की व्याख्या-शैली कर्मप्रन्थ श्रीर जीवकाएड में भिन्न-सी है,
पर उसमें तात्विक श्रर्थ-मेद नहीं है। पृष्ठ-४।

उपयोग का स्वरूप दोनों सम्प्रदायों में समान माना गया है। पृष्ठ-५ ।

कर्मग्रन्थ में श्रायांत संज्ञी को तीन गुण्स्थान माने हैं, किन्तु गोम्मटसार में पाँच माने हैं। इस प्रकार दोनों का संख्याविषयक मतमेद है, तथापि वह अपेलाकृत है, इसिलए वास्तविक दृष्टि से उसमें समानता ही है। पृष्ठ-१२।

केवलज्ञानी के विषय में संज्ञित्व तथा ऋसंज्ञित्व का व्यवहार दोनों संप्रदाय के शास्त्रों में समान है। पष्ट-१३।

वायुकाय के शरीर की ध्वजाकारता दोनां संप्रदाय को मान्य है। पञ्च-२०।

छाद्मस्थिक उपयोगां का काल-मान अन्तर्मुहूर्त-प्रमाख दोनों संप्रदायों की मान्य है। पृष्ठ-२०, नोट।

भावलेखा के संबन्ध की स्वरूप, दृष्टान्त त्रादि त्रनेक बातें दोनों संप्रदाय में तल्य हैं। पुष्ठ-३३।

चौदह मार्गणात्रों का ऋर्थ दोनों संप्रदाय में समान है तथा उनकी मूल गाथाएँ भी एक-सी हैं। पृष्ठ-४७, नोट।

सम्यक्त्व की व्याख्या दोनों संप्रदाय में तुल्य है। पृष्ट-५०, नोट। व्याख्या कुछ भिन्न सी होने पर भी ब्राहार के स्वरूप में दोनों संप्रदाय का

 इसमें सभी पृष्ठ संख्या जहाँ प्रन्थ नाम नहीं है वहाँ हिन्दी चौथे कर्मप्रन्थ की समभी जाय । तात्विक भेद नहीं है। श्वेताम्बर ग्रन्थों में सर्वत्र श्राहार के तीन भेद हैं स्त्रीर दिगम्बर ग्रन्थों में कहीं छह भेद भी मिलते हैं। पृष्ठ-५०, नोट।

परिहारविशुद्ध संयम का ऋषिकारी कितनी उम्र का होना चाहिए, उसमें कितना ज्ञान ऋावश्यक है ऋौर वह संयम किसके समीप भ्रहण किया जा सकता है ऋौर उसमें विहार ऋादि का कालनियम कैसा है, इत्यादि उसके संबन्ध की बातें दोनों संप्रदाय में बहुत ऋंशों में समान हैं। पृष्ठ-५६, नोट।

चायिकसम्यक्त जिनकालिक मनुष्य को होता है, यह बात दोनों संप्रदाय को हष्ट है। प्रष्ठ-६६. नोट।

केवली में द्रव्यमन का संबन्ध दोनों संप्रदाय में इष्ट है। पृष्ठ-१०१, नोट । मिश्रसम्यग्दृष्टि गुर्गस्थान में मति श्रादि उपयोगों की ज्ञान-ग्रज्ञान उभयरूपता गोम्मटसार में भी है। पृष्ठ-१०६, नोट।

गर्भज मनुष्यों की संख्या के सूचक उन्तीस श्रङ्क दोनों संप्रदाय में तुल्य हैं।
पृष्ठ-११७, नोट।

इन्द्रियमार्गणा में द्वीन्द्रिय ऋादि का ऋौर कायमार्गणा में तेजःकाय ऋादि का विशेषाधिकत्व दोनों संप्रदाय में समान इष्ट है। पृष्ठ-१२२, नोट।

वकगित में विग्रहों की संख्या दोनों संग्रदाय में समान है। फिर भी श्वेता-म्बरीय प्रन्थों में कहीं कहीं जो चार विग्रहों का मतान्तर पाया जाता है, वह दिगम्बरीय ग्रन्थों में देखने में नहीं आया। तथा वकगित का काल-मान दोनों सम्प्रदाय में तुल्य है। वकगित में अनाहारकत्व का काल-मान, व्यवहार और निश्चय, दो दृष्टियों से विचार जाता है। इनमें से व्यवहार हृष्टि के अनुसार श्वेताम्बर-प्रसिद्ध तत्त्वार्थ में विचार है और निश्चय-दृष्टि के अनुसार दिगम्बर-प्रसिद्ध तत्त्वार्थ में विचार है। अतएव इस विषय में भी दोनों सम्प्रदाय का वास्तविक मत-मेद नहीं है। एष्ट १४३।

श्रविधदर्शन में गुणस्थानों की संख्या के विषय में सैद्धान्तिक एक श्रीर कार्मप्रन्थिक दो, ऐसे जो तीन पद्ध हैं, उनमें से कार्मप्रन्थिक दोनों ही पद्ध दिगम्बरीय ग्रन्थों में मिलते हैं। एष्ठ-१४६।

केवलज्ञानी में त्राहारकत्व, त्राहार का कारण ऋसातवेदनीय का उदय और श्रीदारिक पुद्रलों का प्रहण, ये तीनों वातें दोनों सम्प्रदाय में समान मान्य हैं। पृष्ठ-१४८।

गुणस्थान में जीवस्थान का विचार गोम्मटसार में कर्मग्रन्थ की श्रपेदा कुछ मिक जान पड़ता है। पर वह श्रपेदाकृत होने से वस्तुतः कर्मग्रन्थ के समान ही है। कुछ-१६१, नोट। ् गुरास्थान में उपयोग की संख्या कर्मग्रन्थ स्त्रीर गोम्मटसार में उल्य है।
पृष्ठ-१६७, नोट।

एकेन्द्रिय में सासादनभाव मानने श्रीर न माननेवाले, ऐसे जो दो पच

इवेताम्बर-प्रनथों में हैं, दिगम्बर-प्रनथों में भी हैं। पूछ-१७१, नोट।

श्वेताम्बर-ग्रन्थों में जो कहीं कर्मबन्ध के चार हेतु, कहीं दो हेतु ऋषेर कहीं पाँच हेतु कहे हुए हैं; दिगम्बर ग्रन्थों में भी वे सब वर्णित हैं। पृष्ठ-१७४, नोट।

बन्ध-हेतुस्रों के उत्तर भेद स्त्रादि दोनों संप्रदाय में समान हैं। पृष्ठ-१७५, नोट।

सामान्य तथा विशोप बन्ध-हेतुन्न्रां का विचार दोनों संप्रदाय के प्रन्थों में है। पृष्ठ-१८६, नोट।

एक संख्या के ब्रार्थ में रूप शब्द दोनों संप्रदाय के प्रन्थों में मिलता है। एष्ट-२१८, नोट।

कर्मग्रन्थ में वर्षित दस तथा छुड़ चेप त्रिलोकसार में भी हैं। पृष्ठ-२२१, नोट।

उत्तर प्रकृतियों के मूल बन्ध-हेतु का विचार जो सर्वार्थिसिद्धि में है, वह पञ्चसंग्रह में किये हुए विचार से कुछ भिन्न-सा होने पर भी वस्तुतः उसके समान ही है। पृष्ठ-२२७।

कर्मप्रन्थ तथा पञ्चसंग्रह में एक जीवाश्रित भावों का जो विचार है, गोम्मटसा में बहुत स्रंशों में उसके समान ही वर्णन है। पृष्ट-२२६।

#### असमान मन्तव्य

श्वेताम्बर-प्रन्थों में तेजःकाय के वैक्रिय शरीर का कथन नहीं है, पर दिगम्बर-प्रन्थों में है। पृष्ठ-१६, नोट।

श्वेताम्बर संप्रदाय की ऋषेद्धा दिगम्बर संप्रदाय में संज्ञी-ऋसंज्ञी का व्यवहार कुछ भिन्न है। तथा व्वेताम्बर-प्रन्थों में हेतुवादोपदेशिकी ऋषि संज्ञाऋों का विस्तृत वर्णन है, पर दिगम्बर-प्रयो में नहीं है। पृष्ठ-३६।

श्वेताम्बर-शास्त्र-प्रसिद्ध करणापर्याप्त शब्द के स्थान में दिगम्बर-शास्त्र में निर्कृत्यपर्याप्त शब्द है। व्यास्था भी दोनों शब्दों की कुछ भिन्न है। पृष्ठ-४१।

श्वेताम्बरमंथों में केवलहान तथा केवलदर्शन का क्रममावित्व, सहभावित्व श्रीर श्रमेद ये तीन पद्ध हैं, परन्तु दिगम्बरमंथों में सहभावित्व का एक ही पद्ध है। पुष्ठ-४३। लेश्या तथा ऋायु के बन्धावन्य की ऋपैता से कथाय के जो चौदह ऋौर बीस भेद गोम्मटसार में हैं, वे श्वेताम्बर-प्रन्थों में नहीं देखे गए। एष्ड-५५, नोट।

्र ऋपर्याप्त-ऋवस्था में ऋपरशमिकसम्यक्स्व पाए जाने ऋपेर न पाए जाने के संक्रिय में दो पत्त इवेताम्बर-ग्रन्थों में हैं, परन्तु गोम्मटसार में उक्त दो में से पहिला पत्त ही हैं। प्रष्ठ-७०, नोट।

श्रज्ञान-त्रिक में गुणस्थानों की संख्या के संबन्ध में दो पच्च कर्म-मन्थ में मिलते हैं. परन्त गोम्मटसार में एक ही पच्च है। प्रष्ठ-⊏२. नोट।

गोग्मटसार में नारकों की संख्या कर्मग्रन्थ-वर्णित संख्या से भिन्न है। पृष्ठ-११६, नोट।

द्रव्यमन का त्राकार तथा स्थान दिगम्बर संप्रदाय में श्वेताम्बर की ऋपेचा भिन्न प्रकार का माना है और तीन योगों के बाह्यास्यन्तर कारणों का वर्णन राजवार्तिक में बहुत स्पष्ट किया है। पृष्ठ-१३४।

मनःपर्यायज्ञान के योगों की संख्या दोनों संप्रदाय में तुल्य नहीं है। प्रष्ठ-१५४।

श्वेताम्बर-प्रन्थों में जिस अर्थ के लिए आयोजिकाकरण, आवर्जितकरण और आवश्यककरण, ऐसी तीन संज्ञाएँ मिलती हैं, दिगम्बर-प्रन्थों में उस अर्थ के लिए सिर्फ आवर्जितकरण, यह एक संख्या है। एष्ट-१५५।

श्वेताम्बर-ग्रन्थों में काल को स्वतन्त्र द्रव्य भी माना है श्रीर उपचित्त भी। किन्तु दिगम्बर-ग्रन्थों में उसको स्वतन्त्र ही माना है। स्वतन्त्र पद्ध में भी काल का स्वरूप दोनों संप्रदाय के ग्रन्थों में एक सा नहीं है। पृष्ठ-१५७।

किसी-किसी गुण्स्थान में योगों की संख्या गोम्मटसार में कर्म-ग्रन्थ की श्रपेचा भिन्न है। पृष्ठ-१६३, नोट।

दूसरे गुणस्थान के समय ज्ञान तथा अज्ञान माननेवाले ऐसे दो पद्ध श्वेताम्बर-प्रन्थों में हैं, परन्तु गोम्मटसार में सिर्फ दूसरा पद्ध है। पृष्ठ-१६६, नोट।

गुणस्थानों में लेश्या की संख्या के संबन्ध में श्वेताम्बर ग्रन्थों में दो पक्ष हैं ख्रीर दिगम्बर-ग्रन्थों में सिर्फ एक पक्ष है । पुष्ट-१७२, नोट ।

जीव सम्यक्त्वसहित मरकर स्त्री रूप में पैदा नहीं होता, यह बात दिगम्बर संप्रदाय को मान्य है, परन्तु श्वेताम्बर संप्रदाय को यह मन्तव्य इष्ट नहीं हो सकता; क्योंकि उसमें भगवान् मिल्लानाथ का स्त्री-वेद तथा सम्यक्त्वसहित उत्पन्न होना माना गया है।

# कर्मग्रन्थिकों भौर सैद्धान्तिकों का मतमेद

सूहम एकेन्द्रिय श्रादि दस जीवस्थानों में तीन उपयोगों का कथन कार्म-ग्रन्थिक मत का फिलत है। सैद्धान्तिक मत के श्रमुसार तो छह जीवस्थानों में ही तीन उपयोग फिलत होते हैं श्रीर द्वीन्द्रिय श्रादि शेष चार जीवस्थानों में पाँच उपयोग फिलत होते हैं। प्र•—२२, नोट।

श्चविदर्शन में गुण्स्थानों की संख्या के संबन्ध में कार्मग्रन्थिकों तथा सैंद्धा-न्तिकों का मत-भेद है। कार्मग्रन्थिक उसमें नौ तथा दस गुण्स्थान मानते हैं श्चौर सैद्धान्तिक उसमें बारह गुण्स्थान मानते हैं। पू०-१४६।

सैद्धान्तिक दूसरे गुण्स्थान में ज्ञान मानते हैं, पर कार्मग्रन्थिक उसमें श्रज्ञान मानते हैं। प्र॰—१६६, नोट।

वैकिय तथा ब्राहारक शारीर बनाते स्त्रीर त्यागते समय कौन-सा योग मानना चाहिए, इस विषय में कार्मग्रंथिकों का स्त्रीर सैद्धान्तिकों का मत-भेद है। पृ०- १७०, नोट।

ग्रंथिभेद के श्रनन्तर कौन-सा सम्यक्त्व होता है, इस विषय में सिद्धान्त तथा कर्मग्रंथ का मत-भेद है। पृ०-१७१। [चौथा कर्मग्रन्थ

# चौथा कर्मग्रन्थ तथा पञ्चसंग्रह

जीवस्थानों में योग का विचार पञ्चसंग्रह में भी है। पृ०-१५, नोट। अपर्याप्त जीवस्थान के योगों के संग्रन्थ का मत-भेद जो इस कर्म-ग्रंथ में है, वह पञ्चसंग्रह की टीका में विस्तारपूर्वक है। पृ०-१६।

जीवस्थानों में उपयोगों का विचार पञ्चसंग्रह में भी है । पृ० — २०, नोट। कर्मग्रन्थकार ने विभक्कज्ञान में दो जीवस्थानों का ख्रौर पञ्चसंग्रहकार ने एक जीवस्थान का उल्लेख किया है। पृ०-६८, नोट।

श्रपर्याप्त-श्रवस्था में श्रीपशामिकसम्यक्त्व पाया जा सकता है, यह बात पत्र्चतंग्रह में भी है। ए०-७० नोट।

पुरुषों से स्त्रियों की संख्या ऋधिक होने का वर्णन पञ्चसंग्रह में है। पृ०-१२५, नोट।

पञ्चसंग्रह में भी गुणस्थानों को लेकर योगों का विचार है। पू०-१६३, नोट।

गुणस्थान में उपयोग का वर्णन पञ्चसंब्रह में है। पू०-१६७, नोट।

बन्ध-हेतुक्रों के उत्तर भेद तथा गुणस्थानों में मूल बन्ध-हेतुक्रों का विचार पञ्चसंग्रह में है। प्०-१७३, नोट।

सामान्य तथा विशेष बन्ध-हेतुस्रों का वर्णन पञ्चसंग्रह में विस्तृत है। पृ०-१८२. नोट।

गुणस्थानों में बन्ध, उदय श्रादि का विचार पञ्चसंग्रह में है। पृ०-१८७, नोट।

गुण्स्थानों में ऋल्प बहुत्व का विचार पञ्चसंग्रह में है। पृ०-१६२, नोट। कर्म के भाव पञ्चसंग्रह में हैं। पृ०--२०४, नोट।

उत्तर प्रकृतियों के मूल बन्ध हेतु.का विचार कर्मग्रन्थ श्रौर पञ्चसंग्रह में।भिन्न-भिन्न शैली का है। ए०-२२७।

एक जीवाश्रित भावों की संख्या मूल कर्मग्रन्थ तथा मूल पञ्चसंग्रह में भिन्न नहीं है, किन्तु दोनों की व्याख्याश्रों में देखने योग्य थोड़ा सा विचार-भेद है। पृ०-२२६। [चौथा कमपन्थ

# चौथे कर्गग्रन्थ के कुछ विशेष स्थल

जीवस्थान, मार्गगास्थान स्त्रीर गुगस्थान का पारस्परिक स्नन्तर । पृ०-५ । परभव की स्त्रायु बाँधने का समय-विभाग स्त्रिधिकारी-मेद के स्ननुसार किस-किस प्रकार का है १ इसका खलासा । पृ०-२५, नोट ।

उदीरणा किस प्रकार के कर्म की होती है और वह कब तक हो सकती है? इस विषय का नियम। प्र०-२६. नोट।

द्रव्य लेश्या के स्वरूप के संबन्ध में कितने पत्त हैं ? उन सबका ऋषाय क्या है ? भावलेश्या क्या वस्तु है ऋौर महाभारत में, योगदर्शन में तथा गोशा-लक के मत में लेश्या के स्थान में कैसी कल्पना है ? इत्यादि का विचार । पू०-१३।

शास्त्र में एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय ऋादि जो इन्द्रिय-सापेच प्राणियों का विभाग है वह किस अपेचा से ? तथा ६न्द्रिय के कितने भेद-प्रभेद हैं और उनका क्या स्वरूप है ? इत्यादि का विचार । प्र०—३६ ।

संज्ञा का तथा उसके भेद-प्रभेदों का स्वरूप और संज्ञित्व तथा ऋसंज्ञित्व के व्यवहार का नियामक क्या है ? इत्यादि पर विचार । पृ०—३८ ।

अप्रपर्यात तथा पर्यात और उसके भेद आदि का स्वरूप तथा पर्याति का स्वरूप । ए० — ४० । केवलज्ञान तथा केवलदर्शन के क्रममावित्व, सहमावित्व और स्त्रमेद, इन तीन पत्नों की मुख्य-मुख्य दलीलें तथा उक्त तीन पत्न किस-किस नय की स्त्रमेन्ना से हैं ! इत्यादि का वर्णन । पृ०—४३।

बोलने तथा सुनने की शक्ति न होने पर भी एकेन्द्रिय में श्रुत-उपयोग स्वीकार किया जाता है, सो किस तरह १ इस पर विचार । पृ०—४५ ।

पुरुष व्यक्ति में स्त्री-योग्य श्रीर स्त्री व्यक्ति में पुरुष-योग्य भाव पाए जाते हैं. श्रीर कभी तो किसी एक ही व्यक्ति में स्त्री-पुरुष दोनों के बाह्याम्यन्तर लज्ज्ण होते हैं। इसके विश्वस्त सबत । १०-५३, नोट।

मनःपर्याय-उपयोग को कोई स्त्राचार्य दर्शनरूप भी मानते हैं, इसका प्रमाण । पृ०-६२, नोट ।

जातिभव्य किसको कहते हैं ? इसका खुलासा । प्र०-६५, नोट ।

श्रीपशामिकसम्यक्त्व में दो जीवस्थान माननेवाले श्रीर एक जीवस्थान मानने वाले श्राचार्य श्रपने-श्रपने पक्ष की पुष्टि के लिए श्रपर्याप्त-श्रवस्था में श्रीपश-मिक सम्यक्त्व पाए जाने श्रीर न पाए जाने के विषय में क्या क्या युक्ति देते हैं ? इसका सविस्तर वर्णन । पृ० – ७०, नोट ।

संमूर्जिम मनुष्यों की उत्पत्ति के द्वेत्र श्रीर स्थान तथा उनकी श्रायु श्रीर योग्यता जानने के लिए श्रागमिक प्रमाण । प्र०—७२, नोट ।

स्वर्ग से च्युत होकर देव किन स्थानों में पैदा होते हैं ? इसका कथन । पृ०—७३, नोट।

चतुर्दर्शन में कोई तीन हो जीवस्थान मानते हैं स्त्रीर कोई छड़ । यह मत-भेद इन्द्रियपर्याप्ति की भिन्न-भिन्न व्याख्यात्रों पर निर्भर है । इसका सप्रमाख कथन । पृ० ---७६, नोट ।

कर्मप्रत्थ में श्रमंत्री पञ्चेन्द्रिय के स्त्री श्रीर पुरुष, ये दो भेद माने हैं श्रीर सिद्धान्त में एक नपुंसक, सो किस श्रपेद्धा से १ इसका प्रमाण । पू०—— ८.८., नोट।

श्रज्ञान-त्रिक में दो गुण्स्थान माननेवालों का तथा तीन गुण्स्थान माननेवालों का त्राशय क्या है ? इसका खुलासा । पृ०—८२ ।

कृष्ण आदि तीन अशुभ लेश्याओं में छह गुणस्थान इस कर्मप्रन्थ में माने हुए हैं श्रीर पञ्चसंग्रह श्रादि प्रन्थों में उक्त तीन लेश्याओं में चार गुणंस्थान माने हैं। सो किस अप्रेक्स से ! इसका प्रमाण पूर्वक खुलासा। पृ०—द्य ।

जब मरण के समय स्थारह गुणस्थान पाए जाने का कथन है, तब विश्रह-गित में तीन ही गुणस्थान कैसे माने गए १ इसका खुलासा । पृ०-८१।

स्त्रीवेद में तेरह योगों का तथा वेद सामान्य में बारह उपयोगों का और नी गुग्रस्थानों का जो कथन है, सो द्रव्य और मावों में से किस-किस प्रकार के वेद को लेने से घट सकता है ? इसका खुलासा । पू०-६७, नोट ।

उपशमसम्यक्त्व के योगों में श्रौदारिकिमिश्रयोग का परिगणन है, सो किस तरह सम्भव है ? इसका खुलासा । पु०-६ न ।

मार्गणात्रों में जो ऋल्पबहुत्व का विचार कर्मग्रन्थ में है, वह श्वागम श्वादि किन प्राचीन प्रन्थों में है ? इसकी सूचना । पु०-११५, नोट ।

काल की ऋषेबा च्रेत्र की स्क्ष्मता का सप्रमाण कथन । पृ०-१७७ नीट । शुक्क, पद्म श्रौर तेजो लेश्यावालों के संख्यातगुण ऋल्प-बहुत्व पर शङ्का-समाघान तथा उस विषय में टबाकार का मन्तव्य । पृ०-१३०, नीट ।

तीन योगों का स्वरूप तथा उनके बाह्य-ग्राभ्यन्तर कारणों का स्पष्ट कथन श्रीर योगों की संख्या के विषय में शङ्का-समाधान तथा द्रव्यमन, द्रव्यवचन श्रीर शरीर का स्वरूप। पु०-१३४,

सम्यक्त्व सहेतुक है या निर्हेतुक ? ज्ञायोपशमिक श्रादि मेदों का श्राधार, श्रीपशमिक श्रीर ज्ञायोपशमिक सम्यक्त्व का श्रापस में श्रन्तर, ज्ञायिक सम्यक्त्व की उन दोनों से विशेषता, कुछ शङ्का-समाधान, विपाकोदय श्रीर प्रदेशोदय का स्वरूप, ज्योपशम तथा उपशम-शब्द की व्याख्या, एवं श्रन्य प्रासङ्किक विचार । पृ०—१३६।

श्रपर्यातः श्रवस्था में इन्द्रिय पर्याप्ति पूर्ण होने के पहिले चर्चुर्दर्शन नहीं माने जाने श्रीर चर्चुर्दर्शन माने जाने पर प्रमाण पूर्वक विचार । ए०—१४१ ।

वक्रगति के संबन्ध में तीन बातों पर सविस्तर विचार—(१) वक्रगति के विग्रहों की संख्या, (२) वक्रगति का काल-मान और (३) वक्रगति में अनाहारकत्व का काल-मान । प० — १४३।

श्रविष दर्शन में गुरास्थानों की संख्या के विषय में पत्तु-मेद तथा प्रत्येक पत्त का तास्पर्य श्रर्थात् विभक्त ज्ञान से श्रविदर्शन का मेदामेद। ए०-१४६।

श्वेताम्बर-दिगम्बर संप्रदाय में कमलाहार-विषयक मत-मेद का समन्वय । १०--१४८ ।

केवल ज्ञान प्राप्त कर सकने वाली स्त्रीजाति के लिए शुतज्ञान विशेष का

भ्रयांत् दृष्टिवाद के श्रप्ययन का निषेध करना, यह एक प्रकार से विरोध है। इस संबन्ध में विचार तथा नय-दृष्टि से विरोध का परिहार। पृ०—१४६।

चलुर्दर्शन के योगों में से स्त्रौदारिक मिश्र योग का वर्जन किया है, सो किस तरह सम्भव है ! इस विषय पर विचार । प०---१५४ ।

केविलसमुद्धात संबन्धी श्रमेक विषयों का वर्णन, उपनिषदों में तथा गीता में जो श्रात्मा की व्यापकता का वर्णन है, उसका जैन-दृष्टि से मिलान श्रीर केविलसमुद्धात-जैसी किया का वर्णन श्रन्य किस दर्शन में है ? इसकी सूचना। पु०---१५५।

जैनदर्शन में तथा जैनेतर-दर्शन में काल का स्परूप किस-किस प्रकार का माना है ? तथा उसका वास्तविक स्वरूप कैसा मानना चाहिए ? इसका प्रमाण-पूर्वक विचार । पृ०—१५७ ।

छह लेश्या का संबन्ध चार गुणस्थान तक मानना चाहिए या छह गुण-स्थान तक ! इस संबन्ध में जो पत्त हैं, उनका श्राशय तथा श्रुम भावलेश्या के समय श्रुश्म प्रव्य लेश्या श्रीर श्रशुम इच्य लेश्या के समय श्रुम भावलेश्या, इस प्रकार लेश्याश्रों की विषमता किन जीवों में होती है ! इत्यादि विचार । पृ०— १०२, नोट |

कर्मबन्ध के हेतुश्रों की भिन्न-भिन्न संख्या तथा उसके संबन्ध में कुछ, विशेष ऊहापोह । ए० — १७४, नोट ।

श्राभित्रहिक श्रनाभित्रहिक श्रीर श्राभिनिवेशिक-भिध्यात्व का शास्त्रीय खुलासा। पु० — १७६, नोट।

तीर्थकरनामकर्म श्रीर श्राहारक-द्विक, इन तीन प्रकृतियों के बन्ध को कहीं कपाय-हेतुक कहा है श्रीर कहीं तीर्थकरनामकर्म के बन्ध को सम्यक्त्व-हेतुक तथा श्राहारक द्विक के बन्ध को संयम-हेतुक, सो किस श्रपेक्षा से ? इसका खुलासा । पृ०-१८१, नोट ।

छह भाव त्रौर उनके भेदों का वर्णन श्रन्यत्र कहाँ-कहाँ मिलता है ! इसकी सूचना। पृ०-१६६, नोट।

मित श्रादि श्रज्ञानों को कहीं क्षायोपशमिक श्रीर कहीं श्रीदियक कहा है, सो किस श्रपेदा से ? इसका खुलासा। पु॰ १९६, नोट।

संख्या का विचार अन्य कहाँ-कहाँ और किस-किस प्रकार है ? इसका निर्देश । पृ०--२०८, नोट।

युगपद् तथा भिन्न-भिन्न समय में एक या श्रनेक जीवाश्रित पाए जाने-वाले भाव श्रीर श्रनेइ जीवों की श्रपेद्या से गुणस्थानों में भावोंक उत्तर भेंद। पृ०---२११। (चीथा कर्मप्रध

# 'त्रमाण मीमांसा"

#### भाभ्यन्तर स्वरूप

प्रस्तुत ग्रन्थ प्रमाण मीमांसा का ठीक ठीक श्रौर वास्तविक परिचय पाने के लिए यह श्रानवार्य रूप से जरूरी है कि उसके श्राभ्यन्तर श्रौर वाह्य स्वरूप का स्पष्ट विश्लेषण किया जाए तथा जैन तर्क साहित्य में श्रौर तद्द्रारा तार्किक दर्शन साहित्य में प्रमाण मीमांसा का क्या स्थान है, यह भी देखा जाए।

श्राचार्य ने जिस दृष्टि को लेकर प्रमाण मीमांसा का प्रणयन किया है श्रीर उसमें प्रमाण, प्रमाता, प्रमेय श्रादि जिन तत्वों का निरूपण किया है उस दृष्टि श्रीर उन तत्वों के हार्द का स्पष्टीकरण करना यही प्रन्थ के श्राभ्यन्तर स्वरूप का वर्णन हैं। इसके वास्ते यहाँ नीचे लिखे चार मुख्य मुद्दों पर तुलनात्मक दृष्टि से विचार किया जाता है—

(१) जैन दृष्टि का स्वरूप (२) जैन दृष्टि की ऋपरिवर्तिष्णुता (३) प्रमाणशक्ति की मर्यादा (४) प्रमेय प्रदेश का विस्तार।

### १. जैन दृष्टि का स्वरूप

भारतीय दर्शन मुख्यतया दो विभागों में विभाजित हो जाते हैं। कुछ तो हैं वास्तववादी श्रीर कुछ हैं श्रवास्तववादी। जो स्थूल श्रयांत् लौकिक प्रमाणगम्य जगत को भी वैसा ही वास्तविक मानते हैं जैसा सूक्ष्म लोकोत्तर प्रमाणगम्य जगत को श्री ती हो वास्तविक मानते हैं जैसा सूक्ष्म लोकोत्तर प्रमाणगम्य जगत को श्रयांत् जिनके मतानुसार क्यावहारिक श्रीर परमार्थिक सत्य में कोई भेद नहीं, सत्य सब एक कोटि का है चाहे मात्रा न्यूनिषक हो श्रयांत् जिनके मतानुसार मान चोहे न्यूनिषक श्रीर स्पष्ट-श्रस्पष्ट हो पर प्रमाण मात्र में भासित होनेवाले सभी स्वरूप वास्तविक हैं तथा जिनके मतानुसार वास्तविक रूप भी वाणी प्रकाश्य हो सकते हैं—वे दर्शन वास्तववादी हैं। इन्हें विधिमुख, इदिमत्थवादी या एवंवादी भी कह सकते हैं—जैसे चार्वाक, न्याय-वैशेषिक, पूर्वमीमांसा, सांख्ययोग, वैभाषिक-सौत्रान्तिक बौढ श्रीर माध्वादि वेदान्त।

जिनके मतानुसार बाह्य दृश्य जगत मिथ्या है श्रीर श्रान्तरिक जगत हो परम

१ ऋचार्य हेमचन्द्र कृत 'प्रमाण मीमांसा' की प्रस्तावना, ई० १६३६।

सत्य है; अर्थात् जो दर्शन सत्य के व्यावहारिक और पारमार्थिक अथवा सांवृतिक और वास्तविक ऐसे दो मेद करके लौकिक प्रमाणगम्य और वार्णाप्रकाश्य माव को अवास्तविक मानते हैं, वे अवास्तववादी हैं। इन्हें निषेषमुख या अनेवंवादी भी कह सकते हैं। जैसे शून्यवादी-विज्ञानवादी बौद्ध और शांकरवेदान्त आदि दर्शन।

प्रकृति से अनेकान्तवादी होते हुए भी जैन दृष्टि का स्वरूप एकान्ततः वास्तव-वादी ही है क्योंकि उसके मतानुसार भी इन्द्रियजन्य मतिज्ञान आदि में भासित होनेवाले भावों के सत्यत्व का वही स्थान है जो पारमार्थिक केवलज्ञान में भासित होनेवाले भावों के सत्यत्व का स्थान है अर्थात् जैन मतानुसार दोनों सत्य की मात्रा में अन्तर है, योग्यता व गुण में नहीं। केवल ज्ञान में द्रव्य और उनके अनन्य पर्याय जिस यथार्थता से जिस रूप से भासित होते हैं उसी यथार्थता और उसी रूप से कुछ द्रव्य और उनके कुछ ही पर्याय मतिज्ञान आदि में भी भासित हो सकते हैं। इसी से जैन दर्शन अनेक स्कूमतम भावों की अनिर्वचनीयता को मानता हुआ भी निर्वचनीय भावों को यथार्थ मानता है, जब कि शून्यवादी और शांकर वेदांत आदि ऐसा नहीं मानते।

# २. जैन दृष्टिं की अपरिवर्तिष्णुता

जैन दृष्टि का जो वास्तववादित्व स्वरूप ऊपर बताया गया वह इतिहास के प्रारंभ से अन्न तक एक ही रूप में रहा है या उनमें कभी किसी के द्वारा थोड़ा बहुत परिवर्तन हुआ है, यह एक बढ़े महत्व का प्रश्न है। इसके साथ ही दूसरा प्रश्न यह होता है कि अगर जैन दृष्टि सदा एक सी स्थितिशील रही और बौद्ध वेदान्त दृष्टि की तरह उसमें परिवर्तन या चिन्तन विकास नहीं हुआ तो इसका क्या कारण ?

भगवान महावीर का पूर्व समय जब से थोड़ा बहुत भी जैन परम्परा का इति-हास पाया जाता है तब से लेकर ब्राजतक जैन दृष्टि का वास्तववादित्व स्वरूप बिलकुल ब्रपरिवर्तिष्णु या ध्रुव ही रहा है। जैसा कि न्याय-वैशेषिक, पूर्व मीमांसक, सांख्य योग ब्रादि दर्शनों का भी वास्तववादित्व ब्रपरिवर्तिष्णु रहा है। बेशक न्याय वैशेपिक ब्रादि उक्त दर्शनों की तरह जैन दर्शन के साहित्य में भी प्रमाण् प्रमेय ब्रादि सब पदायों की व्याख्याक्रों में लच्चण-प्रणयन में ब्रीर उनकी उपपित्त में उत्तरोत्तर सुक्ष्म ब्रीर सुक्ष्मतर विकास तथा स्पष्टता हुई है, यहाँ तक कि नव्य न्याय के परिष्कार का ब्राअय लेकर भी यशोविजयजी जैसे जैन विद्वानों ने व्याख्या एवं लच्चणों का विश्लेषण किया है किर भी इस सारे ऐतिहासिक समय में जैन इष्टि के वास्तववादित्व स्वरूप में एक श्रंश भी फर्क नही पड़ा है जैसा कि बौद्ध स्त्रीर वेदांत परंपरा में हम पाते हैं।

बौद्ध परंपरा शुरू में वास्तववादी ही रही पर महायान की विज्ञानवादी श्रौर श्रूत्यवादी शाखा ने उसमें श्रामूल परिवर्तन कर डाला । उसका वास्तववादित्व ऐकान्तिक श्रवास्तववादित्व में बदल गया । यही है बौद्ध परंपरा का दृष्टि परिवर्तन । वेदान्त परंपरा में भी ऐसा ही हुआ । उपनिषदों श्रौर ब्रह्मसूत्र में जो श्रवास्तववादित्व के श्रपष्ट बीज थे श्रोर जो वास्तववादित्व के स्पष्ट सूचन थे उन सब का एकमात्र श्रवास्तववादित्व श्रर्थ में तात्पर्य बतलाकर शंकराचार्य ने वेदांत में श्रवास्तववादित्व की स्पष्ट स्थापना की जिसके ऊपर श्रागे जाकर दृष्टिसृष्टियाद श्रादि श्रमेक रूपों में श्रीर भी दृष्टि परिवर्तन व विकास हुआ । इस तरह एक तरफ बौद्ध श्रीर वेदान्त दो परंपराश्रों की दृष्टि परिवर्तिच्याता श्रीर बाकी के सब दर्शनों की दृष्टि श्रपरिवर्तिच्याता हमें इस मेद के कारणों की लोज की श्रोर मेरित करती है ।

स्थुल जगत को श्रासत्य या व्यावहारिक सत्य मानकर उससे भिन्न श्रातिरिक जगत को हो परम सत्य माननेवाले अवास्तववाद का उदगम सिर्फ तभी संभव है जब कि विश्लेषण क्रिया की पराकाष्ट्रा-ग्रात्यन्तिकता हो या समन्वय की पराकाष्ट्रा हो। इस देखते हैं कि यह योग्यता बौद्ध परंपरा श्लौर वेदान्त परंपरा के सिवाय अन्य किसी दार्शनिक परंपरा में नहीं है। बुद्ध ने प्रत्येक स्थल सुद्धम भाव का विश्लेषण यहाँ तक किया कि उसमें कोई स्थायी द्रव्य जैसा तत्त्व शेष न रहा। उपनिषदों में भी सब भेदों का-विविधताश्रों का समन्वय एक ब्रह्म-स्थिर तत्त्व में विश्रान्त हन्ना । भगवान बुद्ध के विश्लेषण को न्नागे जाकर उनके सुक्ष्मप्रज्ञ शिष्यों ने यहाँ तक विस्तत किया कि श्रन्त में व्यवहार में उपयोगी होनेवाले श्रखण्ड द्वव्य या द्रव्य भेद सर्वथा नाम शेष हो गए। चारिक किन्तु स्त्रनिर्वचनीय परम सत्य ही शेष रहा । दूसरी ऋोर शंकराचार्य ने ऋौपनिषद परम ब्रह्म की समन्वय भावना को यहाँ तक विस्तृत किया कि अन्त में भेदप्रधान व्यवहार जगत नाम-शेष या माथिक ही होकर रहा । वेशक नागार्जुन श्रौर शंकराचार्य जैसे ऐकान्तिक विश्लेषसकारी या ऐकान्तिक समन्वयकर्ता न होते तो इन दोनों परंपराश्चों में व्यावहारिक और परमसत्य के भेद का श्राविष्कार न होता । फिर भी हमें भलना न चाहिए कि अवास्तववादी दृष्टि की योग्यता बौद्ध और वेदांत परंपरा की भूमिका में ही निहित रही जो न्याय वैशेषिक स्त्रादि वास्तवबादी दर्शनों की मुमिका में बिलकुल नहीं है। न्याय वैशेषिक, मीमांसक श्रीर सांख्य-योग दर्शन केवल विश्ले-धगा ही नहीं करते बल्कि समन्वय भी करते हैं। उनमें विश्लेषण श्रीर समन्वय

दोनों का समप्राघान्य तथा समान बलल होने के कारण दोनों में से कोई एक ही सत्य नहीं है अतपव उन दर्शनों में अवास्तववाद के प्रवेश की न योग्यता है और न संभव ही है। अतएव उनमें नागार्जु न शंकराचार्य आदि जैसे अनेक स्क्रमफ विचारक होते हुए भी वे दर्शन वास्तववादी ही रहे। यही स्थिति जैन दर्शन की मी है। जैन दर्शन द्रव्य-द्रव्य के बीच विश्लेषण करते-करते अंत में स्क्रमतम पर्यायों के विश्लेषण तक पहुँचता है सही, पर यह विश्लेषण के अंतिम परिणाम स्वरूप पर्यायों को वास्तविक मानकर भी द्रव्य की वास्तविकता का परिल्याग बौद दर्शन की तरह नहीं करता। इस तरह वह पर्यायों और द्रव्यों का समन्वय करते करते एक सत् तत्त्व तक पहुँचता है और उसकी वास्तविकता को स्वीकार करके भी विर्लेषण के परिणाम स्वरूप द्रव्यों और पर्यायों की वास्तविकता का परित्याग, ब्रह्मवादी दर्शन की तरह नहीं करता। क्योंकि वह पर्यायार्थिक और द्रव्यार्थिक दोनों हिन्द्यों को सापेच मान से तुल्यवत्व और समान सत्य मानता है। यही सबब है कि उसमें भी न बौद परंपरा की तरह आत्यन्तिक विश्लेषण हुआ और न वेदान्त परंपरा की तरह आत्यन्तिक समन्वय। इससे जैन हिन्द का वास्तववादित्य स्वरूप स्वरूप ही रहा।

## ३. प्रमाण शक्ति की मर्थादा

विश्व क्या वस्तु है, वह कैसा है, उसमें कीन से कीन से ग्रीर कैसे कैसे तत्व हैं, इत्याद प्रश्नों का उत्तर तन्व चिन्तकों ने एक ही प्रकार का नहीं दिया। इसका सबव यही है कि इस उत्तर का श्राधार प्रमाण की शक्ति पर निर्भर है श्रीर तत्वचिंतकों में प्रमाण की शक्ति के बारे में नाना मत हैं। भारतीय तत्व-चिंतकों का प्रमाण शक्ति के तारतम्य संबंधी मतभेद संचेप में पाँच पच्चों में विभक्त हो जाता है—

१ इन्द्रियाधिपत्य, २ ऋनिन्द्रियाधिपत्य, ३ उभयाधिपत्य, ४ ऋागमाधिपत्य, ५ प्रमाखोपप्तव ।

१—जिस पच्च का मंतव्य यह है कि प्रमाण की सारी शक्ति इन्द्रियों के ऊपर ही अवलियत है, मन खुद इन्द्रियों का अनुगमन कर सकता है पर वह इन्द्रियों की मदद के सिवाय कहीं भी अर्थात् जहाँ इन्द्रियों की पहुंच न हो वहाँ कभी प्रवृत्त होकर सच्चा शान पैदा कर ही नहीं सकता। सच्चे शान का अगरसंभव है तो इन्द्रियों के द्वारा ही, वह इन्द्रियाधिपत्य पक्ष । इस पच्च में चार्वाक दर्शन हीसमाविष्ट है। यह नहीं कि चार्वाक अनुमान या शब्दव्यवहार रूप आगम आदि प्रमाणों को जो प्रतिदिन सर्वसिद्ध व्यवहार की वस्तु है, उसे न मानना हो फिर भी चार्वाक

अपने को प्रत्यसम्प्रत्यादी कहता है; इसका अर्थ इतना ही है कि अनुमान, शब्द आदि कोई भी लौकिक प्रमास क्यों न हो पर उसका प्रामासय इन्द्रियप्रत्यक्क के सिवाय कभी संभव नहीं। अर्थात् इन्द्रिय प्रत्यक्क से वाधित नहीं ऐसा कोई भी ज्ञानव्यापार अगर प्रमास कहा जाए तो इसमें चार्वाक को आपत्ति नहीं।

२— आर्निन्दिय के ग्रंतःकरण - मन, चित और आत्मा ऐसे तीन अर्थ फिलत होते हैं, जिनमें से चित्तरुप अनिन्दिय का आधिपत्य माननेवाला अनिन्दिया- धिपत्य पत्त है। इस पत्त में विज्ञानवाद, शू-यवाद और शांकरवेदांत का समावेश है। इस पत्त के अनुसार यथार्थ ज्ञान का संभव विशुद्ध चित्त के द्वारा ही माना जाता है। यह पत्त इन्द्रियों की सत्यज्ञानजनन शक्ति का सर्वथा इन्कार करता है और कहता है जि इन्द्रियों वास्तविक ज्ञान कराने में पंगु ही नहीं बल्कि धोखे- बाज भी श्रवश्य है। इसके मंतव्य का निष्कर्ष इतना ही है कि चित्त, खासकर ध्यानशुद्धसात्विक चित्त से बाधित या उसका संवाद प्राप्त न कर सकनेवाला कोई ज्ञान प्रमाण हो ही नहीं सकता चाहे वह भले ही लोकव्यवहार में प्रमाण रूप से माना जाता हो।

३--- उभयाधिपत्य पत्न वह है जो चार्वाक की तरह इन्द्रियों को ही सब कुछ मानकर इन्द्रिय निरपेश्व मन का श्रसामर्थ्य स्वीकार नहीं करता श्रीर न इन्द्रियों को पंग या धोखेबाज मानकर केवल ग्रानिन्द्रिय या चित्त का ही सामर्थ्य स्वीकार करता है। यह पच मानता है कि चाहे मन की मदद से ही सही पर इन्द्रियाँ गणसम्पन्न हो सकती हैं श्रीर वास्तविक ज्ञान पैदा कर सकती हैं। इसी तरह यह मानता है कि इन्दियों की मदद जहाँ नहीं है वहाँ भी ख्रानिन्दिय यथार्थ जान कर सकता है। इसी से इसे उभयाधिपत्य पत्त कहा है। इसमें सांख्य-योग, न्याय-वैशेषिक. मीमांसक, श्रादि दर्शनों का समावेश है। सांख्य-योग इन्द्रियों का साद-गुएय मानकर भी ऋंतःकरण की स्वतंत्र यथार्थ शक्ति मानता है। न्याय-वैशेषिक त्र्यादि भी मन की वैसी ही शक्ति मानते हैं पर एक यह है कि सांख्य-योग स्नात्मा का स्वतंत्र प्रमाण सामर्थ्य नहीं मानते क्योंकि वे प्रमाण सामर्थ्य बुद्धि में ही मानकर परुप या चेतन को निरतिशय मानते हैं। जब कि न्याय-वैशेषिक चाडे ईश्वर के आस्मा का ही सही पर आस्मा का स्वतंत्र प्रमाणसामर्थ्य मानते हैं। अर्थात वे शरीर मन का अभाव होने पर भी ईश्वर में शानशक्ति मानते हैं। बैभाषिक ग्रौर सौत्रांतिक भी इसी पद्ध के ग्रांतर्गत हैं। क्योंकि वे भी इन्द्रिय ग्रौर मन दोनों का प्रमाणसामर्थ्य मानते है।

४--- श्रागमाधिपत्य पश्च वह है जो किसी न किसी विषय में श्रागम के सिवाय

किसी इन्द्रिय या श्रानिन्द्रिय का प्रमाणसामर्थ्य स्वीकार नहीं करता। यह पच्च केवल पूर्व मीमांसक का ही है। यद्यपि वह श्रान्य विषयों में सांख्य-योगादि की तरह उमयाधिपत्य पच्च का ही श्रानुगामी है। फिर भी धर्म श्रीर श्राधमें इन दो विषयों में वह श्रागम मात्र का ही सामर्थ्य मानता है। यद्यपि वेदांत के श्रानुसार ब्रह्म के विषय में श्रागम का ही प्राधान्य है फिर भी वह श्रागमाधिपत्य पच्च में इसिलए नहीं श्रा सकता कि ब्रह्म के विषय में ध्यानशुद्ध श्रांतःकरण का भी सामर्थ्य उसे मान्य है।

५ — प्रमाणोपम्नव पद्म वह है जो हिन्द्रिय, ऋनिन्द्रिय या आगम किसी का साद्गुण्य या सामर्थ्य स्वीकार नहीं करता। वह मानता है कि ऐसा कोई साधन गुण्सम्पन्न है ही नहीं जो श्रवाधित ज्ञान की शक्ति रखता हो। सभी साधन उसके मन से पंगु या विप्रलंभक हैं। इसका श्रवुगामी तत्त्वोपम्नपवादी कहलाता है जो श्राब्ति हद का चार्वाक ही है। यह पद्म जयराशिकृत तत्त्वोपम्नव में स्पष्टतया प्रतिपादित हुआ है।

उक्त पांच में से तीसरा उभयाधिपत्य पत्त ही जैनदर्शन का है क्योंकि वह जिस तरह इंद्रियों का स्वतंत्र सामर्थ्य मानता है उसी तरह वह ऋिनिद्धिय ऋर्थात् मन और ऋात्मा दोनों का ऋतग-ऋतग भी स्वतंत्र सामर्थ्य मानता है। ऋरमा के स्वतंत्र सामर्थ्य के विषय में न्याय-वैशेषिक ऋादि के मंतव्य से जैन दर्शन के मंतव्य में फर्क यह है कि जैन दर्शन सभी ऋात्माऋं। कोनदर्शन प्रमाणसामर्थ्य वैसा ही मानता है जैसा न्याय ऋदि ईश्वर मात्र का। जैनदर्शन प्रमाणोगक्षव पत्त का निराकरण इसिलए करता है कि उसे प्रमाणसामर्थ्य ऋवश्य इष्ट है। वह विश्वान, शून्य और ब्रह्म इन तीनों वादों का निरास इसिलए करता है कि उसे इन्द्रियों का प्रमाणसामर्थ्य भी मान्य है। वह ऋगगमाधिपत्य पत्त का भी विरोधी है सो इसिलए कि उसे धर्माधर्म के विषय में ऋनिन्द्रिय ऋर्थात् मन और ऋात्मा दोनों का प्रमाणसामर्थ्य इष्ट है।

#### ४-प्रमेयप्रदेश का विस्तार

जैसी प्रमाणशानित की मर्यादा वैसा ही प्रमेय का चेत्र विस्तार, श्रतएव माश्र इंद्रिय सामर्प्य मानने वाले चावांक के सामने सिर्फ स्थूल या दृश्य विश्व का ही प्रमेयचेत्र रहा, जो एक या दूसरे रूप में श्रानिन्द्रिय प्रमाण का सामर्प्य मानने वालों की दृष्टि में श्रानेक्या विस्तीर्ण हुआ। श्रानिन्द्रियसामर्प्यवादी कोई क्यों न हो पर सक्को स्थूल विश्व के श्रालावा एक स्कूम विश्व मी नजर श्राया। स्कूम विश्व का दर्शन उन सकका वरावर होने पर भी उनकी श्रायनी जुदी-जुदी कल्प-

नाश्रों के तथा परंपरागत भिन्न भिन्न कल्पनाश्रों के आधार पर सक्स प्रमेय के चेत्र में भी ऋनेक मत व सम्प्रदाय स्थिर हुए जिनको हुम ऋति संचेप में दो विभागों में बॉटकर समक्त सकते हैं। एक विभाग तो वह जिसमें जड और चेतक दोनों प्रकार के सक्ष्म तत्त्वों को माननेवालों का समावेश होता है। दूसरा वह जिसमें केवल चेतन या चैतन्य रूप ही सक्ष्म तत्त्व की माननेवालों का समावेश होता है। पाञ्चात्य तत्त्वज्ञान की ऋषेवा भारतीय तत्त्वज्ञान में यह एक ध्यान हेते। योग्य भेद है कि इसमें सक्ष्म प्रमेय तत्त्व माननेवाला श्रमी तक कोई ऐसा नहीं हुआ जो स्थूल भौतिक विश्व की तह में एक मात्र सूक्ष्म जड़ तत्त्व ही मानता हो श्रीर सुक्ष्म जगत में चेतन तत्त्व का श्रास्तित्व ही न मानता हो। इसके विरुद्ध भारत में ऐसे तत्त्वज्ञ होते श्राए हैं जो स्थल विश्व के श्रांतस्तल में एक मात्र चेतन तत्त्व का सहम जगत मानते हैं। इसी ऋर्थ में भारत का चैतन्यवादी समभाना चाहिए । भारतीय तत्त्वज्ञान के साथ पनर्जन्म, कर्मवाद श्रीर बंध-मोध की धार्मिक या श्राचरणलक्षी कल्पना भी मिली हुई है जो सक्ष्म विश्व मानने वाले सभी को निर्विवाद मान्य है श्रीर सभी ने श्रुपने २ तत्त्वज्ञान के दांचे के श्चनसार चेतन तत्त्व के साथ उसका मेल बिठाया है। इन सहमतत्त्वदर्शी परम्य-राम्त्रों में मख्यतया चार वाद ऐसे देखे जाते हैं जिनके बलपर उस-उस परंपरा के श्राचार्यों ने स्थल श्रीर सक्ष्म विश्व का संबंध बतलाया है या कार्य-करण का मेल बिटाया है। वे बाद ये हैं-१ आरंभवाद, २ परिणामवाद, ३ प्रतीस्यसमत्यादवाद, ४ विवर्तवाद ।

श्रारम्भवाद के संचेप में चार लक्षण हैं — १ - परस्पर भिन्न ऐसे श्रनंत मूल कारणों का स्वीकार, २ - कार्य कारण का श्रात्यंतिक भेद ३ - कारण नित्य हो या श्रात्यंति क भेद ३ - कारण नित्य हो या श्रात्यंति पर कार्योत्पत्ति में उसका श्रपरिणामी ही रहना, ४ - श्रपूर्व श्रयंत् उत्पत्ति के पहले श्रसत् ऐसे कार्य की उत्पत्ति या किश्चित्कालीन सत्ता।

परिणामवाद के लल्ल्या ठीक स्त्रारंभवाद से उलटे हैं—१ एक **ही मूल** कारण का स्वीकार २-कार्यकारण का वास्तविक स्त्रभेद, ३—नित्य कारण का भी परिणामी होकर ही रहना तथा प्रवृत्त होना ४—कार्य मात्र का स्त्रपने स्त्रपने कारण में और सब कार्यों का मूल कारण में तीनों काल में स्रस्तित्व स्त्रपंत्र स्त्रपूर्व वस्तु की उत्पत्ति का सर्वया इन्कार।

विवर्तवाद के तीन लद्भा ये हैं-१-किसी एक पारमार्थिक सत्य कास्वी कार

जो न उत्पादक है और न परिचामी, २-स्यूल या स्क्ष्म भासमान जगत् की उत्पत्ति का या उसे परिचाम मानने का सर्वया निषेध, ३-स्थूल जगत् का अवास्तविक या काल्पनिक श्रास्तित्व श्रायंत् मायिक भास मात्र । १ आरम्भवाद

इसका मंतल्य यह है कि परमासु रूप श्रमंत सक्ष्म तत्व खुदे-खुदे हैं जिनके पारस्परिक धंवंधों से स्थूल भौतिक जगत का नया ही निर्माण होता है जो फिर सब्धा नण्ट भी होता है। इसके श्रमुतार वे सक्ष्म श्रारंभक तत्त्व श्रमादि निधन हैं, श्रपरिस्पामी हैं। श्रमर फेरफार होता है तो उनके मुस्पथमों में ही होता है। इस वाद ने स्थूल भौतिक जगत का संबंध सक्ष्म भूत के साथ लगाकर फिर सक्ष्म चेतन तत्त्व का भी श्रस्तित्व माना है। उसने परस्पर भिन्न ऐसे श्रमंत चेतन तत्त्व माने जो श्रमादिनधन एवं श्रपरिस्पामी ही हैं। इस वाद ने जैसे सक्ष्म भूत तत्त्वां को श्रापरिस्पामी ही मानकर उनमें उत्पन्न नष्ट होने वाले गुस्प धर्मों के श्रास्तित्व की श्रलग कल्पना की वैसे ही चेतन तत्त्वों को श्रपरिस्पामी मानकर भी उनमें उत्पाद विनाशशाली गुस-धर्मों का श्रलग ही श्रस्तित्व स्थीकार किया है। इस मत के श्रमुसार स्थूल भौतिक विश्व का सक्ष्म भूत के साथ तो उपादानो-पादेय भाव संबंध है पर सक्ष्म चेतन तत्त्व के साथ सिर्फ संयोग संबंध है। २ परिस्पामवाद

इसके मुख्य दो भेद हैं (श्र) प्रधानपरिणामवाद श्रीर (व) ब्रह्म परिणामवाद ।
(श्र) प्रधानपरिणामवाद के श्रमुसार स्थूल विश्व के श्रंतस्तल में एक सक्ष्म प्रधान नामक ऐसा तत्व है जो जुदे-जुदे श्रमंत परमाणुरूप न होकर उनसे भी स्क्ष्मतम स्वरूप में श्रस्वण्ड रूप से वर्तमान है श्रीर जो लुद ही परमाणुश्रों की तरह श्रपरिणामी न रहकर श्रमादि श्रमंत होते हुए भी नाना परिणामों में परिणत होता रहता है। इस बाद के श्रमुसार स्थूल भौतिक विश्व यह स्क्ष्म प्रधान तत्व के हश्य परिणामों के सिवाय श्रीर कुछ नहीं। इस बाद में परमाणुवाद की तरह स्कृम तत्त्व श्रमरिणामी रहकर उसमें स्थूल भौतिक विश्व का नया निर्माण नहीं होता। पर वह स्कृम प्रधान तत्व जो स्वयं परमाणु की तरह जड़ ही है, नाना हश्य भौतिक रूप में वरता रहता है। इस प्रधान परिणामवाद ने स्थूल विश्व का स्वम पर जड़ ऐसे एक मात्र प्रधान तत्व के साथ श्रमेद संबंध लगाकर स्कृम जगत् में चेतन तत्वों का भी श्रस्तित्व स्वीकार किया। इस वाद के चेतन तत्व श्रारंभवाद की तरह श्रनंत ही हैं पर फर्क दोनों का यह है कि श्रारंभवाद के चेतन तत्व श्रपरिणामी होते हुए भी उत्पाद विनाश वाले गुणुक्म सुक हैं क्ष्म कि प्रथमन परिणामवाद के चेतन तत्व ऐसे गुणुक्ममें

से शुक्त नहीं । वे स्थयं भी कृटस्य होने से श्चपरिणामी हैं और निर्धमंक होने से किसी उत्पाद-विनाशशाली गुणधर्म को भी धारण नहीं करते । उसका कहना यह है कि उत्पाद-विनाश वाले गुणधर्म जब सूक्ष्म भूत में देखे जाते हैं तब स्क्ष्म चेतन कुछ विलक्षण ही होना चाहिए । श्चगर सूक्ष्म चेतन चेतन होकर भी बैसे गुण्धर्म शुक्त हों तब जड़ सूक्ष्म से उनका वैलक्षण्य क्या रहा ? श्चतएय वह कहता है कि श्चगर सूक्ष्म चेतन का श्चरित्तव मानना ही है तब तो सूक्ष्म भूत की श्चरेशा विलक्षणता लाने के लिए उन्हें न केवल निर्धमंक ही मानना उचित है बल्कि श्चरिरणामी भी मानना जरूरी है। इस तरह प्रधान परिणामवाद में चेतन तत्त्व श्चाए पर वे निर्धमंक श्चीर श्चरिरणामी ही माने गए।

(ब) ब्रह्मपरिणामवाद जो प्रधानपरिणामवाद का ही विकसित रूप जान पड़ता है उसने यह तो मान लिया कि स्थल विश्व के मूल में कोई सूक्ष्म तत्त्व है जो स्थल विश्व का कारण है। पर उसने कहा कि ऐसा सूक्ष्म कारण जड़ प्रधान तत्त्व मानकर उससे भिन्न सक्ष्म चेतन तत्त्व भी मानना श्रीर वह भी ऐसा कि जो श्राजागलस्तन की तरह सर्वथा श्राकिञ्चित्कर सो युक्ति संगत नहीं। उसने प्रधानवाद में चेतन तत्त्व के श्रास्तित्व की श्रानपयोगिता को ही नहीं देखा बल्कि चेतन तत्त्व में श्रनंत संख्या की कल्पना को भी श्रमावश्यक समभा। इसी समभ से उसने सूक्ष्म जगत् की कल्पना ऐसी की जिससे स्थल जगत की रचना भी घट सके श्रीर श्रकिञ्चित्कर ऐसे श्रनंत चेतन तत्त्वों की निष्प्रयोजन कल्पना का दोप भी न रहे। इसी से इस वाद ने स्थ्ल विश्व के श्रंतस्तल में जड़ चेतन ऐसे परस्पर विरोधी दो तन्त्व न मानकर केवल एक ब्रह्म नामक चेतन तन्त्व ही स्वीकार किया और उसका प्रधान परिणाम की तरह परिणाम मान लिया जिससे उसी एक चेतन ब्रह्म तत्त्व में से दूसरे जड़ चेतनमय स्थ्ल विश्व का ब्राविर्भाव तिरोभाव घट सके । प्रधान परिणामवाद श्रीर ब्रह्म परिणामवाद में फर्क इतना ही है कि पहले में जड़ परिणामी ही है श्रीर चेतन श्रपरिणामी ही है जब दूसरे में श्रांतिम सूक्ष्म तत्त्व एक मात्र चेतन ही है जो स्वयं ही परिणामी है श्रीर उसी चेतन में से आगे के जड़ चेतन ऐसे दो परिणाम प्रवाह चले।

## ३---- त्रतीत्यसमुत्पादवाद

यह भी स्थूल भूत के नीचे जड़ और चेतन ऐसे दो सूक्ष्म तत्त्व मानता है जो क्रमशः रूप और नाम कहलाते हैं। इस वाद के जड़ और चेतन दोनों सूक्ष्म तत्त्व परमासुहरूप हैं, आरंभवाद की तरह केवस जड़ तत्त्व ही परमासु रूप नहीं। इस वाद में परमासु का स्वीकार होते हुए भी उसका स्वरूप ब्रारंभवाद के परमारा से बिलकुल भिन्न माना गया है। आरंभवाद में परमाण् श्रपरिणामी होते हुए भी उनमें गुण्धमों की उत्ादिवनाश वरंपरा श्रलग मानी जाती है। जब कि यह प्रतीत्यसमत्यादवाद उस गुण्धर्मी की उत्गदिवनाश परंपरा को ही ऋपने मत में विशिष्ट रूप से दालकर उसके श्राधारभूत स्थायी परमासु द्रव्यों को बिलकुल नहीं मानता । इसी तरह चेतन तत्त्व के विषय में भी यह बाद कहता है कि स्थायी ऐसे एक या ख्रानेक कोई चेतन तन्त्व नहीं । यद्यपि सूक्ष्म जड़ उत्पादिवनाशशाली परंपरा की तरह दूसरी चैतन्य-हुप उत्पादविनाशशाली परंपरा भी मूल में जड़ से भिन्न ही सुक्ष्म जगत में विद्यमान है जिसका कोई स्थायी आधार नहीं ! इस वाद के परमासु इसलिए परमाग्रा कहलाते हैं कि वे सबसे श्रातिसक्ष्म ग्रीर श्राविभाज्य मात्र हैं। पर इस लिए परमाग्रा नहीं कहलाते कि वे कोई अविभाज्य स्थायी द्रव्य हों। यह वाद **क**हता है कि गुण्धर्म रहित कुटस्थ चेतन तत्त्व जैसे श्रनुपयोगी हैं वैसे ही गुण-धर्मों का उत्पादविनाश मान लेने पर उसके श्राधार रूप से फिर स्थायी द्रव्य की कल्पना करना भी निरर्थक है। अतएव इस वाद के अनुसार सूचम जगत में दो आराएँ फलित होती हैं जो परस्पर विलक्क भिन्न होकर भी एक दूसरे के अप्तर से खालो नहीं । प्रधान परिणाम या ब्रह्म परिणामवाद से इस वाद में फर्क यह है कि इसमें उक्त दोनों वादों की तरह किसी भी स्थायी द्रव्य का अस्तित्व नहीं माना जाता। ऐसा शंकु या कीलक स्थानीय स्थायी द्रव्य न होते हुए भी पूर्व परिणाम चण का यह स्वभाव है कि वह नष्ट होते-होते दूसरे परिणाम चण को पैदा करता ही जाएगा श्रर्थात् उत्तर परिणाम ज्ञण विनाशोन्मुख पूर्व परिणाम के श्रक्तित्वमात्र के श्राश्रय से श्राप ही श्राप निराधार उत्पन्न हो जाता है। इसी मान्यता के कारण यह प्रतीत्यसमत्यादवाद कहलाता है। वस्तृतः प्रतीत्यसमृत्याद-बाद परमारा वाद भी है श्रीर परिगामवाद भी। फिर भी तात्विक रूप में वह दोनों से भिन्न है।

## ४-विवर्तवाद-विवर्तवाद के मुख्य दो भेद-

विवर्तवाद के मुख्य दो मेद हैं—( श्र ) नित्य ब्रह्मविवर्त श्रौर ( ब ) स्विश्व विज्ञान विवर्त । दोनों विवर्तवाद के श्रमुसार स्थल विश्व यह निरा भासभात्र या करूपना मात्र है जो माया या वासनाजनित है । विवर्तवाद का श्राभिप्राय यह है कि जगत् या विश्व कोई ऐसी वस्तु नहीं हो सकती जिसमें बाह्य श्रौर श्रान्तरिक या स्यूल श्रौर सुहम तत्त्व श्रालग-श्रालग श्रौर खिरडत हों । विश्व में जो कुळ वास्तविक सत्य हो सकता है वह एक ही हो सकता है क्योंकि विश्व वस्तुतः श्रालयड श्रौर

ऋविमाज्य ही है। ऐसी दशा में जो बाह्यत्व-म्रान्तरत्व, इस्वत्व-दीर्घत्व, दूरत्व-समीपत्व श्रादि धर्म-इन्द्र मालूम होते हैं वे मात्र काल्पनिक हैं। श्रतएव इस वाद के श्रनुसार लोक सिद्ध स्थूल विश्व केवल काल्पनिक श्रीर प्रातिभासिक सत्य है। पारमार्थिक सत्य उसकी तह में निहित है जो विशुद्ध ध्यानगम्य होने के कारण श्रपने श्रमली स्वरूप में प्राकृतजनों के द्वारा श्राह्य नहीं।

न्याय वैशेषिक श्रीर पूर्व भीमांसक श्रारंभवादी हैं। प्रधान परिणामवाद सांख्य-योग श्रीर चरक का है। ब्रह्म परिणामवाद के समर्थक भर्तप्रपञ्च श्रादि प्राचीन वेदांती श्रीर श्राधुनिक बल्लभाचार्य हैं। प्रतीत्यसमुः पादवाद बौद्धों का है श्रीर विवर्तवाद के समर्थक शांकर वेदान्ती, विज्ञानवादी श्रीर शून्यवादी हैं।

ऊपर जिन वादों का वर्णन किया है उनके उपादानरूप विचारों का ऐति-हासिक क्रम संभवतः ऐसा जान पडता है-शुरू में वास्तविक कार्यकारणभाव की खोज जड़ जगत तक ही रही। वहीं तक वह परिमित रहा। क्रमश: स्थूल के उस पार चेतन तत्त्व की शोध-कल्पना होते ही दृश्य श्रीर जड जगत में प्रथम से ही सिद्ध उस कार्य कारण भाव की परिणामिनित्यतारूप से चेतन तत्त्व तक पहुँच हुई । चेतन भी जड़ की तरह अगर परिणामिनित्य हो तो फिर दोनों में अंतर ही क्या रहा ? इस प्रश्न ने फिर चेतन को कायम रखकर उसमें कृटस्थ नित्यता मानने की श्रोर तथा परिणामिनित्यता या कार्यकारणभाव को जड़ जगत तक ही परिभित रखने की श्रोर विचारकों को प्रेरित किया। चैतन में मानी जानेवाली कृटस्थ नित्यता का परीक्षण फिर शुरू हुआ। जिसमें से श्रांततोगत्वा केवल कटस्थ नित्यता ही नहीं बल्कि जड़ जगत की परिगामिनित्यता भी लप्त होकर मात्र परिग्रमन धारा ही शेष रही। इस प्रकार एक तरफ आर्यातक विश्लेषण ने मात्र परिणाम या चिणिकत्व विचार को जन्म दिया तब दूसरी स्त्रोर श्रात्यंतिक समन्वय बुद्धि ने चैतन्यमात्र पारमार्थिक वाद को जन्माया। समन्वय बुद्धि ने श्रंत में चैतन्य तक पहुँच कर सोचा कि जब सर्वव्यापक चैतन्य तत्त्व है तत्र उससे भिन्न जड तत्त्व की वास्तविकता क्यों मानी जाए ? श्रीर जब कोई जड तत्त्व श्रलग नहीं तब वह दृश्यमान परिएामन धारा भी वास्तविक क्यों ? इस विचार ने सारे भेद श्रौर जह जगत को मात्र काल्पनिक मनवाकर पारमार्थिक चैतन्यमात्रवाद की स्थापना कराई।

उक्त विचार कम के सोपान इम तरह रखे जा सकते हैं---

१---जडमात्र में परिशामिनित्यता।

२-जड़ चेतन दोनों में परिशामिनित्यता।

अल्ड में परिणामि नित्यता श्रीर चेतन में कूटस्थ नित्यता का विवेक ।
 अल्ड की सत्यता ।

(ब) केवल कूटस्थ चैतन्य की ही या चैतन्य मात्र की सत्यता श्रीर तदिका सब की काल्यनिकता या श्रसत्यता।

जैन परंपरा हुश्य विश्व के झलावा परस्पर ऋत्यंत भिन्न ऐसे जड़ श्रौर चेतन श्रमन्त सूक्ष्म तत्त्वों को मानती है। वह स्थूल जगत को सूक्ष्म जड़ तत्त्वों का ही कार्य या रूपान्तर मानतीं है। जैन परंपरा के सुक्ष्म जड़ तत्त्व परमाग्रा रूप हैं। पर वे श्वारं भवाद के परमासा की श्रपेखा श्रत्यंत सक्ष्म माने गए हैं। परमासावादी होकर भी जैन दर्शन परिणामवाद की तरह परमाग्रास्त्रों को परिणामी मानकर स्थल जगत को उन्हीं का रूपान्तर या परिशाम मानता है । वस्ततः जैन दर्शन परिशाम-बादी है। पर सांख्ययोग तथा प्राचीन वेदान्त त्र्यादि के परिणामवाद से जैन परिशामबाद का खास अन्तर है। वह अन्तर यह है कि सांख्ययोग का परिशाम-बाद चेतन तत्त्व से ग्रास्पृष्ट होने के कारण जड़ तक ही परिमित है ग्रीर भर्तप्रपृष्ट श्चादि का परिणामवाद मात्र चेतनतत्त्वस्पर्शी है। जब कि जैन परिणामवाद जड-चेतन, स्थूल-सुबम समग्र वस्तुस्पर्शी है। स्रतएव जैन परिशामवाद को सर्वव्यापक परिणामवाद समक्षना चाहिए। भर्तप्रपञ्च का परिणामवाद भी सर्वव्यापक कहा जा सकता है फिर भी उसके श्रीर जैन के परिणामवाद में श्रन्तर यह है कि भर्तप्रपञ्च का 'सर्व' चेतन ब्रह्म मात्र है, तद्भिन श्रीर कुछ नहीं जब कि जैन का सर्व अनन्त जड श्रीर चेतन तत्त्वों का है। इस तरह आरंभ श्रीर परिणाम दोनों वादों का जैन दर्शन में व्यापक रूप में पूरा स्थान तथा समन्वय है। पर उसमें प्रतीत्यसम्रत्याद तथा विवर्तवाद का कोई स्थान नहीं है। वस्तु मात्र को परिणामी नित्य श्रौर समान रूप से वास्तविक सत्य मानने के कारण जैन दर्शन प्रतीत्यसमस्पाद तथा विवर्तवाद का सर्वथा विरोध ही करता है जैसा कि न्याय-वैशोधिक सांख्य-योग आदि भी करते हैं। न्याय-वैशेषिक सांख्य-योग आदि की तरह जैन दर्शन चेतन बहुत्ववादी है सही, पर उसके चेतन तत्त्व श्रानेक दृष्टि से भिन्न स्वरूप वाले हैं। जैनदर्शन, न्याय, सांख्य श्रादि की तरह चेतन को न सर्वन्यापक द्रव्य मानता है श्रीर न विशिष्ट द्वेत श्रादि की तरह श्रारामात्र ही मानता है श्रीर न बौद्ध दर्शन की तरह ज्ञान की निर्ह्वव्यक-धारामात्र । जैनाभिमत समग्र चेतन तत्त्व मध्यम परिमाणवाले श्रीर संकोच-विस्तारशील होने के कारण इस विषय में जड़ द्रव्यों से श्रत्यन्त विलक्षण नहीं। न्याय-वैरोपिक श्रीर योग दर्शन मानते हैं कि श्रात्मत्व या चेतनत्व समान होने

पर मी जीवात्मा और परमात्मा के बीच मौिलेक मेद है अर्थात् जीवात्मा कमी परमात्मा या ईश्वर नहीं और परमात्मा सदा से ही परमात्मा या ईश्वर नहीं और परमात्मा सदा से ही परमात्मा या ईश्वर है कभी जीव—बंधनवान नहीं होता । जैन दर्शन इससे बिलकुल उल्टा मानता है जैसा कि वेदान्त आदि मानते हैं । वह कहता है कि जीवात्मा और ईश्वर का कोई सहज मेद नहीं । सब जीवात्माओं में परमात्मशक्ति एक सी है जो साधन पाकर व्यक्त हो सकती है और होतो भी है । अलबचा जैन और वेदांत का इस विषय में इतना अन्तर अवश्य है कि वेदान्त एक परमात्मवादी है जब जैनदर्शन चेतन बहस्ववादी होने के कारणा तात्विकरूप से बहुपरमात्मवादी है ।

जैन परंपरा के तस्वप्रतिपादक प्राचीन, प्राकृत, संस्कृत कोई भी प्रंथ क्यों न हों पर उन सब में निरूपण और वर्गीकरण प्रकार भिन्न-भिन्न होने पर भी प्रतिपादक हिए और प्रतिपाद्य प्रमेय, प्रमाता आदि का स्वरूप वही है जो संचेप में ऊपर स्पष्ट किया गया। 'प्रमाण मीमांसा' भी उसी जैन हिए से उन्हीं जैन मान्यताओं का हार्द अपने दंग से प्रगट करती है।

#### २---बाद्यस्वरूप

प्रस्तुत 'प्रमाया मीमांसा' के गाह्मस्वरूप का परिचय निम्नलिखित सुद्दों के वर्षान से हो सकेगा—शैली, विभाग, परिमाया श्रौर भाषा ।

प्रमाण मीमांसा स्त्रशेली का प्रत्य है। यह कसाद स्त्रां या तत्वार्थ स्त्रों की तरह न दश अध्यायों में है और न जैमिनीय स्त्रों की तरह बारह अध्यायों में है और न जैमिनीय स्त्रों की तरह बारह अध्यायों में है और न जैमिनीय स्त्रों की तरह बारह अध्यायों में विसक्त है की तरह चारपाद ही नहीं। वह अल्लापद के स्त्रों की तरह पाँच अध्यायों में विभक्त है और प्रत्येक अध्याय करवाद या अत्रपाद के अध्याय की तरह दो दो आहिकों में विभक्त है। हेमचन्द्र ने अपने जुदे-जुदे विषय के अधों में विभाग के जुदे-जुदे कम का अवलम्बन करके अपने समय तक में प्रसिद्ध संस्कृत वाङ्मय के प्रतिष्ठित समी शाखाओं के प्रन्यों के विभागकम को अपने साहित्य में अपनाया है। किसी में उन्होंने अध्याय और पाद का विभाग रखा, कहीं अध्याय मात्र का और कहीं पर्व, सर्ग काण्ड आदि का। प्रमाण मीमांसा तर्क अध्य होने के कारण उसमें उन्होंने अख्याय के प्रसिद्ध न्यायस्त्रों के अध्याय आहिक का ही विभाग रखा, जो हेमचंद्र के पूर्व अक्ष्तंक ने जैन वाङ्मय में शुरू किया था।

प्रमाण मीमांसा पूर्ण उपलब्ध नहीं। उसके मूल सूत्र भी उतने ही मिस्रते हैं कितनों की हति सम्य है। अतएव ऋगर उन्होंने सब मूल सूत्र रचे भी हों तब भी पता नहीं चल सकता है कि उनकी कुल संख्या कितनी होगी। उपलब्ध सूत्र सी ही हैं ब्रौर उतने ही सूत्रों की दृति भी है। ब्रांतिम उपलब्ध २-१-१-१५ की दृति पूरी होने के बाद एक नए सूत्र का उत्थान उन्होंने शुरू किया है ब्रौर उस अधूरे उत्थान में ही खरिडत लम्य ग्रंथ पूर्ण हो जाता है। मालूम नहीं कि इसके ब्रागे कितने सूत्रां से वह ब्राह्मिक पूरा होता ? जो कुछ हो पर उपलब्ध ग्रंथ दो अध्याय तीन ब्राह्मिक मात्र है जो स्वोपश दृति सहित ही है।

यह कहने की तो जरूरत ही नहीं कि प्रमाण मीमांसा किस भाषा में है, पर उसकी भाषा विषयक योग्यता के बारे में थोड़ा जान लेना जरूरी हैं। इसमें संदेह नहीं कि जैन वाङ्मय में संस्कृत भाषा के प्रवेश के बाद उत्तरोत्तर संस्कृत भाषा का वैशारख और प्राञ्जल लेलपाटच बढ़ता ही आ रहा था फिर भी हैमचंद्र का लेख-वैशारख, कम से कम जैन वाङ्मय में तो मूर्षन्य स्थान रखता है। वैयाकरण, आलंकारिक, किव और कोषकार रूप से हेमचंद्र का स्थान न केवल समग्र जैन परंपरा में बिल्क भारतीय विद्वत्यरंपरा में भी अक्षाधारण रहा। यही उनकी अक्षाधारणता और व्यवहारदच्चता प्रमाण-भीमांसा की भाषा व रचना में स्पष्ट होती है। भाषा उनकी वाचस्पति मिश्र की तरह नपी-तुली और शब्दा- ढम्बर शून्य सहज प्रसन्न है। वर्णन में न उतना संबेप है जिससे वक्तव्य अस्पष्ट रहे और न इतना विस्तार है जिससे ग्रंथ केवल शोभा की वस्तु बना रहे।

# ३-जैन तर्क साहित्य में प्रमाण मीमांसा का स्थान

जैन तर्क साहित्य में प्रमाण मीमांसा का स्थान क्या है, इसे समभ्रते के लिए जैन साहित्य के परिवर्तन या निकास संबंधी युगों का ऐतिहासिक अवलोकन करना जरूरी है। ऐसे युग संबंध में तीन हैं—१-आगमयुग, २-संस्कृत प्रवेश या अनेकांतस्थापन युग, ३---न्याय-प्रमाण स्थापन युग।

पहला युग भगवान महावीर या उनके पूर्ववतां भागवान पार्श्वनाथ से लेकर आगम संकलना—विक्रमीय पंचम-पष्ट शताब्दी तक का करीव हजार बारह सी वर्ष का है। दूसरा युग करीव दो शताब्दियों का है जो करीव विक्रमीय छुठी शताब्दी से शुरू होकर सातवीं शताब्दी तक में पूर्ण होता है। तोसरा युग विक्रमीय आठवीं शताब्दी से लेकर अठारहवीं शताब्दी तक करीव एक हजार वर्ष का है।

सांप्रदायिक संघर्ष और दार्शनिक तथा दूसरी विविध विद्याओं के विकास

विस्तार के प्रभाव के सबब से जैन परंपरा की साहित्य की आतर्भुख या बहिर्भुख प्रवित्ती में कितना ही युगांतर जैसा स्वरूप भेद या परिवर्तन क्यों न हुआ पर जैसा हमने पहले सूचित किया है वैसा ही अध्य से इति तक देखने पर भी हमें न जैन हिण्ट में परिवर्तन मालूम होता है श्रीर न उसके बाह्य-श्राम्यंतर तात्विक मंतव्यों में।

### १-त्रागम युग

इस युग में भाषा की दिष्ट से प्राकृत या लोक भाषाओं की ही प्रतिष्ठा रहीं जिससे संस्कृत भाषा और उसके वाङ्मय के परिशीलन की ओर आत्यंतिक उपेचा होना सहज था जैसा कि बौद परंपरा में भी था। इस युग का प्रमेय निरूपण आचारलची होने के कारण उसमें मुख्यतया स्वमत प्रदर्शन का ही भाव है। राजसभाओं और इतर वादगोष्टियों में विजय भावना से प्रेरित होकर शास्त्रार्थ करने की तथा खरडनप्रभान ग्रंथनिमीण की प्रवृत्ति का भी इस युग में अभाव सा है। इस युग का प्रधान लच्चण जड़-चेतन के भेद-प्रभेदों का विस्तृत वर्णन तथा आहिंसा, संयम, तप आदि आचारों का निरूपण करना है।

श्रागमयुग श्रीर संस्कृत युग के साहित्य का पारस्परिक श्रंतर संदोप में कहा जा सकता है कि पहिले युग का जैन साहित्य बीद साहित्य की तरह श्रपने मूल उद्देश्य के श्रनुसार लोकमोग्य ही रहा है। जब कि संस्कृत भाषा श्रीर उसमें निबद तर्क साहित्य के श्रप्ययन की व्यापक प्रवृत्ति के बाद उसका निरूपण सूक्ष्म श्रीर विशद होता गया है सही पर साथ ही साथ वह इतना जटिल भी होता गया कि श्रंत में संस्कृत कालीन साहित्य लोकभोग्यता के मूल उद्देश्य से च्युत होकर केवल विद्वद्धोग्य ही बनता गया।

## २-संस्कृत प्रवेश या अनेकान्तस्थापन युग

संभवतः वाचक उमास्वाति या तत्सदृश श्रन्य श्राचार्यों के द्वारा जैन बाङ्मय में संस्कृत भाषा का प्रवेश होते ही दूसरे युग का परिवर्तनकारी लच्चण शुरू होता है जो बौद्ध परंपरा में तो श्रनेक शताब्दी पहिले ही शुरू हो गया था। इस युग में संस्कृत भाषा के श्रम्यास की तथा उसमें ग्रंथप्रणयन की प्रतिष्ठा स्थिर होती है। इसमें राजसभा प्रवेश, परवादियों के साथ वादगोष्ठी श्रीर परमत खंडन की प्रधान हिंच से स्वमतस्थापक ग्रंथों की रचना —ये प्रधानतया नजर श्राते हैं। इस युग में सिद्धसेन जैसे एक श्राव श्रावार्य ने जैन-त्याय की व्यवस्था दशाने वाला एक श्राव ग्रंथ भले ही रचा हो पर श्रव तक इस युग में

बैन न्याय या प्रमाणशास्त्रों की न तो पूरी व्यवस्था हुई जान पड़ती है और न तिहस्यक तार्किक साहित्य का निर्माण ही देखा जाता है। इस युग के जैन तार्फिकों की प्रशृत्ति की प्रधान दिशा दार्शनिक च्रेत्रों में एक ऐसे जैन मंतव्य की स्थापना की श्रोर रही है जिसके विखरे हुए श्रीर कुछ स्पष्ट-श्रस्पष्ट बीज श्रागम में रहे श्रीर जो मंतव्य श्रागे जाकर भारतयी सभी दर्शन परंपरा में एक मात्र जैन परंपरा का ही समक्ता जाने लगा तथा जिस मंतव्य के नाम पर स्त्राज तक सारे जैन दर्शन का व्यवहार किया जाता है. वह मंतव्य है अनेकांतवाद का। दूसरे युग में सिद्धसेन हो या समतभद्र, मल्लवादी हो या जिनभद्र सभी ने दर्शनांतरों के सामने अपने जैनमत की अनेकांत होटि तार्किक शैली से तथा परमत खंडन के अभिपाय से इस तरह रखी है कि जिससे इस यग को अनेकांतस्थापन युग ही कहना समुचित होगा । हम देखते हैं कि उक्त आचार्यों के पूर्ववर्ती किसी के प्राकृत या संस्कृत ग्रंथ में न तो वैसी श्रानेकांत की तार्किक स्थापना है श्रीर न श्रनेकात मुलक सप्तभगी श्रीर नयवाद का वैसा तार्किक विश्लेषण है. जैसा इम सम्मति, द्वात्रिंशतृद्वात्रिंशिका, न्यायावतार स्वयंभुस्तोत्र, त्राप्तमोमांसा, यक्त्यनुशासन, नयचक और विशेष।वश्यक भाष्य में पाते हैं। इस यग के तर्क-दर्शननिष्णात जैन आचार्यों ने नयवाद. सप्तभंगी श्रीर अनेकांतवाद की प्रवल और स्पष्ट स्थापना की स्रोर इतना ऋधिक परुषार्थ किया कि जिसके कारण जैन श्रीर जैनेतर परंपराश्रों में जैन दर्शन श्रानेकान्तदर्शन के नाम से ही प्रतिष्ठित हुआ । बौद तथा ब्राह्मण दार्शनिक परिष्ठतों का लक्ष्य अनेकांतस्वरहन की स्त्रोर गया तथा वे किसी न किसी प्रकार से ऋपने गंधों में मात्र ऋनेकांत या समभंगी का खरडन करके ही जैन दर्शन के मंतव्यों के खरडन की इतिश्री समक्रने लगे। इस युग की अनेकांत और तन्मलक वादों की स्थापना इतनी गहरी हुई कि जिस पर उत्तरवर्ता अनेक जैनाचायों ने अनेकधा पल्लावन किया है फिर भी उसमें नई मौलिक युक्तियों का शायद ही समावेश हुन्ना है। दो सौ वर्ष के इस युग की साहित्यिक प्रवृत्ति में जैनन्याय श्रीर प्रमाणशास्त्र की पूर्व भूमिका तो तैयार हुई जान पड़ती है पर इसमें उस शास्त्र का व्यवस्थित निर्माण देखा नहीं जाता । इस युग की परमतों के सयुक्तिक खरडन श्रीर दर्शनांतरीय समर्थ विद्वानों के सामने स्वमत के प्रतिष्ठित स्थापन की भावना ने जैन परंपरा में संस्कृत भाषा के तथा संस्कृतनिषद दर्शनांतरीय प्रतिष्ठित ग्रंथों के परिशीलन की प्रवल जिज्ञासा पैदाकर दी श्रीर उसी ने समर्थ जैन श्राचार्यों का लक्ष्य श्रपने निजी न्याय तथा प्रमाणशास्त्र के निर्माण को स्त्रोर खींचा जिसकी कमी बहत ही ऋखर रही थी।

## ३-न्याय-प्रमाण स्थापन युग

उसी परिस्थिति में से श्रकतंक जैसे धरंघर व्यवस्थापक का जन्म हन्ना। सम्भवतः अकलंक ने ही पहले पहल सोचा कि जैन परंपरा के ज्ञान, होय. जाता श्रादि सभी पदार्थों का निरूपण तार्किक शैली से संस्कृत भाषा में वैसा ही शास्त्र-बद करना त्रावश्यक है जैसा ब्राह्मण और बौद परंपरा के साहित्य में बहत पहले से हो गया है और जिसका अध्ययन अनिवार्य रूप से जैन तार्किक करने लगे हैं। इस विचार से अनलक्क ने दिस्खी प्रवृत्ति शुरू की। एक तो बौद और ब्राह्मण परंपरा के महत्त्वपूर्ण प्रन्थों का सूक्ष्म परिशीलन श्रौर दसरी श्रोर समस्त जैन मंतव्यों का तार्किक विश्लेषण । केवल परमतों को निरास करने ही से अकलक का उद्देश्य सिद्ध नहीं हो सकता था। श्रतएव दर्शनांतरीय शास्त्रां के सुक्ष्म परिशीलन में से श्रीर जैनमत के तलस्पर्शा ज्ञान से उन्होंने छोटे-छोटे पर समस्त जैन तर्क प्रमाण के शास्त्र के ऋाधारस्तम्भभूत ऋनेक न्याय-प्रमाण विषयक प्रकरण रचे जो दिङ्नाग श्रीर खासकर धर्मकीर्ति जैसे बौद्ध तार्किकां के तथा उद्योतकर, कमारिल आदि जैसे ब्राह्मण तार्किकों के प्रभाव से भरे हुए होने पर भी जैन मंतव्यों की बिलकल नए सिरे श्रीर स्वतंत्र भाव से स्थापना करते हैं। श्चकलंक ने न्याय-प्रमाणशास्त्र का जैन परंपरा में जो प्राथमिक निर्माण किया. जो परिभाषाएँ, जो लुब्रुण व परिवाण किया, जो प्रमाण, प्रमेय श्रादि का वर्गी-करण किया और परार्थानमान तथा वादकथा स्त्रादि परमत-प्रसिद्ध वस्तन्त्रों के संबंध में जो जैन-प्रशाली स्थिर की. संदोप में श्रव तक में जैन परंपरा में नहीं पर श्चन्य परंपराश्चों में प्रसिद्ध ऐसे तर्कशास्त्र के श्रानेक पदार्थों को जैनहिंद से जैन परंपरा में जो सात्मीभाव किया तथा श्रागमसिद्ध श्रपने मंतव्यों को जिस तरह दार्शनिकों के सामने रखने योग्य बनाया, वह सब छोटे-छोटे ग्रंथों में विद्यमान उनके श्रसाधारण व्यक्तित्व का तथा न्याय-प्रभाग स्थापन यग का द्योतकं है ।

श्रकलङ्क के द्वारा प्रारब्ध इस युग में साज्ञात् या परंपरा से श्रकलङ्क के शिष्य-प्रशिष्यों ने ही उनके सूत्र स्थानीय प्रंथों को बड़े-बड़े टीका प्रंथों से वैसे ही श्रतंकृत किया जैसे धर्मकीर्ति के ग्रंथों का उनके शिष्यों ने।

स्रानेकांत युग की मात्र पद्यप्रधानः रचना को स्रकलक्क ने गद्य-पद्य में परि-वर्तित किया या पर उनके उत्तरवर्ती स्रनुगामियों ने उस रचना को नाना रूपों में परिवर्तित किया, जो रूप बौद्ध स्त्रौर ब्राइसण परंपरा में प्रतिष्ठित हो चुके थे। मारिक्यनंदी स्रकलक्क के ही विचार दोहन में से सुत्रों का निर्माण करते हैं।

विद्यानंद श्रकलङ्क के ही सुक्तों पर या तो भाष्य रचते हैं या पद्मवार्तिक बनाते हैं या दसरे छोटे २ अनेक प्रकरण बनाते हैं। अनन्तवीर्य, प्रभाचन्द्र श्रौर वादिराज कैसे तो श्रकलङ्क के संवित सक्तों पर इतने वहें श्रीर विशद तथा जटिल भाष्य व विवरण कर डालते हैं कि जिससे तब तक में विकसित दर्शनांतरीय विचार परंपराश्चों का एक तरह से जैन वाङमय में समावेश हो जाता है। दूसरी तरफ श्रेताम्बर परंपरा के ज्ञाचाय भी उसी अकलक स्थापित प्रणाली की ज्रोर मुकते हैं। हरिभद्र जैसे आगिमिक और तार्किक ग्रन्थकार ने तो सिद्धसेन और समंतभद्र स्रादि के मार्ग का प्रधानतया स्रनेकांतजयपताका स्रादि में स्रनुसरण किया पर धीरे र न्याय-प्रमाण विषयक स्वतंत्रग्रन्थ प्रणयन की प्रवृत्ति भी श्वेताम्बर परंपरा में शरू हुई। श्वेताम्बर त्राचार्य सिद्धसेन ने न्यायावतार रचा था। पर वह निरा प्रारम्भ मात्र था। श्रकलङ्क ने जैन न्याय की सारी व्यवस्था स्थिर कर दी। हरिभद्र ने दर्शनांतरीय सत्र वार्तात्र्यों का समुज्चय भी कर दिया। इस भिका को लेकर शांत्याचार्य जैसे श्वेताम्बार तार्किक ने तर्कवार्तिक जैसा ह्योटा किन्तु सारगर्भ ग्रन्थ रचा । इसके बाद तो श्वेताम्बर परंपरा में न्याय श्रौर प्रमाण ग्रन्थों के संग्रह का, परिशीलन का ग्रौर नए नए ग्रन्थ निर्माण का ऐसा पुर ऋाया कि मानी समाज में तब तक ऐसा कोई प्रतिष्ठित विद्वान ही न समभग्न जाने लगा जिसने संस्कृत भाषा में खास कर तर्क या प्रमाण पर मल या टीका रूप से कुछ न कुछ लिखान हो। इस भावना में से ही ऋभयदेव का वादार्णव तैयार हुआ जो संभवतः तव तक के जैन संस्कृत ग्रन्थों में सब से बड़ा है। पर जैन परंपरा पोषक गजरात गत सामाजिक-राजकीय सभी बलों का सब से ऋधिक उपयोग वादिदेव सारी ने किया । उन्होंने ऋपने ग्रंथ का स्याद्वा-दरत्नाकर यथार्थ ही नाम रखा । क्योंकि उन्होंने ऋपने समय तक में प्रसिद्ध सभी श्रेताम्बर-दिगम्बरों के तार्किक विचारों का दोइन श्रपने ग्रंथ में रख दिया जो स्यादाद ही था । साथ ही उन्होंने ऋपनी जानीत्र से ब्राह्मण ऋौर बौद्ध परंपरा की किसी भी शाला के मंतन्यों की विस्तृत चर्चा अपने ग्रंथ में न छोड़ी। चाहे विस्तार के कारण वह ग्रंथ पाठ्य रहा न हो पर तर्कशास्त्र के निर्माण में ग्रौर विस्तृत निर्माण में प्रतिष्ठा माननेवाले जैनमत की बदौलत एक रत्नाकर जैसा समग्र मंतव्यरत्नों का संग्रह बन गया जो न केवल तत्त्वज्ञान की हिन्द से ही उपयोगी है पर ऐतिहासिक हिंद से भी बड़े महत्त्व का है।

श्रागिमक साहित्य के प्राचीन श्रीर ऋति विशाल खजाने के उपरांत तत्त्वार्य से लेकर स्याद्वादरत्नाकर तक के संस्कृत व तार्किक बैन साहित्य की भी बहुत बड़ी गशि हेमचन्द्र के परिशीलन पथ में श्राई जिससे हेमचन्द्र का सर्वाङ्गीण संजीक व्यक्तित्व संतुष्ट होने के बजाय एक ऐसे नए सर्जन की क्रोर प्रवृत्त हुआ। जो तब तक के जैन वाङ्मय में श्रपूर्व स्थान रख सके।

दिङ्नाग के न्यायमुख, न्यायप्रवेश स्त्रादि से प्रेरित होकर सिद्धसेन ने जैन परंपरा में न्याय-परार्थानमान का अवतार कर ही दिया था। समंतभद्र ने अखपाद के प्रावादकों ( श्रध्याय चतुर्थ ) के मतनिरास की तरह श्राप्त की मीमांसा के बहाने सप्तभंगी की स्थापना में परप्रवादियों का निरास कर ही दिया था। तथा उन्होंने जैनेतर शासनों से जैन शासन की विशेष संयुक्तिकता का श्रवशासन भी यक्त्यनशासन में कर ही दिया था। धर्मकीर्ति के प्रमाखवार्तिक. प्रमाखविनि-प्रचय ब्राटि से बल पाकर तीक्षण इहिट श्रकलङ्क ने जैन न्याय का विशेषनिश्चय-ब्यवस्थापन तथा जैन प्रमाणों का संग्रह ऋर्थात् विभाग, लच्चण ऋादि द्वारा निरूपण अपनेक तरह से कर दिया था। अकलक्क ने सर्वज्ञत्व जीवत्व आदि की सिद्धि के द्वारा धर्मकीर्ति जैसे प्राज्ञ बौद्धों को जवाब भी दिया था। सक्ष्मप्रज्ञ विद्यानंद ने त्राप्त की, पत्र की ऋौर प्रभागों की परीचा द्वारा धर्मकीर्ति की तथा शांतरितत की विविध परीतात्रों का जैन परंपरा में सत्रपात भी कर ही दिया था। माणिक्यनंदी ने परीज्ञामुख के द्वारा न्यायविंदु के से सूत्रग्रंथ की कमी को दूर कर ही दिया था। जैसे धर्मकीर्ति के अनुगामी विनीतदेव, धर्मोत्तर, प्रशाकर, श्चर्यट श्चादि प्रखर तार्किकों ने उनके सभी मूल ग्रंथों पर छोटे वहें भाष्य या विवरण लिखकर उनके ग्रंथों को पठनीय तथा विचारणीय बनाकर बौद्ध न्याय-शास्त्र को प्रकर्प की भूमिका पर पहुँचाया था वैसे ही एक तरफ से दिगम्बर परंपरा में अकलङ्क के संज्ञित पर गहन सक्तां पर उनके अनुगामी अनंतवीर्थ. विद्यानंद, प्रभाचंद्र श्रीर वादिराज जैसे विशारद तथा प्रस्पार्थी तार्किकों ने विस्तत व गहन भाष्य-विवरण त्रादि रचकर जैन न्याय शास्त्र को त्रातिसमृद्ध बनाने का सिलसिला भी जारी कर ही दिया था ऋौर दूसरी तरफ से श्वेताम्बर परंपरा में सिद्धसेन के संस्कृत तथा प्राकृत तर्क प्रकरणों को उनके श्रुनुगामियों ने टीकाग्रंथों से भूषित करके उन्हें विशेष सुगम तथा प्रचारणीय बनाने का भी प्रयत्न इसी युग में शुरू किया था। इसी सिलसिले में से प्रभाचंद्र के द्वारा प्रमेथों के कमल पर मार्तगड का प्रखर प्रवाश तथा न्याय के कुमुदों पर चंद्र का सौम्य प्रकाश डाला ही गया था। अभयदेव के द्वारा तत्त्ववोधविधायिनी टीका या वादार्णव रचा जाकर तत्त्वसंग्रह तथा प्रमाणवार्तिकालंकार जैसे वहे ग्रंथों के श्रभाव की पूर्ति की गई थी। वादिदेव ने रत्नाकर रचकर उसमें सभी पूर्ववर्ती जैनग्रंथरत्नों का पूर्णतया संग्रह कर दिया था। यह सब हेमचंद्र के सामने था। पर उन्हें माल्यम हन्ना कि उस न्याय-प्रमाण विषयक साहित्य में कुछ भाग तो ऐसा है जो

अप्रति महत्त्व का होते हुए भी एक एक विषय की ही चर्चा करता है या बहुत ही संज्ञित है। दूसरा भाग ऐसा है कि जो है तो सर्व विषय संप्राही पर वह उत्तरोत्तर इतना ऋषिक विस्तृत तथा शब्द क्रिप्ट है कि जो सर्वसाधारण के अभ्यास का बिषय बन नहीं सकता । इस विचार से हेमचंद्र ने एक ऐसा प्रमाण विषयक ग्रंथ बनाना चाहा जो कि उनके समय तक चर्चित एक भी टार्शनिक विषय की चर्चा से खाली न रहे श्रीर फिर भी वह पाठ्यकम योग्य मध्यम कद का हो। इसी इष्टि में से प्रमारापीमांसा का जन्म हन्ना । इसमें हेमचंद्र ने पूर्ववर्ती स्नागमिक-नार्किक सभी जैन मंतव्यों को विचार व मनन से पचाकर ऋपने दंग की विशद व स्राप्नवक्क सत्रशैली तथा सर्वसंग्राहिणी विशद्तम स्वोपज्ञवृत्ति में सन्निविष्ट किया । यद्यपि पूर्ववर्ता त्रानेक जैन अंथों का सुसम्बद्ध दोहन इस मीमांसा में है जो हिन्दी टिप्पशियों में की गई तलना से स्पष्ट हो जाता है फिर भी उसी अध्रेरी तलना के आधार से यहाँ यह भी कह देना समचित है कि प्रस्तत ग्रंथ के निर्माता में हेमचंद ने प्रधानतया किन किन ग्रंथों या ग्रन्थकारों का ग्राश्रय लिया है। निर्यक्ति, विशेषावश्यक भाष्य तथा तत्त्वार्थ जैसे स्नागमिक प्रन्थ तथा सिद्ध-मेन समंतभद, श्रकलंब, माणिक्यनंदी श्रीर विद्यानंद की प्राय: समस्त कृतियाँ इसकी उपादन सामग्री बनी हैं। प्रभाचंद्र के मार्तएड का भी इसमें पूरा ऋसर है। स्त्रगर स्ननंतवीर्य सचमुच हेमचंद्र के पूर्ववर्ती या समकालीन वृद्ध रहे होंगे तो यह भी सुनिश्चित है कि इस ग्रन्थ की रचना में उनकी छोटी सी प्रमेयरत्न-माला का विशेष उपयोग हम्रा है। वादिदेवसरि की कृति का भी उपयोग इसमें मक्ट है पिर भी जैन तार्किकों में से श्रकलंक श्रीर माशिक्यनंदी का ही मार्गान-मान प्रधानतया देखा जाता है। उपयक्त जैन प्रंथों में स्नाए हए ब्राह्मण बौद्ध ग्रंथों का भी उपयोग हो जाना स्वाभाविक ही था। फिर भी प्रमाण मीमांसा के सक्ष्म अवलोकन तथा तुलनात्मक अप्रयास से यह भी पता चल जाता है कि हेमचंद्र ने बौद ब्राह्मण परंपरा के किन किन विद्वानों की कृतियों का श्राध्ययन व विश्वीलन विशेषरूप से किया था जो प्रमाण मीमांसा में उपयुक्त हुत्रा हो। दिङ्नाग, खासकर धर्मकीर्ति, धर्मोत्तर, ऋर्चट श्रीर शांतरिवत ये बौद्ध तार्किक इनके श्राध्ययन के विषय श्रवश्य रहे हैं। कणाद, भासर्वज्ञ, व्योमशिव, श्रीधर, श्रज्ञपाद, वात्स्यायन, उदद्योतकर, जयंत, वाचस्पति मिश्र, शबर, प्रभाकर, कुमारिल श्रादि जदी २ वैदिक परंपरास्त्रों के प्रसिद्ध विद्वानों की सब कृतियाँ प्रायः इनके ऋष्ययन की विषय रही। चार्वाक एकदेशीय जयराशि भट्ट का तत्त्वोपन्नव भी इनकी हुन्दि के बाहर नहीं था। यह सब होते हुए भी हेमचन्द्र की भाषा तथा निरूपण शैली पर धर्मकीर्ति, धर्मोत्तर, ऋर्चट, भासर्वज्ञ, वात्स्यायन, जयंत, वाचस्पति, कुमारिक

श्रादि का ही श्राकर्षक प्रभाव पड़ा हुआ जान पड़ता है। श्रतएव यह श्रधूरे रूप में उपलब्ध प्रमाणमीमांसा भी ऐतिहासिक रिष्ट से जैन तर्क साहित्य में तथा भारतीय दर्शन साहित्य में एक विशिष्ट स्थान रखती है।

भारतीय प्रमाणशास्त्र में 'प्रमाण मीमांसा' का स्थान-

भारतीय प्रमाणशास्त्र में प्रमाण मीमांसा का तत्त्वज्ञान की दृष्टि से क्या स्थान है इसे ठीक र समफने के लिए मुख्यतया दो प्रश्नों पर विचार करना ही होगा। जैन तार्किकों की भारतीय प्रमाणशास्त्र को क्या देन है जो प्रमाण मीमांसा में सिन्निविष्ट हुई हो त्रौर जिसको कि बिना जाने किसी तरह भारतीय प्रमाणशास्त्र का पूरा ऋष्ययन हो ही नहीं सकता। पूर्वाचारों की उस देन में हेमचन्द्र ने ऋपनी क्रोर से भी कुछ विशेष ऋष्ण किया है या नहीं श्रौर किया है तो किन मुद्दों पर ?

# (१) जैनाचार्यों की भारतीय प्रमाणशास्त्र को देन

### १--- अनेकांतवाद --

सबसे पहली और सबसे श्रेष्ट सब देनों की चात्री रूप जैनाचार्यों की मुख्य देन है स्रुनेकात तथा नयबाद का शास्त्रीय निरूपण । १

तत्व-चितन में स्रनेकांतदृष्टि का व्यापक उपयोग करके जैन तार्किकों ने स्रापने स्रागमिक प्रमेशों तथा सर्वसाधारण न्याय के प्रमेशों में से जो-जो मंतव्य तार्किक दृष्टि से स्थिर किये स्रीर प्रमाण शास्त्र में जिनका निरूपण किया उनमें से थोड़े ऐसे मंतव्यों का भी निर्देश उदाहरण के तौर पर यहाँ कर देना जरूरी है जो एक मात्र जैन तार्किकां की विशेषता दरसाने वाले हैं— प्रमाण विभाग, पत्यन्त का तत्विकत्व, इन्द्रियज्ञान का व्यापारकम, परोन्त के प्रकार, हेतु का रूप, स्रवयवां की प्रायोगिक व्यवस्था, कथा का स्वरूप, निग्रहस्थान या जयपराजय व्यवस्था, प्रमेय स्रीर प्रमाता का स्वरूप, सर्वज्ञत्वस्थान स्रादि।

#### २-- प्रमाण विभाग

जैन परंपरा का प्रमाणविषयक मुख्य विभाग<sup>8</sup> दो दृष्टियों से ख्रन्य परंपराख्रों

१ 'स्रनेकांतवाद' का इस प्रसंग में जो विस्तृत ऊद्दापोह किया गया है उसे स्रन्यत्र मुद्रित किया गया है। देखो ए० १६१-१७३। स्रतः यहाँ उसकी पुनरावृत्ति नहीं की गई—संपादक।

२---प्रमाग् मीमांसा १-१-१० तथा टिप्पग् पृ० १६ पं० २६ ।

की अपेक्षा विशेष महत्त्व रखता है। एक तो यह कि ऐसे सर्वानुभवसिद्ध वैलत्त्राय पर मुख्य विभाग श्रवलंतित है जिससे एक विभाग में श्रानेवाले प्रमाख दूसरे विभाग से असंकीर्ण रूप में श्रव्वग हो जाते हैं - जैसा कि इतर परंपराश्चों के प्रमाण विभाग में नहीं हो पाता। दसरी दृष्टि यह है कि चाहे किसी दर्शन की न्यून या ऋधिक प्रमाण संख्या क्यों न हो पर वह सब बिना खींचतान के इस विभाग में समा जाती है। कोई भी ज्ञान या तो सीधे तौर से साचात्कारात्मक, होता है या असाचात्कारात्मक, यही प्राकृत-पंडितजन साधारण श्चनभव है। इसी श्चनभव को सामने रखकर जैन चिन्तकों ने प्रमाण के प्रत्यच श्रीर परोज्ञ ऐसे दो मुख्य विभाग किये जो एक दसरे से बिलकल विलचण हैं। दसरी इसकी यह खबी है कि इसमें न तो चार्वाक की तरह परोचानुभव का श्रापलाय है, न बौद्धदर्शन संमत प्रत्यच्-श्रनुमान द्वैविध्य की तरह श्रागम श्रादि इतर प्रमाण व्यापारों का ऋपलाप है या खींचातानी से ऋनमान में समावेश करना पडता है श्रीर न त्रिविध प्रमाखवादी सांख्य तथा प्राचीन वैशेषिक. चतुर्विध प्रमाणवादी नैयायिक, पंचविध प्रमाणवादी प्रभाकर, षडविध प्रमाणवादी मीमांसक, सप्तविध या श्रप्टविध प्रभागावादी पौराणिक श्रादि की तरह श्रपनी २ श्राभिमत प्रमाणसंख्या को स्थिर बनाए रखने के लिए इतर संख्या का अपलाप या उसे तोइ-मरोड करके ऋपने में समावेश करना पड़ता है। चाहे जितने प्रमाण मान लो पर वे सीधे तौर पर या तो प्रत्यन्न होंगे या परोन्न । इसी सादी किन्त उपयोगी समक्त पर जैनों का मुख्य प्रमाण विभाग कायम हम्रा जान पड़ता है।

#### ३---प्रत्यच का तास्विकस्व

प्रत्येक चिन्तक इन्द्रियजन्य शान को प्रत्ये मानता है। जैन दृष्टि का कहना है कि दूसरे किसी भी ज्ञान से प्रत्ये का ही स्थान ऊँचा व प्राथिसक है। इन्द्रियां जो परिमित प्रदेश में श्रातिस्थूल वस्तुश्रों से श्रागे जा नहीं सकतीं, उनसे पैदा होनेवाले ज्ञान को परोच से ऊँचा स्थान देना इन्द्रियों का श्राति मूल्य श्रांकने के बरावर है। इन्द्रियों कितनी ही पद क्यांन हों, पर वे श्रान्ततः हैं तो परतन्त्र ही। श्रातएव परतन्त्रज्ञानित ज्ञान को सर्वश्रेष्ठ प्रत्येच मानने की श्रापेचा स्वतन्त्रज्ञानित ज्ञान को ही प्रत्येच मानना न्यायसंगत है। इसी विचार से जैन चिन्तकों ने उसी ज्ञान को वस्तुतः प्रत्येच माना है जो स्वतन्त्र श्रात्मा के श्राश्रित है। यह जैन विचार तत्विंतन में मौतिक है। ऐसा होते हुए भी लोकसिद प्रत्येच को सांव्यवहारिक प्रत्येच कहकर उन्होंने श्रानेकान्त हृष्टि का उपयोग कर दिया है।

### ४-इन्द्रिय ज्ञान का व्यापारकम

सर्व दर्शनों में एक या दूसरे रूप में थोड़े या बहुत परिमाण में ज्ञान व्यापार का कम देखा जाता है। इसमें ऐन्द्रियक ज्ञान के व्यापार कम का भी स्थान है। परन्तु जैन परंपरा में सन्निपातरूप प्राथमिक इन्द्रिय व्यापार से लेकर श्रन्तिम इन्द्रिय व्यापार तक का जिस विश्लेषण और जिस स्पष्टता के साथ श्रनुभव सिद्ध श्रातिविस्तृत वर्णन है वैसा दूसरे दर्शनों में नहीं देखा जाता। यह जैन वर्णन है तो श्रति पुराना और विज्ञान युग के पहिले का, फिर भी श्राधुनिक मानस शास्त्र तथा इन्दिय-व्यापारशास्त्र के वैज्ञानिक श्रम्थासियों के वास्ते यह बहुत महत्त्व का है।

#### ५-परोत्त के प्रकार

केवल स्मृति, प्रत्यभिज्ञान श्रीर श्रागम के ही प्रामाण्य-श्रप्रामाण्य मानने में मतभेदों का जंगल न था; बल्क श्रनुमान तक के प्रामाण्य-श्रप्रामाण्य में विप्रतिपत्ति रही। गैन तार्किकों ने देखा कि प्रत्येक पद्मकार श्रपने पद्म को श्रात्यन्तिक खींचने में दूसरे पद्मकार का सत्य देख नहीं पाता। इस विचार में से उन्होंने उन सब प्रकार के ज्ञानों को प्रमाण कोटि में दाखिल किया जिनके बल पर वास्तविक व्यवहार चलता है श्रीर जिनमें से किसी एक का श्रपत्नाप करने पर तुल्य युक्ति से दूसरे का श्रपलाप करना श्रनिवार्य हो जाता है। ऐसे सभी प्रमाण प्रकारों को उन्होंने परोच्च में डालकर श्रपनी समन्वय दृष्टि का परिचय कराया?

## ६-हेतु का रूप

हेतु के स्वरूप के विषय में मतभेदों के श्रनेक श्रखाहे कायम हो गए थे। इस युग में जैन तार्किकों ने यह सोचा कि क्या हेतु का एक ही रूप ऐसा मिल सकता है या नहीं जिस पर सब मतभेदों का समन्वय भी हो सके श्रीर जो वास्तविक भी हो। इस चिन्तन में से उन्होंने हेतु का एक मात्र श्रन्ययानुपपित रूप निश्चित किया जो उसका निशंप लच्चण भी हो सके श्रीर सब मतों के समन्वय के साथ जो सर्वमान्य भी हो। जहाँ तक देखा गया है हेतु के ऐसे एक मात्र तात्विक रूप के निश्चित करने का तथा उसके द्वारा तीन, चार, पाँच श्रीर छुः, पूर्व प्रसिद्ध हेतु रूपों के यथासंभव स्वीकार का श्रेय जैन तार्किकों को ही है।

#### १ प्रमाण मीमांसा १-२-२

### ७ - अवयवों की प्रायोगिक व्यवस्था --

परार्थानुमान के स्रवयवों को संख्या के विषय में भी प्रतिद्वन्द्वीभाव प्रमाण् होत्र में कायम हो गया था। जैन तार्किकों ने उस विषय के पद्धभेद की यथार्थता-स्रवयार्थता का निर्णय श्रोता की योग्यता के स्राधार पर ही किया, जो वस्तुतः सबी कसीटी हो सकती है। इस कसीटी में से उन्हें स्रवयव प्रयोगकी व्यवस्था ठीक २ त्रुक्त स्राई जो वस्तुतः स्रनेकान्त दृष्टिमूलक होकर सर्व संप्राहिणी है स्रीर वैती स्वष्ट स्रन्य परम्पराम्रों में शायद ही देखी जाती है।

#### ८--कथा का स्वरूप

श्राध्यात्मिकता मिश्रित तत्त्वचितन में भी साम्प्रदायिक बुद्धि दाखिल होते ही उसमें से श्राध्यात्मिकता के साथ श्रसंगत ऐसी चर्चाएँ जोरों से चलने लगीं, जिनके फलस्वरूप जल्प श्रौर वितंडा कथा का चलाना भी प्रतिष्ठित समभा जाने लगा जो छुल, जाति श्रादि के श्रसत्य दाव पैचों पर निर्मर था। जैन तार्किक साम्प्रदायिकता से मुक्त तो न थे, फिर भी उनकी परंपरागत श्रिहंसा व वीतरागत्व की प्रकृति ने उन्हें वह श्रसंगति सुभाई जिससे प्रेरित होकर उन्होंने श्रपने तर्कशास्त्र में कथा का एक वादात्मक रूप ही स्थिर किया; जिसमें छुल श्रादि किसो भी चालवाजी का प्रयोग वर्ज्य है श्रीर जो एक मात्र तत्त्व जिहासा की दृष्टि से चलाई जाती है। श्रिहंसा की श्रात्यन्तिक समर्थक जैन परंपरा की तरह बीद परंपरा भी रही, फिर भी छुल श्रादि के प्रयोगों में हिंसा देखकर निद्य ठहराने का तथा एक मात्र वाद कथा को ही प्रतिष्ठित बनाने का मार्ग जैन तार्किकों ने प्रशस्त किया, जिसकी श्रोर तत्त्व-चिन्तकों का लक्ष्य जाना जकरी है।

#### ६-- निमहस्थान या जयपराजय व्यवस्था

वैदिक श्रीर बोद्ध परंपरा के संघर्ष ने निप्रह स्थान के स्वरूप के विषय में विकासस्वक बड़ी ही भारी प्रगति सिद्ध की.थी। फिर भी उस चेत्र में जैन तार्किकों ने प्रवेश करते ही एक ऐसी नई बात सुभाई जो न्यायविकास के समग्र इतिहास में बड़े मार्के की श्रीर श्रव तक सबसे श्रान्तिम है। वह बात है जय-पराजय व्यवस्था का नथा निर्माण करने की। वह नया निर्माण सस्य श्रीर श्रिहिंसा दोनों तन्त्रों पर प्रतिष्ठित हुश्चा जो पहले की जय-पराजय व्यवस्था में न थे।

## १०-प्रमेय और प्रमाता का स्वरूप

प्रमेय जड़ हो या चेतन, पर सत्र का स्वरूप जैन तार्किकों ने अनेकान्त हिष्ट

का उपयोग करके ही स्थापित किया और सर्वव्यापक रूप से कह दिया कि वस्तु मात्र परिणामी नित्य है। नित्यता के ऐकान्तिक आग्रह की धुन में अनुभव सिद्ध अनित्यता का इनकार करने की अशक्यता देखकर कुळ तत्व-चितक गुण. धर्म आदि में अनित्यता घटाकर उसका जो मेल नित्य द्रव्य के साथ गींचातानी से बिठा रहे थे और कुळ तत्व-चितक अनित्यता के ऐकान्तिक आग्रह की धुन में अनुभव सिद्ध नित्यता को भी जो करूगना मात्र बतला रहे थे उन दोनों में जैन तार्किकों ने स्पष्टतया अनुभव की आंशिक असंगति देखी और पूरे विश्वास के साथ बलपूर्वक प्रतिपादन कर दिया कि जब अनुभव न केवल नित्यता का है और न केवल अनित्यता का, तब किसी एक अंश को मानकर दूसरे अंश का बलात् मेल बैठाने की अपेबा दोनों अंशों को तुल्य सत्यरूप में स्वीकार करना ही न्यायसंगत है। इस प्रतिपादन में दिखाई देनेवाले विरोध का परिदार उन्होंने द्रव्य और पर्याय या सामान्य और विशेष ग्राहिणी दो दृष्टियों के स्पष्ट पृथक्करण से कर दिया। द्रव्य पर्याय की व्यापक दृष्टि का यह विकास जैन परम्परा की ही देन है।

जीवात्मा, परमात्मा स्थीर ईश्वर के संबन्ध में सदग्ण-विकास या श्राचरण-साफल्य की दृष्टि से असंगत ऐसी अनेक कल्यनाएँ तत्त्व-चिंतन के प्रदेश में प्रच-लित थीं । एक मात्र परमात्मा ही है या उससे भिन्न ख्रानेक जीवात्मा चेतन भी हैं. पर तत्त्वतः वे सभी कटस्थ निर्विकार श्रीर निर्तिप ही हैं। जो कछ दोप या बंधन है वह या तो निरा भ्रांति मात्र है या जड प्रकृति गत है। इस मतलब का तत्त्व-चिंतन एक श्रोर था दूसरी श्रोर ऐसा भी चिंतन था जो कहता कि चैतन्य तो है, उसमें दोष, वासना ब्रादि का लगाव तथा उससे ब्रालग होने की योग्यता भी है पर उस चैतन्य की प्रवाहबद्ध धारा में कोई स्थिर तत्त्व नहीं है। इन दोनी प्रकार के तत्वचितनों में सदग्रा-विकास श्रीर सदाचार साफल्य की संगति सरलता से नहीं बैठ पाती । वैयक्तिक या सामृहिक जीवन में सद्गुण विकास श्रीर सदाचार के निर्माण के सिवाय ह्यौर किसी प्रकार से सामंजस्य जम नहीं सकता । यह मोचकर जैन चितकों ने श्रात्मा का स्वरूप ऐसा माना जिसमें एक ही परमात्म-शक्ति भी रहे श्रीर जिसमें दोष, वासना श्रादि के निवारण द्वारा जीवन-श्राद्धि की वास्तविक जवाबदेही भी रहे । श्रातम-विषयक जैन-चिंतन में वास्तविक परमात्म शक्ति या ईश्वर-भाव का तल्य रूप से स्थान है, अनुभवसिद्ध आगन्तुक दोषी के निवारणार्थ तथा सहज बुद्धि के आविर्भावार्थ प्रयत्न का पूरा अवकाश है। इसी व्यवहार-सिद्ध बुद्धि में से जीवभेदवाद तथा देहप्रमाणवाद स्थापित हए जो समितित रूप से एकप्रान्न जैन परंपरा में ही हैं ।

## ११-सर्वज्ञत्व समर्थन

प्रमाण शास्त्र में जैन सर्वज्ञवाद दो दृष्टियों से ख्रपना खास स्थान रखता है। एक तो यह कि वह जीव-सर्वज्ञवाद है जिसमें हर कोई अधिकारी की सर्वज्ञव्य पाने की शक्ति मानी गई है और दूसरी दृष्टि यह है कि जैनपच्च निरपवाद रूप से सर्वज्ञवादी हो रहा है जैसा कि न बौद परंपरा में हुन्ना है और न वैदिक परंपरा में। इस कारण से काल्पनिक, श्रकाल्पनिक, मिश्रित यावत् सर्वज्ञल्यसमर्थक सुक्तियों का संग्रह अकेले जैन प्रमाणशास्त्र में ही मिल जाता है। जो सर्वज्ञल्व के सैवन्य में हुए भूतकालीन बौदिक व्यायाम के ऐतिहासिक अभ्यासियों के तथा संग्रदायिक भावनावालों के काम की चीज है।

## २. भारतीय प्रमाण शास्त्र में हेमचन्द्र का ऋर्पण

परंपराप्राप्त उपर्युक्त तथा दूसरे श्रमेक छोटे-बड़े तत्वज्ञान के मुद्दों पर हैमचन्द्र ने ऐसा कोई विशिष्ट चिंतन किया है या नहीं श्रीर किया है तो किस र सुद्दें पर किस प्रकार है जो जैन तर्कशास्त्र के ख्रलावा भारतीय प्रमाणशास्त्र मात्र को उनकी देन कही जा सके। इसका जवाब हम 'प्रमाणमीमांसा' के हिंदी टिप्पणों में उस र स्थान पर ऐतिहासिक तथा तुलनात्मक दृष्टि द्वारा विस्तार से दे चुके हैं। जिसे तुहराने की कोई जरूरत नहीं। विशेष जिज्ञासु उस उस मुद्दें के टिप्पणों को देख लें।

# ज्ञानबिन्दुपरिचय

#### ग्रन्थकार

प्रस्तुत श्रंथ 'झानिबेन्दु' के प्रणेता वे ही वाचकपुङ्कव श्रीमद् यशोविजयजी हैं जिनकी एक कृति 'जैनतर्कभाषा' इतःपूर्व इसी 'सिंघी जैन श्रंथमाला' में, श्रष्टम मिण के रूप में प्रकाशित हो चुकी है। उस जैनतर्कभाषा के प्रारम्भ में उपाध्यायजी का सप्रमाण पित्चय दिया गया है। यों तो उनके जीवन के संबन्ध में, खास कर उनकी नाना प्रकार की कृतियों के संबन्ध में, बहुत कुछ विचार करने तथा लिखने का श्रवकाश है, फिर भी इस जगह सिर्फ उतने ही से सन्तोप मान लिया जाता है, जितना कि तर्कभाषा के प्रारम्भ में कहा गया है।

यद्यपि ग्रंथकार के बारे में हमें श्रमी इस जगह श्रिष्क कुछ नहीं कहना है, तथापि प्रस्तुत ज्ञानिबन्दु नामक उनकी कृति का सिवशेप परिचय कराना श्रावश्यक है श्रीर इप्ट भी। इसके द्वारा ग्रंथकार के सर्वोगीण पारिडत्य तथा ग्रंथनिर्माण-कौशल का भी थोड़ा बहुत परिचय पाठकों को श्रवश्य ही हो जाएगा।

#### मन्थ का बाह्य स्वरूप

ग्रंथ के बाह्य स्वरूप का विचार करते समय मुख्यतया तीन बातों पर कुछ, विचार करना श्रवसरप्राप्त है। १ नाम, २ विषय श्रोर ३ रचनारौली।

#### १. नाम

अंथकार ने स्वयं ही अंथ का 'झानियन्दु' नाम, अंथ रचने की प्रतिज्ञा करते समय प्रारम्भ में तथा उसकी समाप्ति करते समय श्रन्त में उल्लिखित किया है। इस सामासिक नाम में 'ज्ञान' और 'विंदु' ये दो पद हैं। ज्ञान पद का सामान्य ऋर्य प्रसिद्ध ही है और विंदु का ऋर्य है बूँद। जो अंथ ज्ञान का विंदु मात्र है अर्थात् जिसमें ज्ञान की चर्चा कूँद जितनी ऋति ऋल्य है वह ज्ञानिवंदु—

१. देखो, जैनतर्कभाषा गत 'परिचय' पृ० १-४।

२. 'ज्ञानविन्दुः श्रुताम्भोषेः सम्यगुद्घियते मया'-पृ० १।

३. 'स्वादादस्य ज्ञानबिन्दोः'-पृ० ४६ ।

ऐसा अर्थ ज्ञानबिंद शब्द का विवित्तत है। जब ग्रंथकार अपने इस गंभीर, सूक्ष्म श्रीर परिपूर्ण चर्चावाले ग्रंथ को भी बिंदु कहकर छोटा सूचित करते हैं, तब यह प्रश्न सहज ही में होता है कि क्या ग्रंथकार, पूर्वाचार्यों की तथा अन्य विद्वानों की ज्ञानविषयक श्रति विस्तृत चर्चा की श्रपेचा, श्रपनी प्रस्तृत चर्चा को छोटी कहकर वस्तिस्थिति प्रकट करते हैं या श्रात्मलाघव प्रकट करते हैं: श्रथवा अपनी इसी विषय की किसी अन्य बड़ी अति का भी सचन करते हैं ? इस त्रि-ग्रंशी प्रश्न का जबाब भी सभी ऋशों में हाँ रूप ही है। उन्होंने जब यह कहा कि मैं अतसमद्र भे 'ज्ञानबिंद' का सम्यग उद्धार करता हैं, तब उन्होंने अपने श्रीमुख से यह तो कह ही दिया कि मेरा यह ग्रंथ चाहे जैसा क्यों न हो फिर भी वह अतसमुद्र का तो एक बिंदुमात्र है। निःसन्देह यहाँ अत शब्द से ग्रंथकार का अप्रिमाय पूर्वाचार्यों को कृतियों से हैं। यह भी स्पष्ट है कि ग्रन्थकार ने अपने ग्रंथ में, पूर्वश्रत में साम्रात नहीं चर्ची गई ऐसी कितनी ही बातें निहित क्यों न की हों, फिर भी वे अपने आपको पूर्वाचार्यों के समज्ज लघु ही सूचित करते हैं। इस तरह प्रस्तुत ग्रंथ प्राचीन अतसमद का एक अंश मात्र होने से उसकी अपेदा तो त्राति त्रालप है ही, पर साथ ही ज्ञानबिंद नाम रखने में ग्रंथकार का त्रारे भी एक ऋभिप्राय है। वह ऋभिप्राय यह है कि वे इस ग्रंथ की रचना के पहले एक ज्ञान-विपयक ऋत्यन्त विस्तृत चर्चा करनेवाला बहुत बड़ा ग्रन्थ बना चके थे जिसका यह ज्ञानबिंद एक ग्रंश है। यदापि वह बडा ग्रंथ, ग्राज हमें उपलब्ध नहीं है, तथापि ग्रन्थकार ने खद ही प्रस्तुत ग्रन्थ में उसका उल्लेख किया है: श्रीर यह उल्लेख भी मामली नाम से नहीं किन्त, 'ज्ञानार्णव' शैसे विशिष्ट नाम से । उन्होंने अमक चर्चा करते समय, विशेष विस्तार के साथ जानने के लिए स्वरचित 'जानार्णंब' ग्रन्थ की स्थोर संकेत किया है। 'ज्ञानविंद' में की गई कोई भी चर्चा स्वयं ही विशिष्ट श्रीर पूर्ण है। फिर भी उसमें श्रिधिक गहराई चाहनेवालों के वास्ते जब उपाध्यायजी 'ज्ञानार्णव' जैसी अपनी बडी कृति का सूचन करते हैं. तब इसमें कोई सन्देह ही नहीं है कि वे ऋपनी प्रस्तुत कृति को ऋपनी दूसरी उसी विषय की बहुत बड़ी कति से भी छोटी सचित करते हैं।

#### १ देखो पृ० ३७५ टि॰ २।

२ 'श्रिधिकं मत्कृतज्ञानार्शवात् श्रवसेयम्'-पृ० १६। तथा ग्रंथकार ने शास्त्रवातांसमुद्ययं की टीका स्याद्वादकल्यस्ताता में भी स्वकृत ज्ञानार्शव का उल्लेख किया है—'तत्त्वमत्रत्यं मत्कृतज्ञानार्शवादवसेयम्'—पृ० २०। दिगम्बराचार्य श्रुभचन्द्र का भी एक ज्ञानार्शव नामक ग्रंथ मिसता है।

सभी देशों के विद्वानों की यह परिपाटी रही है ख्रीर आज भी है कि वे किसी विषय पर जब बहत बड़ा ग्रंथ लिखें तब उसी विषय पर अधिकारी विशेष की दृष्टि से मध्यम परिमाण का या लघु परिमाण का श्रथवा दोनों परिमाण का ब्रंथ भी रचें। इस भारतवर्ष के साहित्यिक इतिहास को देखें तो प्रस्येक विषय के साहित्य में उस परिपाटी के नमने देखेंगे। उपाध्यायजी ने खद भी अनेक विषयों पर लिखते समय उस परिपाटी का ऋनसरण किया है। उन्होंने नय. सप्तभंगी श्चादि श्चनेक विषयों पर छोटे-छोटे प्रकरण भी लिखे हैं. श्रौर उन्हीं विषयों पर बहे-बहे ग्रंथ भी लिखे हैं। उदाहरणार्थ 'नयप्रदीप', 'नयरहस्य' श्रादि जब छोटे छोटे प्रकरण हैं, तब 'अनेकान्तव्यवस्था', 'नयामृततरंगिणी' श्रादि बडे या त्राकर ग्रंथ भी हैं। जान पडता है ज्ञान विषय पर तिखते समय भी उन्होंने पहले 'जानार्शव' नाम का आकर ग्रंथ लिखा और पीछे ज्ञानबिंद नाम का एक छोटा पर प्रवेशक ग्रंथ रचा । 'ज्ञानार्णव' उपलब्ध न होने से उसमें क्या-क्या. कितनी-कितनी श्रीर किस किस प्रकार की चर्चाएँ की गई होंगी. यह कहना संभव नहीं. फिर भी उपाध्यायजी के व्यक्तित्वसूचक साहित्यराशि को देखने से इतना तो निःसन्देह कहा जा सकता है कि उन्होंने उस म्प्रर्णवग्रंथ में ज्ञान संबन्धी यच यावच कह डाला होगा।

त्रार्य लोगों की परंपरा में, जीवन को संस्कृत बनानेवाले जो संस्कार माने गए हैं उनमें एक नामकरण संस्कार भी है। यदापि यह संस्कार सामान्य रूप से मानवव्यक्तिस्पर्शी ही है, तथापि उस संस्कार की महत्ता श्रौर श्रम्वर्थता का विचार श्रार्थ परंपरा में बहुत व्यापक रहा है, जिसके फलस्वरूप श्रार्थगण नाम-करण करते समय बहुत कछ सोच विचार करते श्राए हैं। इसकी व्याप्ति यहाँ तक बढ़ी. कि फिर तो किसी भी चीज का जब नाम रखना होता है तो. उस पर खास विचार कर लिया जाता है। प्रत्थों के नामकरण तो रचयिता विद्वानों के द्वारा ही होते हैं. श्रतएव वे श्रन्वर्थता के साथ-साथ श्रपने नामकरण में नवीनता श्रीर पूर्व परंपरा का भी यथासंभव सुयोग साधते हैं। 'ज्ञानविन्दु' नाम श्रन्वर्थ तो है ही, पर उसमें नवीनता तथा पूर्व परंपरा का मेल भी है। पूर्व परंपरा इसमें अनेकमुखी व्यक्त हुई है। बौद्ध, ब्राह्मण और जैन परंपरा के अनेक विषयों के ऐसे प्राचीन प्रन्थ आज भी ज्ञात है, जिनके अन्त में 'बिन्द्र' शब्द आता है। धर्मकीर्ति के 'हेतुबिन्द्' श्रीर 'न्यायबिन्दु' जैसे प्रन्थ न केवल उपाध्यायजी ने नाम मात्र से सुने ही ये बल्कि उनका उन प्रन्यों का परिशीलन भी रहा। वाचरपति मिश्र के 'तत्त्वविनद्' श्रीर मधुसूदन सरस्वती के 'सिद्धान्तविनदु' त्र्यादि ग्रन्थ स्विश्रत हैं, जिनमें से 'मिद्धान्तिबन्दु' का तो उपयोग प्रस्तुत 'शन-

विन्दु' में उपाध्यायजी ने किया' भी है। श्राचार्य हरिभद्र के विन्दु श्रन्तवाले 'यागिबन्दु' और 'धर्मिबन्दु' प्रसिद्ध हैं। इन विन्दु श्रन्तवाले नामों की सुंदर और सार्थक पूर्व परंपरा को उपाध्यायजी ने प्रस्तुत ग्रंथ में व्यक्त करके 'शानार्णव' और 'शानिबन्दु' की नवीन जोड़ी के द्वारा नवीनता भी श्रार्पित की है।

### २. विपय

प्रत्यकार ने प्रतिपाद्य रूप से जिस विषय को पसन्द किया है वह तो प्रन्थ के नाम से ही प्रसिद्ध है। यो तो ज्ञान की महिमा मानववंश मात्र में प्रसिद्ध है, फिर भी श्चार्य जाति का वह एक मात्र जीवन-साध्य रहा है। जैन परंपरा में ज्ञान की श्चाराधना श्चीर पूजा की विविध प्रयाखियाँ इतनी प्रचलित हैं कि कुछ भी नहीं जाननेवाला जैन भी इतना तो प्रायः जानता है कि ज्ञान पाँच प्रकार का होता है। कई ऐतिहासिक प्रमाणों से ऐसा मानना पड़ता है कि ज्ञान के पाँच प्रकार, जो जैन परंपरा में प्रसिद्ध हैं, वे भगवान महावीर के पहले से प्रचलित होने चाहिए पूर्वश्रुत जो भगवान महावीर के पहले का माना जाता है श्रीर जो बहुत पहले से नष्ट हुआ समभा जाता है, उसमें एक 'झानप्रवाद' नाम का पूर्व था जिसमें श्वेताम्बर-दिगम्बर दोनों परंपरा के श्रनुसार पंचविध ज्ञान का वर्णन था।

उपलब्ध श्रुत में प्राचीन समक्ते जानेवाले कुछ त्रंगों में भी उनकी स्पष्ट चर्चा है। 'उत्तराध्ययन' र जैसे प्राचीन मृल सूत्र में भी उनका वर्णन है। 'नान्द्रसूत्र' में तो केवल पाँच ज्ञानों का ही वर्णन है। 'त्रावर्यकिन्युंक्त' जैसे प्राचीन व्याख्या ग्रन्थ में पाँच ज्ञानों को ही मंगल मानकर श्रुरू में उनका वर्णन किया है। <sup>3</sup> कम विषयक साहित्य के प्राचीन से प्राचीन समक्ते जानेवाले ग्रन्थों में भी पञ्चविष्य ज्ञान के श्रीधार पर ही कर्म-प्रकृतियों का विभाजन र है, जो लुस हुए 'कमप्रवाद' पूर्व की त्रविष्ट परंपरा मात्र है। इस पञ्चविष्य ज्ञान का सारा स्वरूप दिगम्बर स्वेताम्बर जैसे दोनों ही प्राचीन संघों में एक सा रहा है। यह सब हतना सूचित करने के लिए प्यांस है कि पञ्चविष्य ज्ञान विभाग और उसका स्रमुक वर्णन तो बहुत ही प्राचीन होना चाहिए।

प्राचीन जैन साहित्य की जो कार्मग्रन्थिक परंपरा है तदनुसार मिति, श्रुत,

१ 'म्रत एव स्वयमुक्तं तपस्विना सिद्धान्तत्रिन्दौ'—पृ० २४।

२ ऋध्ययन २८, गा० ४५ ।

३ ऋावश्यकनियुक्ति, गा० १ से ऋागे।

४ पंचसंग्रह, पू० १०८. गा० ३। प्रथम कर्मग्रन्थ, गाॄ० ४। गोम्मटसार जीवकांड, गा० २६६।

अविध, मनःपर्याथ और केवल ये पाँच नाम अनिविभाग सूचक फिलत होते हैं। जन कि आगिमिक परम्परा के अनुसार मित्री के स्थान में "अमिनिवोध नाम है। बाकी के श्रन्य चारों नाम कार्ममन्थिक परम्परा के समान ही हैं। इस तरह जैन परम्परागत पञ्चविध ज्ञानदर्शक नामों में कार्ममन्थिक और आगिमिक परम्परा के अनुसार प्रथम ज्ञान के बोधक 'मिति' और 'आमिनिवोध' ये दो नाम समानार्थक या पर्याय रूप से फिलत होते हैं। बाकी के चार ज्ञान के दर्शक श्रुत, श्रविध आदि चार नाम उक्त दोनों परम्पराश्रां के अनुसार एक-एक ही हैं। उनके दूसरे कोई पर्याय असली नहीं हैं।

स्मरण रखने की बात यह है कि जैन परम्परा के सम्पूर्ण साहित्य ने, लौकिक श्रीर लोकोत्तर सब प्रकार के ज्ञानों का समावेश उक्त पश्चविध विभाग में से किसी न किसी विभाग में, किसी न किसी नाम से किया है। समावेश का यह प्रयत्न जैन परम्परा के सारे इतिहास में एक सा है। जब-जब जैनाचारों को अपने श्राप किसी नए ज्ञान के बारे में, या किसी नए ज्ञान के नाम के बारे में प्रश्न पैदा हुन्ना, अथवा दर्शनास्तरवादियों ने उनके सामने वैसा कोई प्रश्न उपिथत किया, तब तब उन्होंने उस ज्ञान का या ज्ञान के विशेष नाम का समावेश उक्त पञ्चविध विभाग में से, यथासंभव किसी एक या दूसरे विभाग में, कर दिया है। अब हमें श्रागे यह देखना है कि उक्त पञ्चविध ज्ञान विभाग की प्राचीन जैन भूमिका के आधार पर, क्रमशः किस-किस तरह विचारों का विकास हुन्ना।

जान पड़ता है, जैन परम्परा में ज्ञान संबन्धी विचारों का विकास दो मार्गों से हुआ है। एक मार्ग तो है स्वदर्शनाम्यास का श्रीर दूसरा है दर्शनान्तराम्यास का। दोनों मार्ग बहुधा परस्पर संबद्ध देखे जाते हैं। फिर भी उनका पारस्परिक मेद स्पष्ट है, जिसके मुख्य लच्च्या ये हैं—स्वदर्शनाम्यासजनित विकास में दर्शनान्तरीय परिभाषाओं को श्रपनाने का प्रयत्न नहीं है। न परमतखरडन का प्रयत्न है श्रीर न जल्प एवं वितयड़ा कथा का कभी अवलम्बन ही है। उसमें अगर कथा है तो वह एकमात्र तत्त्वसुत्सु कथा अर्थात् वाद ही है। जब कि दर्शनान्तराम्यास के द्वारा हुए ज्ञान विकास में दर्शनान्तरीय परिभाषाओं को आत्मसात् करने का प्रयत्न अवश्य है। उसमें परमत खरडन के साथ-साथ कभी-कभी जल्पकथा का भी अवलम्बन अवश्य देखा जाता है। इन लक्स्यों को ध्यान में रखकर, ज्ञानसंबन्धी जैन विचार-विकास का जब हम अध्ययन करते हैं,

१ नन्दी सूत्र, सू० १। श्वाबश्यक नियुंकि, गा० १। षट्लंडागम, पु० १. पु० ३५३।

तब उसकी श्रमेक ऐतिहासिक भूमिकाएँ हमें जैन साहित्य में देखने को मिखती हैं।
 ज्ञानविकास की किस भूमिका का श्राश्रय लेकर प्रस्तुत ज्ञानिवन्दु ग्रन्थ को उपाध्यायजी ने रचा है इसे ठीक-ठीक समभ्रते के लिए हम यहाँ ज्ञानिवकास की कुछ भूमिकाश्रों का संत्रेप में चित्रण करते हैं। ऐसी ज्ञातव्य भूमिकाएँ नीचे लिखे श्रनुसार सात कही जा सकती हैं—(१) कमशास्त्रीय तथा श्रागमिक, (२) निर्शु किंगत, (३) श्रनुयोगगत, (४) तत्त्वार्थगत, (५) सिद्धसेनीय, (६) जिनभद्रीय श्रीर (७) श्रकलंकीय।

- (१) कर्मशास्त्रीय तथा त्रागमिक भूमिका वह है जिसमें पञ्चविध ज्ञान के मित या त्रामिनिबोध त्रादि पाँच नाम मिलते हैं त्रौर इन्हीं पाँच नामों के त्रास-पास स्वदर्शनाभ्यासजनित थोड़ा बहुत गहरा तथा विस्तृत भेद-प्रभेदों का विचार भी पाया जाता है।
- (२) दूसरी भूमिका वह है जो प्राचीन नियुक्ति भाग में, करीब विक्रम की दूसरी शताब्दी तक में, सिद्ध हुई जान पड़ती है। इसमें दर्शनान्तर के अध्यास का थोड़ा सा असर अवश्य जान पड़ता है। क्योंकि प्राचीन नियुक्ति में मितिज्ञान के वास्ते मिति और अभिनिन्नोध शब्द के उपरान्त संज्ञा, प्रज्ञा, स्मृति आदि अनेक पर्याय शब्दों की जो बृद्धि देखी जाती है और पञ्चविध ज्ञान का जो प्रत्यच्च तथा परोच्च रूप से विभाग देखा जाता है वह दर्शनान्तरीय अध्यास का ही स्चक है।
- १ निर्युवितसाहित्य को देखने से पता चलता है कि जितना भी निर्युक्ति के नाम से साहित्य उवलब्ध होता है वह सब न तो एक ही आप्रचार्य की कृति है और न वह एक ही शताब्दी में बना है। फिर भी प्रस्तुत ज्ञान की चर्चा करनेवाला आवश्यक निर्युक्ति का भाग प्रथम भद्रवाहु कृत मानने में कोई आपित नहीं है। अतिएव उसको यहाँ विकम की दूसरी शताब्दी तक में सिद्ध हुआ। कहा गया है। २ आवश्यकिनर्युक्ति, गा० १२।
- रे वृहत्कल्पभाष्यान्तर्गत भद्रबाहुकृत निर्यु क्तिन्या २, २४, २५ । यद्यपि टीकाकार ने इन गाथाश्रों को, भद्रबाहुबृत निर्यु क्तिगत होने की सूचना नहीं दी है, फिर भी पूर्वापर के संदर्भ को देखने से, इन गाथाश्रों को निर्यु क्तिगत मानने में कोई स्त्रापित नहीं है । टीकाकार ने निर्यु क्ति श्रीर भाष्य का विवेक सर्वत्र नहीं दिखाया है, यह बात तो बृहत्कल्प के किसी पाठक को तुरन्त ही ध्यान में श्रा सकती -है । श्रीर खास बात यह है कि न्यायावतार टीका की टिप्पणी के रचयिता देवमद्र, २५ वीं गाथा कि जिसमें सफ्टतः प्रत्यच्च श्रीर परोच्च का लव्य किया गया है, उसको भगवान् भद्रबाह की होने का सफ्टतया सचन करते हैं न्यायावतार, प्र० १५ ।

- (३) तीसरी भूभिका वह है जो 'श्वनुयोगद्वार' नामक सूत्र में पाई जाती है, जो कि प्रायः विकंमीय दूसरी शतान्दी की कृति है। इसमें श्रवपादीय 'न्याय-सूत्र' के चार प्रमाणों का तथा उसी के श्रनुमान प्रमाण संवन्धी भेद-प्रभेदों का संग्रह है, जो दर्शनान्तरीय श्रम्यास का श्रमन्दिग्ध परिणाम है। इस सूत्र में बैन पञ्चविध शानविमाग को सामने रखते हुए भी उसके कर्ता श्रायरीदित सूरि ने शायद, न्याय दर्शन में प्रसिद्ध प्रमाण विभाग को तथा उसकी परिभाषाश्चों को जैन विचार चेत्र में लाने का सर्व प्रथम प्रयत्न किया है।
- ( ४ ) चौथी भूमिका वह है जो वाचक उमास्वाति के 'तस्वार्थसूत्र' श्रीर खासकर उनके स्वोपज्ञ भाष्य में देखी जाती है। यह प्रायः विकमीय तीसरी शताब्दी के बाद की कृति है। इसमें निय कि-प्रतिपादित प्रत्यन्त श्रीर परोच प्रमाण का उल्लेख करके वाचक ने अनुयोगद्वार में स्वीकृत न्यायदर्शनीय चतर्विध प्रमाणविभाग की श्रोर उदासीनता दिखाते हए 3 नियु किंगत द्विविध प्रमाण विभाग का समर्थन किया है। वाचक के इस समर्थन का आग के जान विकास पर प्रभाव यह पड़ा है कि फिर किसी जैन तार्किक ने अपनी ज्ञान-विचारणा में उक्त चतुर्वित्र प्रमाण्विमाग को मुल कर भी स्थान नहीं दिया। हाँ, इतना तो अवश्य हुआ कि आर्थरिक्त सूरि जैसे प्रतिष्ठित अनुयोगधर के द्वारा, एक बार जैन श्रुत में स्थान पाने के कारण, फिर न्यायदर्शनीय वह चतुर्वित्र प्रमाण विभाग. हमेशा के वास्ते 'भगवता' श्रमादि परम प्रमाण भूत त्रागमों में भी संग्रहीत हो गया है। वाचक उमास्त्राति का उक्त चतुर्विध प्रमाणविभाग की स्रोर उदासीन रहने में तात्पर्य यह जान पडता है कि जब जैन श्राचार्यों का स्वोपह प्रत्यच्-परोत्त प्रमाणविभाग है तब उसी को लेकर ज्ञानों का विचार क्यों न किया जाए ! त्रीर दर्शनान्तरीय चतुर्विध प्रमाणविभाग पर क्यों भार दिया जाए ! इसके सिवाय वाचक ने मीमांसा ऋादि दर्शनान्तर में प्रसिद्ध ऋतमान, ऋर्थापति ऋादि प्रमाणों का समावेश भी मति-श्रुत में किया प्रजो वाचक के पहले किसी के द्वारा किया हुआ देखा नहीं जाता। वाचक के प्रयश्न की दो बार्ते खास ध्यान खींचती

१ ऋनुयोगद्वार सूत्र पृ० २११ से । २ तत्त्वार्थसूत्र १. ६-१३ । ३ 'चतुर्विधमित्येके नयवादान्तरेण'-तत्त्वार्थमान्य १-६ ।

४ 'से किं तं पमाणे ? चडिविहे परण्ते, तं जहा-पञ्चक्के ......जहा ऋणु-श्लोगदारे तहा ऐपववं॥' भगवती, श॰ ५. उ० ३. भाग २. पृ० २११; स्थानांगसूत्र पू० ४६।

५ तत्त्वार्थभाष्य १-१२।

हैं। एक तो वह, जो निर्युक्तिस्वीकृत प्रमाण विभाग की प्रतिष्ठा बढ़ाने से संबन्ध रखती है; श्रीर दूसरी वह, जो दर्शनान्तरीय प्रमाण की परिमाषा के साथ मेल बैठाती है श्रीर प्रासंगिक रूप से दर्शनान्तरीय प्रमाण्यविभाग का निराकरण करती है।

- (५) पाँचवीं मूमिका, सिब्सेन दिवाकर के द्वारा किये गए शान के विचार- विकास की है। सिब्सेन ने जो अनुमानतः विक्रमीय पाँचवीं शताब्दी के शात होते हैं—अपनी विभिन्न कृतियों में, कुछ ऐसी बातें शान के विचार खेंत्र में प्रस्तुत की हैं जो जैन परंपरा में उनके पहले न किसी ने उपस्थित की थीं और शायद न किसी ने सोची भी थीं। ये बातें तर्क हृष्टि से समभत्ने में जितनी सरल हैं उतनी ही जैन परंपरागत रूद मानस के लिए केवल किटन ही नहीं बल्क असमाधानकारक भी हैं। यही वजह है कि दिवाकर के उन विचारों पर, करीव हजार वर्ष तक, न किसी ने सहानुभूतिपूर्वक जहापोह किया और न उनका समर्थन ही किया। उपाध्यायजी ही एक ऐसे हुए, जिन्होंने सिब्सेन के नवीन प्रस्तुत गुद्दों पर सिर्फ सहानुभूतिपूर्वक विचार ही नहीं किया, बल्क अपनी सूक्ष्म प्रज्ञा और तर्क से परिमार्जित जैन हृष्टि का उपयोग करके, उन गुद्दों का प्रस्तुत 'शानविन्दु' प्रत्थ में अति विशद और अनेकान्त हृष्टि को शोभा देनेवाला समर्थन भी किया। वे महे सख्यतया चार हैं—
  - १. मति श्रौर श्रुत ज्ञान का वास्तविक ऐक्य<sup>9</sup>
  - २. श्रवधि श्रौर मनःपर्याय ज्ञान का तत्त्वतः श्रभेद<sup>र</sup>
  - ३ केवल ज्ञान श्रौर केवल दर्शन का वास्तविक श्रमेद<sup>3</sup>
  - ४. श्रद्धानरूप दर्शन का ज्ञान से अभेद<sup>४</sup>

इन चार मुद्दों को प्रस्तुत करके सिद्धसेन ने, ज्ञान के मेद-प्रमेद की पुरानी रेखा पर तार्किक विचार का नया प्रकाश डाला है, जिनको कोई भी, पुरातन रूढ़ संस्कारों तथा शाखों के प्रचलित व्याख्यान के कारण, पूरी तरह समफ न सका । जैन विचारकों में सिद्धसेन के विचारों के प्रतिक्रिया शुरू हुई। श्रानेक विद्वान् तो उनका प्रकट विरोध करने "लगे, श्रीर कुळ विद्वान् इस बारे में उदासीन ही रहे। ज्ञानाश्रमण जिनभद्र गणी ने बड़े जोरों से विरोध किया। फिर भी हम

१ देखो, निश्चयद्वात्रिंशिका का० १६, तथा ज्ञानविन्दु पृ० १६ ।

२ देखो, निश्चयद्वा० का० १७ ऋौर ज्ञानत्रिन्दु पृ० १८।

३ देखो, सन्मति कायड २ संपूर्ण; श्रौर ज्ञानविन्दु पृ० ३३ से ।

४ देखो, सन्मति, २. ३२; श्रौर ज्ञानबिन्दु पृ० ४७।

५ जैसे, हरिभद्र-देखो, धर्मसंग्रहणी, गा० १३५२ से तथा नंदीवृत्ति, पृ ५५।

देखते हैं कि यह विरोध सिर्फ केवलज्ञान श्रीर केवलदर्शन के श्रामेदवाले मुद्दे पर ही हुआ। है। बाकी के मुद्दों पर या तो किसी ने विचार ही नहीं किया या सभी ने उपेचा धारण की। पर जब हम प्रस्तुत ज्ञानबिन्द से उन्हीं मुहों पर उपाध्यायजी का ऊहापोह देखते हैं तब कहना पड़ता है कि उतने प्राचीन यग में भी, सिद्धसेन की वह तार्किकता और सक्ष्म दृष्टि जैन साहित्य को अद्भात देन थी। दिवाकर ने इन चार मुद्दों पर के श्रपने विचार 'निश्चयद्वात्रिंशका' तथा 'सन्मतिप्रकरणा' में प्रकट किए हैं। उन्होंने ज्ञान के विचार देत्र में एक श्रीर भी नया प्रस्थान ग्रारू किया । संभवतः दिवाकर के पहले जैन परंपरा में कोई न्याय विषय का-ग्रर्थात परार्थानमान ग्रीर तत्संबन्धी पदार्थनिरूपक-विशिष्ट प्रथ न था। जब उन्होंने स्त्रभाव की पूर्ति के लए 'न्यायावतार' बनाया तब उन्होंने जैन परंपरा में प्रमाणविभाग पर नए सिरे से पुर्निविचार प्रकट किया । श्रार्थरिबत-स्वीकृत न्यायदर्शनीय चतर्विघ प्रमाणविभाग को जैन परंपरा में गौण स्थान दे कर, निर्युक्तिकारस्वीकृत द्विविध प्रमाणविभाग को प्रधानता देने वाले वाचक के प्रयत्न का जिक्र हम ऊपर कर चुके हैं। सिद्धसेन ने भी उसी द्विविध प्रमाण विभाग की भूमिका के ऊपर 'न्यायावतार' की रचना की ख्रौर उस प्रत्यक्त ख्रौर परोच-प्रमाणद्वय द्वारा तीन रप्रमाणों को जैन परंपरा में सर्व प्रथम स्थान दिया. जो उनके पूर्व बहुत समय से, सांख्य दर्शन तथा वैशोषिक दर्शन में सुप्रसिद्ध थे श्रीर श्रव तक भी हैं। सांख्य 3 श्रीर वैशेपिक दोनों दर्शन जिन प्रत्यन्त. अनुमान, त्रागम-इन तीन प्रमाणों को मानते त्राप हैं, उनको भी श्रव एक तरह से, जैन परम्परा में स्थान मिला, जो कि वादकथा श्रौर परार्थानुमान की दृष्टि से

१ देखो, न्यायावतार, श्लो० १।

२ यद्यपि सिद्धसेन ने प्रमाण का प्रत्यज्ञ-परोज्ञ रूप से द्विविध विभाग किया है किन्तु प्रत्यज्ञ, अनुमान, और शब्द इन तीनों का पृथक् पृथक् लज्ञ्चण किया है।

३ सांख्यकारिका, का० ४।

४ प्रमाण के भेद के विषय में सभी वैशेषिक एकमत नहीं। कोई उसके दो भेद तो कोई उसके तीन भेट मानते हैं। प्रशस्तपादभाष्य में (पृ० २१३) शाब्द प्रमाण का अन्तर्भाव अनुमान में है। उसके टीकाकार श्रीघर का भी वही मत है (कंदली, पृ० २१३) किन्तु व्योमिशिव को वैसा एकान्त रूप से इष्ट नहीं—देखो व्योमवती, पृ० ५७०, ५८४। अतः जहाँ कहीं वैशेषिकसंमत तीन, प्रमाणों का उल्लेख हो वह व्योमिशिव का समभना चाहिए—देखो, न्यायावतार दीकाटिप्पण, पृ० ६ तथा प्रमाणमीमांसा भाषाटिष्यण पृ० २३।

बहुत उपयुक्त है। इस प्रकार जैन परम्परा में न्याय, सांख्य श्रौर वैशेषिक तीनों दर्शन सम्मत प्रमाण विभाग प्रविष्ट हुआ। यहां पर सिद्धसेनस्वीकृत इस त्रिविष प्रमाणविभाग की जैन परम्परा में, त्रापरिवित्तीय चतुर्विष विभाग की तरह, उपेचा ही हुई या उसका विशेष स्नादर हुआ ?—यह प्रश्न स्रवस्य होता है, जिस पर इम स्नागे जाकर कुछ कहेंगे।

(६) छुठी भूमिका, वि०७ वीं शताब्दी वाले जिनभद्र गणी की है। प्राचीन समय से कर्म शास्त्र तथा त्रागम की परम्परा के त्रानुसार जो मति, श्रुत ब्यादि पाँच ज्ञानों का विचार जैन परम्परा में प्रचलित था, श्रीर जिसपर निर्देक्ति-कार तथा प्राचीन श्रन्य व्याख्याकारों ने एवं नंदी जैसे श्रागम के प्रणेताश्रों ने, क्रपनी क्रपनी दृष्टि व शक्ति के क्रानुसार, बहुत कुछ कोटिकम भी बढ़ाया था, उसी विचारभूमिका का आश्रय लेकर जमाश्रमण जिनभद्र ने अपने विशाल ग्रन्थ 'विशेषावस्यकभाष्य' में पञ्चविध ज्ञान की ब्राचुडांत साङ्गोपांग भीमांसा ैकी । श्रीर उसी श्रागम सम्मत पञ्चविध ज्ञानों पर तर्क्टिष्ट से श्रागम प्रणाली का समर्थ करनेवाला गहरा प्रकाश डाला । 'तत्त्वार्थसत्र' पर व्याख्या लिखते समय, पुज्यपाद देवनन्दी श्रीर भट्टारक श्रकलंक ने भी पञ्चविध ज्ञान के समर्थन में, मुख्यतया तर्कपणाली का ही अप्रवलंबन लिया है। स्नमाश्रमण की इस विकास भूमिका को तर्कोप जीवी त्रागम भूमिका कहनी चाहिए, क्योंकि उन्होंने किसी भी जैन तार्किक से कम तार्किकता नहीं दिखाई। फिर भी उनका सारा तर्क बल श्राग-मिक सीमात्रों के घेरे में ही घिरा रहा-जैसा कि कमारिल तथा शंकराचार्य का सारा तर्कवल श्रति की सीमात्रों के घेरे में ही सीमित रहा। चमाश्रमण ने श्रपने इस विशिष्ट ग्रावश्यक भाष्य में ज्ञानों के बारे में उतनी ग्राधिक विचार सामग्री व्यव-स्थित की है कि जो आगे के सभी प्रवेताम्बर ग्रन्थ प्रगोताओं के लिए मुख्य आधार-भत बनी हुई हैं। उपाध्यायजी तो जब कभी जिस किसी प्रणाली से ज्ञानों का निरू पण करते हैं तब मानों चमाश्रमण के विशेषावश्यकभाष्य को अपने मन में पूर्ण रूपेण प्रतिष्ठित कर लेते हैं? । प्रस्तुत ज्ञानविन्दु में भी उपाध्यायजी ने वही किया है 3।

१ विशेषावश्यक भाष्य में ज्ञानपञ्चकाधिकार ने ही ८४० गाथाएँ जितना बड़ा भाग रोक रखा है। कोट्याचार्य की टीकां के श्रनुसार विशेषावश्यक की सब मिलकर ४३४६ गाथाएँ हैं।

<sup>,</sup> २ पाठकों को इस बात की प्रतीति, उपाध्यायजी कृत जैनतर्कभाषा को, उसकी टिप्पणों के साथ देखने से हो जायगी।

३ देखो,ज्ञानविन्दु की टिप्पणी पृ० ६१.६८-७३ इत्यादि ।

(७) सातवीं भूमिका भट्ट खकलंक की है. जो विक्रमीय खाठवीं शताब्दी के विद्वान हैं। ज्ञान विचार के विकास सेत्र में भद्रारक श्रकलंक का प्रयत्न बहम्खी है। इस बारे में उनके तीन प्रयत्न विशेष उल्लेख योग्य हैं। पहला प्रयत्न तत्वार्यसूत्रावलम्बी होने से प्रधानतया पराश्रित है। दसरा प्रयत्न सिद्धसेनीय 'न्या-यावतार' का प्रतिविम्बप्राही कहा जा सकता है. फिर भी उसमें उनकी विशिष्ट स्वतन्त्रता स्पष्ट है । तीसरा प्रयत्न 'लघीयस्त्रय' और खासकर 'प्रमाणसंपद्व' में है, जिसे उनकी एकमात्र निजी सक्त कहना ठीक है। उमास्वाति ने, मीमांसक श्रादि सम्मत श्रनेक प्रमाणों का समावेश मति श्रीर अत में होता है—ऐसा सामान्य ही कथन किया था: श्रीर पूज्यपाद के भी वैसा ही सामान्य कथन किया था। परन्त, श्रकलंक ने उससे श्रागे बढकर विशेष विश्लेषण के द्वारा 'राज-वार्त्तिक' में वह बतलाया कि दर्शनान्तरीय वे सब प्रमाण, किस तरह श्रनचर श्रीर श्रवाश्रत में समाविष्ट हो सकते हैं। 'राजवार्तिक' सन्नावलम्बी होने से उसमें इतना ही विशदीकरण पर्याप्त है। पर उनको जब धर्मकीर्ति के 'प्रमाणविनिश्चय' का अनुकरण करने वाला स्वतन्त्र 'न्यायविनिश्चय' ग्रंथ बनाना पढा. तब उन्हें परार्थानमान तथा वादगोष्ठो को लक्ष्य में रख कर विचार करना पडा। उस समय उन्होंने सिद्धसेन स्वीकत वैशेषिक-सांख्यसम्मत त्रिविध प्रमाणविभाग की प्रणाली का अवलम्बन र करके अपने सारे विचार 'न्यायविनिश्चय' में निबद्ध किये। एक तरह से वह 'न्यायविनिश्चय' सिद्धसेनीय 'न्यायावतार' का स्वतन्त्र विस्तृत विशदीकरण ही केवल नहीं है बल्कि अनेक अंशो में पुरक भी है। इस तरह जैन परंपरा में न्यायावतार के सर्व प्रथम समर्थक श्रकलंक ही हैं।

इतना होने पर भी, श्रकलंक के सामने कुछ प्रश्न ऐसे ये जो उनसे जबाब चाहते ये। पहला प्रश्न यह था, कि जब श्राप मीमांसकादिसम्मत श्रनुमान प्रमृति विविध प्रमाणों का श्रुत में समावेश करते हैं, तब उमास्वाति के इस कथन के साथ विरोध श्राता है, कि वे प्रमाण मित श्रीर श्रुत दोनों में समाविष्ट होते हैं। दूसरा प्रश्न उनके सामने यह था, कि मित के पर्याय रूप से जो स्मृति, संज्ञा,

१ देखो, तत्त्वार्थ भाष्य, १.१२।

२ देखो, सर्वार्थसिद्धि, १.१०।

३ देखो, राजवार्तिक, १.२०.१५।

४ - न्यायविनिश्चय को श्रकलंक ने तीन प्रस्तावों में विभक्त किया—प्रत्यन्त, श्रनुमान श्रीर प्रवचन । इस से इतना तो स्पष्टहो जाता है कि उन को प्रमाण के ये तीन मेद मुख्यतया न्यायविनिश्चय की रचना के समय इस होंगे ।

चिन्ता बैसे शब्द निर्धु किकाल से प्रचलित हैं और जिन को उमास्वाति ने भी मल सत्र में संग्रहीत किया है. उनका कोई विशिष्ट तात्पर्य किंवा उपयोग है या नहीं ? तदतिरिक्त उन के सामने खास प्रश्न यह भी था, कि जब सभी जैना-चार्य अपने प्राचीन पञ्चविध ज्ञानविभाग में दर्शनान्तरसम्मत प्रमाणों का तथा जनके नामों का समावेश करते स्त्राए हैं. तब क्या जैन परंपरा में भी प्रमाखों की कोई दार्शनिक परिभाषाएँ या दार्शनिक लच्चण हैं या नहीं ?: स्रगर हैं तो वे क्या हैं १ ब्रीर ब्राप यह भी बतलाहए कि वे सब प्रमाणलक्षण या प्रमाणपरिभाषाएँ सिर्फ दर्शनान्तर से उधार ली हुई हैं या प्राचीन जैन ग्रंथों में उनका कोई मल भी है। इसके सिवाय अकलंक को एक वडा भारी प्रश्न यह भी परेशान कर रहा जान पडता है. कि तम जैन तार्किकों की सारी प्रमाणप्रणाली कोई स्वतन्त्र स्थान उस्तती है या नहीं १ अगर वह स्वतन्त्र स्थान रखती है तो उसका सर्वोगीण निरूपण कीजिए। इन तथा ऐसे ही दसरे प्रश्नों का जवाब अकलंक ने थोड़े में 'लघीयस्त्रय' में दिया है, पर 'प्रमाणसंग्रह' में वह बहत स्पष्ट है। जैनतार्किकों के मामने दर्शनान्तर की दृष्टि से उपस्थित होने वाली सब समस्यात्रों का सल्काव क्रकलंक ने सर्व प्रथम स्वतन्त्र भाव से किया जान पड़ता है। इसलिए उनका बह प्रयन्न जिलकल मौलिक है।

ऊपर के संज्ञित वर्णन से यह साफ जाना जा सकता है कि — आउवीं नवीं शताब्दी तक में जैन परंपरा ने ज्ञान संबन्धी विचार ज्ञेत्र में स्वदर्शनाम्यास के मार्ग से श्रीर दर्शनान्तराभ्यास के मार्ग से किस-किस प्रकार विकास प्राप्त किया। अब तक में दर्शनान्तरीय आवश्यक परिभाषाओं का जैन परंपरा में आत्मसात्-करण तथा नवीन स्वपरिभाषाओं का निर्माण पर्याप्त रूप से हो जुका था। उसमें जल्प आदि कथा के द्वारा परमतों का निरसन भी ठीक-ठीक हो जुका था और पूर्वकाल में नहीं चर्चित ऐसे अनेक नवीन प्रमेयों की चर्चा भी हो जुकी थी। इस पक्की दार्शनिक भूमिका के ऊपर अगले हजार वर्णों में जैन तार्किकों ने कहुत वहे-बहे चर्चाजटिल अंथ रचे जिनका इतिहास यहाँ प्रस्तुत नहीं है। फिर भी प्रस्तुत ज्ञानविन्दु विषयक उपाध्यायजी का प्रयत्न ठीक-ठीक समभा जा सके, एतदर्थ बीच के समय के जैन तार्किकों की प्रवृत्ति की दिशा संज्ञेप में ज्ञानना जरूरी है।

आठवीं नवीं शताब्दी के बाद जान के प्रदेश में मुख्यतया दो दिशाओं में प्रयत्न देखा जाता है। एक प्रयत्न ऐसा है जो स्नाअमण जिनभद्ध के द्वारा किस्प्रित भूमिका का आअय लेकर चसता है, जो कि आचार्य हरिमद्ध की 'धर्मसंप्रहणीं' आदि कृतियों में देखा जाता है। दूसरा प्रयत्न अकर्त्वक के द्वारा

विकसित भूमिका का अवलम्बन करके शुरू हुआ। इस प्रयत्न में न केवल श्रकलंक के विद्याशिष्य-प्रशिष्य विद्यानन्द, माशिक्यनन्दी, श्रमन्तवीर्थ, प्रभाचन्द्र वादिराज श्रादि दिगम्बर श्राचार्य ही सुके; किन्तु श्रभयदेव, वादिदेवसुरि, हैमचन्द्राचार्य स्त्रादि स्त्रनेक श्वेताम्बर स्त्राचार्यों ने भी स्त्रकलंकीय तार्किक अमिका को विस्तृत किया । इस तर्कप्रधान जैन युग ने जैन मानस में एक ऐसा परिवर्तन पैदा किया जो पूर्वकालीन रूदिबद्धता को देखते हुए श्राश्चर्यजनक कहा जा सकता है। संभवतः सिद्धसेन दिवाकर के बिलकुल नवीन सूचनों के कारक उनके विरुद्ध जो जैन परंपरा में पूर्वप्रह था वह दसवीं शताब्दी से स्पष्ट रूप में हटने श्रीर घटने लगा । इम देखते हैं कि सिद्धसेन की कृति रूप जिस न्यायावतार पर-जो कि सचमुच जैन परंपरा का एक छोटा किन्तु मौलिक प्रनथ है-करीव चार शताब्दी तक किसी ने टीकादि नहीं रची थी. उस न्यायावतार की श्रोर जैन विद्वानों का ध्यान श्रव गया । सिद्धिषें ने दसशें शताब्दी में उस पर व्याख्या लिख कर उसकी प्रतिष्ठा बढाई श्रीर ग्यारहवीं शताब्दी में वादिवैताल शान्तिसरि ने उस को वह स्थान दिया जो भत्त हिर ने 'ज्याकरणमहाभाष्य' को, कुमारिख ने 'शाबरभाष्य' को, धर्मकीर्तिने 'प्रमाणसमुखय' को श्रीर विद्यानन्द ने 'तत्त्वार्थसत्र' ब्रादि को दिया था। शान्तिसरि ने न्यायावतार की प्रथम कारिका पर सटीक पदाबन्ध 'वार्त्तिक' रचा श्रौर साथ ही उसमें उन्होंने यत्र-तत्र श्रकलंक के विचारों का खरडन भी किया। इस शास्त्र-रचना प्रचुर युग में न्यायावतार ने दूसरे भी एक जैन तार्किक का ध्यान अपनी श्रोर खींचा । ग्यारहवीं शताब्दी के जिनेश्वरसरि ने न्यायावतार की प्रथम ही कारिका को ले कर उस पर एक पद्यबन्ध 'प्रमालक्षण' नामक ग्रन्थ रचा ग्रौर उसकी व्याख्या भी स्वयं उन्होंने की। यह प्रयत्न दिङ्नाग के 'प्रमाणसम्बय' की प्रथम कारिका के जपर धर्मकीर्ति के द्वारा रचे गए सटीक पद्मबन्ध 'प्रमाणवार्त्तिक' काः तथा पुज्यपाद की 'सर्वार्थसिद्धि' के प्रथम गंगल कोक के ऊपर विद्यानन्द के द्वारा रची गई सटीक 'आप्तपरीचा' का अनुकरण है। अब तक में तर्क और दर्शन के श्रम्यास ने जैन विचारकों के मानस पर श्रमक श्रंश में स्वतन्त्र विचार प्रकट करने के बीज ठीक-ठीक वो दिये थे। यही कारण है कि एक ही न्यायावतार पर लिखने वाले उक्त तीनों विद्वानों की विचायमणाली ऋनेक जगह मिन्न-मिक्स वेखी जाती है।

१ — बेनतर्कवार्तिक, पृ० १३२; तथा देखो न्यायकुमुद्दबद्ध-प्रथममार्ग, प्रसानना प्र• =२।

श्रवतक जैन परम्परा ने शान के विचारचेत्र में जो श्रनेकमुखी विकास प्राप्त किया था श्रीर जो विशालप्रमाय प्रत्यपाशि पैदा की थी एवं जो मानसिक स्वातंत्र्य की उच्च तार्किक भूमिका प्राप्त की थी, वह सब तो उपाध्याय यशोविज्य क को विरासत में मिली ही थी, पर साथ ही में उन्हें एक ऐसी सुविधा मी प्राप्त हुई थी जो उनके पहले किसी जैन विद्यान् को न मिली थी। यह सुविधा में उत्वर्ध तथा गंगेशप्रयोत नव्य न्यायशास्त्र के श्रम्यास का साझात विद्यामा के काशो में श्रवसर मिलना। इस सुविधा का उपाध्यायजी की जिज्ञासा श्रीर प्रज्ञा ने कैसा श्रीर कितना उपयोग किया इसका पूरा लयाल तो उसी को श्रा सकता है जिसने उनकी सब कृतियों का थोड़ा सा भी श्रध्ययन किया हो। नव्य न्याय के उपरान्त उपाध्यायजी ने उस समय तक के श्रात प्रसिद्ध श्रीर विकसित पूर्वमीमांसा तथा वेदान्त श्रादि वैदिक दर्शनों के महत्त्वपूर्ण प्रत्यों का भी श्रच्छा परिशीलन किया। श्रागमिक श्रीर दार्शनिक ज्ञान की पूर्वकालीन तथा समकालीन समस्त विचार सामग्री को श्रात्मसात् करने के बाद उपाध्यायजी ने ज्ञान के निरूपण्लेत्र में पदार्पण किया।

उपाध्यायजी की मुख्यतया ज्ञानिक्ष्यक दो कृतियाँ हैं। एक 'जैनतकंभाषा' श्लीर दूसरी प्रस्तुत ज्ञानिबन्दु'। पहली कृति का विषय यद्यपि ज्ञान ही है तथापि उसमें उसके नामानुसार तर्कप्रणाली या प्रमाणपद्धति मुख्य है। तर्कभाषा का मुख्य उपादान 'विशेषाधहयक्षभाष्य' है, पर वह श्रकलंक के 'लर्घायख्यय' तथा 'प्रमाणसंप्रह' का परिष्कृत किन्तु नवीन श्रनुकरण संस्करण भी है। प्रस्तुत ज्ञानिबन्दु में प्रतिपाद्य रूपसे उपाध्यायजी ने पञ्चविष्ठ ज्ञान वाला श्रागमिक विषय ही जुना है जिसमें उन्होंने पूर्वकाल में विकसित प्रमाणप्रदित को कहीं

१ देखां जैनतर्कभाषा की प्रशिस्त-'पूर्व न्यायविशारदत्वविषदं काश्यां प्रदत्तं बुधैः।'

२ लघीयस्त्रय में तृतीय प्रवचनप्रवेश में क्रमशः प्रमाण, नय श्रीर निचेष का वर्णन श्रकलंक ने किया है। वैसे ही प्रमाणसंग्रह के श्रंतिम नवम प्रस्ताव में भी उन्हीं तीन विषयों का संचेष में वर्णन है। लघीयस्त्रय श्रौर प्रमाणसंग्रह में श्रन्यत्र प्रमाण श्रौर नय का विस्तृत वर्णन तो है ही, फिर भी उन दोनों प्रन्यों के श्रंतिम प्रस्ताव में प्रमाण, नय श्रौर निचेष की एक साथ संविष्त चर्चा उन्होंने कर दी है जिससे स्पष्टतया उन तीनों विषयों का पारस्परिक मेंद समक्त में श्रा जाए। यशोविजयजी ने श्रपनी तर्कमाणा को, इसी का श्रनु-करण करके, प्रमाण, नय, श्रौर निचेष इन तीन परिच्छेदों में विभक्त किया है। मी स्थान नहीं दिया । फिर भी जिस युग, जिस विरासत और जिसप्रतिभा के वे धारक थे, वह सब आदि प्राचीन पद्मविध शान की चर्चा करने वालो उनके प्रस्तुत शानिन्दु प्रन्थ में न आए यह असंभव है। अतएव हम आगे जाकर देखेंगे कि पहले के करीब दो हजार वर्ष के जैन साहित्य में पद्मविषशानसंबन्धी विचार चेत्र में जो कुछ सिद्ध हो चुका था वह तो करीब-करीब सब, प्रस्तुत शानिन्दु में आया ही है, पर उस के आतिरिक्त ज्ञानसंबन्धी अनेक नए विचार भी. इस शानिबन्दु में सिलिवष्ट हुए हैं; 'जो पहले के किसी जैन प्रन्थ में नहीं देखे जाते। एक तरह से प्रस्तुत ज्ञानिबन्दु विशेषावश्यकप्राध्यगत पञ्चविध ज्ञानवर्णन का नया परिष्कृत और नवीन दृष्टिसे सम्पन्न संस्करण है।

#### ३. रचनाशैली

प्रस्तुत ग्रन्थ ज्ञानबिन्द की रचनाशैली किस प्रकार की है इसे स्पष्ट समक्तने के लिए शास्त्रों की मुख्य मुख्य शैलियों का संज्ञिप्त परिचय श्रावहयक है। सामान्य रूपसे दार्शनिक परंपरा में चार शैलियाँ प्रसिद्ध हैं-१. सूत्र शैली, २. कारिका शैली ३. व्याख्या शैली. श्रीर ४ वर्णन शैली। मूल रूपसे सूत्र शैली का उदाहरण है 'न्यायसूत्र' श्रादि । मुल रूपसे कारिका शैली का उदाहरण है 'सांख्यकारिका' ब्रादि । गद्य-पद्य या उभय रूपमें जब किसी मूल ग्रन्थ पर व्याख्या रची जाती है तब वह है व्याख्या शैली - जैसे 'भाष्य' वार्तिकादि' अन्थ जिस में स्वोपज्ञ या अन्योपज्ञ किसी मुल का अवलम्बन न हो: किंत जिस में ग्रंथकार अपने प्रतिपादा विषय का स्वतन्त्र भाव से सीधे तौर पर वर्णन ही वर्णन करता जाता है श्रीर प्रसक्तान्यसक्त श्रनेक मुख्य विषय संबंधी विषयों की उठाकर उनके निरूपण द्वारा मुख्य विषय के वर्णन को ही पृष्ट करता है वह है वर्णन या प्रकरण शैली। प्रस्तत ग्रंथ की रन्त्रना. इस वर्णन शैली से की गई है। जैसे विद्यानन्द ने 'प्रमाणपरी हा' रची, जैसे मधुसूदन सरस्वती ने 'वेदान्तकल्पलिका' श्रीर सदानन्द ने 'वेदान्तसार' वर्णन शैली से बनाए. बैसे ही उपाध्यायजी ने ज्ञानविन्द की रचना वर्णन शैली से की है। इस में अपने या किसी श्रन्य के रचित गद्य ा पद्य रूप मल का श्रवलम्बन नहीं है। श्रतएवं समचे रूपसे ज्ञानविन्द्र किसी मुल प्रन्थ की व्याख्या नहीं है। वह तो सीघे तौर से प्रतिपादा रूप से पसन्द किये गए ज्ञान और उसके पञ्चविध प्रकारों का निरू परा अपने दंग से करता है। इस निरूपशा में ग्रन्थकार ने अपनी योग्यता और मर्यादा के ब्रनसार मुख्य विषय से संबंध रखने वाले ब्रनेक विषयों की सर्वा कानबीन के साथ की है जिसमें उन्होंने पद्ध या विपक्ष रूप से बानेक ग्रन्थकारों • के मन्तव्यों के अवतरया मी दिये हैं। यदाप प्रन्यकार ने आगे जाकर 'सम्मतिंग' की अनेक गायाओं को लेकर (पृ० ३३) उनका कमशः स्वयं व्याख्यान मी किया है, फिर भी वस्तुतः उन गायाओं को लेना तथा उनका व्याख्यान करना प्रासंगिक मात्र है। जब केवलज्ञान के निरूपण का प्रसंग आया और उस संबंध में आचारों के मतभेदों पर कुछ लिखना प्राप्त हुआ, तब उन्होंने सन्मतिगत कुछ महत्त्व की गायाओं को लेकर उनके व्याख्यान रूप से अपना विचार प्रकट कर दिया है। लुद उपाध्यायजी ने ही 'एतेच तत्त्वं सपुत्तिक सम्मतिगाथाभिरेव प्रदर्शयामः' (पृ० ३३) कहकर वह भाव स्पष्ट कर दिया है। उपाध्यायजी ने 'अनेकान्तव्यवस्था' आदि अनेक प्रकरण प्रंथ लिखे हैं जो ज्ञानबिंदु के समान वर्यान शैली के हैं। इस शैली का अवलम्बन करने की प्रेरणा करनेवाले वेदान्तकल्पलतिका, वेदान्तसार, 'न्यायदं। पिका' आदि अनेक वैसे प्रंथ थे जिनका उन्होंने उपयोग भी किया है।

#### प्रनथ का आभ्यन्तर स्वरूप

ग्रंथके ग्राम्यन्तर स्वरूप का पूरा परिचय तो तमी संभव है जब उस का अध्ययन—ग्रंथंग्रहण श्रोर ज्ञात श्रार्थ का मनन—पुनः पुनः चिन्तन किया जाए । फिर भी इस ग्रंथ के जो श्राधिकारी हैं उन की बुद्धि को प्रवेशयोग्य तथा रुचिसम्पन्न बनाने की हिन्द से यहाँ उस के विषय का कुळ स्वरूपर्यान करना जरूरी है । ग्रंथकार ने ज्ञान के स्वरूप को समभाने के लिए जिन मुख्य मुख्य मुद्दें पर चर्चा की है श्रीर प्रत्येक मुख्य मुद्दें की चर्चा करते समय प्रासंगिक रूप से जिन इसरे मुद्दें पर भी विचार किया है, उन मुद्दों का यथासंभव दिग्दर्शन कराना इस जगह इष्ट है । हम ऐसा दिग्दर्शन कराते समय यथासम्भव दुलनास्मक श्रीर ऐतिहासिक दृष्टि का उपयोग करेंगे जिससे श्रम्यासीगण ग्रन्थ-कार द्वारा चर्चित मुद्दों को श्रोर भी विशालता के साथ श्रवगाहन कर सकें तथा ग्रंथ के श्रंत में जो टिप्पण दिये गए हैं उनका हार्द समभने की एक कुंजी भी पा सकें । प्रस्तुत वर्णन में काम में लाई जाने वाली तुलनात्मक तथा ऐतिहासिक दृष्टि वयासंभव परिभावा, विचार श्रीर साहित्य इन तीन प्रदेशों तक ही सीमित रहेगी।

### १. ज्ञान की सामान्य चर्चा

प्रन्थकार ने प्रन्थ की पीठिका रचते समय उस के विषयभूत ज्ञान की हैं। स्थामान्य रूप से पहले चर्चा की है, जिसमें उन्हों ने दूसरे अपनेक मुद्दों पर शास्त्रीय अकाश डाला है। वे मुद्दे ये हैं—

<sup>·</sup> १. ज्ञान सामान्य का **सञ्च**ण

- उसकी पूर्य-अपूर्य अवस्थाएं तथा उन अवस्थाओं के कारण और प्रतिबन्धक कर्म का विश्लेषण
- ३. ज्ञानावारक कर्म का स्वरूप
- एक तत्त्व में 'ब्रावृतानावृतत्व' के विरोध का परिहार
- ५. वेदान्तमत में 'ब्रावृतानवृतत्व' की ब्रनुपपति
- ६. श्रपूर्णशानगत तारतम्य तथा उसकी निवृत्ति का कारण
- ७.च्योपशम की प्रक्रिया।
- १. [१] ग्रन्थकार ने शरू ही में शानसामान्य का जैनसम्मत ऐसा स्परूप बतलाया है कि जो एक मात्र आतमा का गुए है और जो स्व तथा पर का प्रकाशक है वह ज्ञान है। जैनसम्मत इस ज्ञानस्वरूप की दर्शनान्तरीय ज्ञान-स्वरूप के साथ तुलना करते समय श्रार्यचिन्तकों की मुख्य दी विचारधाराएँ ध्यान में त्राती हैं। पहली धारा है सांख्य और वेदान्त में. श्रीर दूसरी है बौद्ध, न्याय श्रादि दर्शनों में । प्रथम धारा के श्रनुसार, ज्ञान गुण श्रीर चित शक्ति इन दोनों का श्राधार एक नहीं है: क्योंकि पुरुष श्रीर ब्रह्म ही उस में चेतन माना गया है: जब कि परुष और ब्रह्म से अतिरिक्त अन्तः करण को ही उसमें शन का आधार माना गया है। इस तरह प्रथम धारा के श्रनसार चेतना श्रीर ज्ञान दोनों भिन्न-भिन्न श्राधारगत हैं। दूसरी धारा, चैतन्य श्रीर ज्ञान का श्राधार भिन्न-भिन्न न मान कर, उन दोनों को एक श्राधारगत श्रतएव कारण कार्यरूप मानती है। बौद्धदर्शन चित्त में, जिसे वह नाम भी कहता है, चैतन्य श्रीर शान का श्रस्तित्व मानता है। जब कि न्यायादि दर्शन चािशक चित्त के बजाय स्थिर श्रातमा में ही चैतन्य श्रीर ज्ञान का श्रस्तित्व मानते हैं। जैन दर्शन दसरी विचारधारा का श्रवलम्बी है। क्योंकि वह एक ही ब्रात्मतत्त्व में कारण रूप से चेतना को ख्रीर कार्य रूप से उस के ज्ञान पर्याय को मानता है। उपाध्यायजी ने उसी भाव ज्ञान को ख्रात्म-गण---धर्म कह कर प्रकट किया है।
- २. उपाध्यायजी ने फिर बतलाया है कि ज्ञान पूर्ण भी होता है और अपूर्ण भी। यहाँ यह प्रश्न स्वाभाविक है कि जब आस्मा चेतनस्वभाव है तब उस में ज्ञान की कभी अपूर्णता और कभी पूर्णता क्यों ? इसका उत्तर देते समय उपाध्याय जी ने कर्मस्वभाव का विश्ठेषण किया है। उन्होंने कहा है कि [२] आस्मा पर एक ऐसा भी आवरण है जो चेतना शक्ति को पूर्ण रूप में कार्य करने नहीं

१ इस तरह चतुष्कोण कोष्ठक में दिये गए ये अन्न ज्ञानबिन्दु के मूल अन्य की कंडिका के सूचक हैं।

देता । यही आवरण पूर्ण ज्ञान का प्रतिबन्धक होने से केवंब्रज्ञानावरण कहताता है। यह आवरण जैसे पूर्ण ज्ञान का प्रतिबन्ध करता है वेसे ही अपूर्ण ज्ञान का जनक भी बनता है। एक ही केवंब्रज्ञानावरण को पूर्ण ज्ञान का तो प्रतिबन्धक और उसी समय अपूर्ण ज्ञान का जनक भी मानना चाहिए।

श्रपूर्ण ज्ञान के मित श्रत श्रादि चार प्रकार हैं। श्रीर उंन के मितज्ञानावरण श्रादि चार श्रावरण भी प्रथक प्रथक माने गए हैं। उन चार श्रावरणों के खरो-पशम से ही मित ब्रादि चार ब्रापूर्ण ज्ञानों की उत्पत्ति मानी जाती है। तब यहां, उन अपूर्ण ज्ञानों की उत्पत्ति केवलज्ञानावरण से क्यों मानना १ ऐसा प्रश्न सहज है। उसका उत्तर उपाध्यायजी ने शास्त्रसम्मत [३] कह कर ही दिया है, फिर भी वह उत्तर उन की स्पष्ट सुभ का परिशाम है: क्योंकि इस उत्तर के द्वारा उपाध्यायजी ने जैन शास्त्र में चिर प्रचलित एक पद्मान्तर का सयुक्तिक निरास कर दिया है। वह पत्नान्तर ऐसा है कि-जब केवलज्ञानावरण के जय से मक्त आत्मा में केवलज्ञान प्रकट होता है. तब मितज्ञानावरण श्रादि चारों श्रावरण के स्वय से केवली में मित स्त्रादि चार ज्ञान भी क्यों न माने जाएँ १ इस प्रश्न के जवाब में. कोई एक पन्न कहता है कि-केवली में मित श्रादि चार ज्ञान उत्पन्न तो होते हैं पर वे केवलज्ञान से ऋभिभृत होने के कारण कार्यकारी नहीं। इस चिरप्रचलित पन को नियक्तिक सिद्ध करने के लिए उपाध्यायजी ने एक नई युक्ति उपस्थित की है कि अपूर्ण ज्ञान तो केवलज्ञानावरण का ही कार्य है, चाहे उस अपूर्ण शान का तारतम्य या वैविध्य मतिज्ञानावरण आदि शेष चार आवरणों के स्वयोप-शम वैविध्य का कार्य क्यों न हो, पर अपूर्ण ज्ञानावस्था मात्र पूर्ण ज्ञानावस्था के प्रतिबन्धक केवलज्ञानावरण के सिवाय कभी सम्भव ही नहीं। अत्रवय केवली में जब केवलज्ञानावरण नहीं है तब तजन्य कोई भी मित श्रादि श्रपूर्ण ज्ञान केवली में हो ही कैसे सकते हैं सचमुच उपाध्यायजी की यह युक्ति शास्त्रानुकूल होने पर भी उनके पहले किसी ने इस तरह स्पष्ट रूप से सुभाई नहीं है।

३. [४] सघन मेघ और सूर्य प्रकाश के साथ केवलज्ञानावरण और चेतनाशक्ति की शास्त्रप्रसिद्ध तुलना के द्वारा उपाध्यायजी ने ज्ञानावरण कर्म के स्वरूप के बारों में दो बातें खास सूचित की हैं। एक तो यह, कि आवरण कर्म एक प्रकार का द्रव्य है; और दूसरी यह, कि वह द्रव्य कितना ही निविड—उत्कट क्यों न हो, फिर भी वह अति स्वच्छ अभ्र जैसा होने से अपने आवार्य ज्ञान गुणा को सर्वथा आवृत कर नहीं सकता।

कर्म के स्वरूप के विषय में भारतीय चिन्तकों की दो परम्पराएँ हैं। बौद, न्याय दर्शन ऋादि की एक; और सांख्य, वेदांत ऋादि की वृसरी है। बौद दर्शन

स्लेशावरख, शेशावरख आदि अनेक कर्मावरखों को मानता है। पर उसके मतानुसार चित्त का वह आवरख मात्र संस्काररूप फिलित होता है जो कि द्रव्य-स्वरूप नहीं है। न्याय आदि दर्शनों के अनुसार भी ज्ञानावरख—अज्ञान, ज्ञान-गुख का प्रागमाव मात्र होने से अभाव रूप ही फिलित होता है, द्रव्यरूप नहीं है जब कि सांख्य, वेदान्त के अनुसार आवरख जड़ द्रव्यरूप अवश्य सिद्ध होता है। सांख्य के अनुसार बुद्धिसत्त्व का आवारक तमोगुख है जो एक स्टूम जड़ द्रव्यांश मात्र है। वेदान्त के अनुसार मी आवरख—अज्ञान नाम से वस्तुतः एक प्रकार का जड़ द्रव्य ही माना गया है जिसे सांख्य-परिभाषा के अनुसार प्रकृति या अन्तःकरख कह सकते हैं। वेदान्त ने मूल-अज्ञान और अवस्था-अज्ञान रूप से या मूलाविद्या श्रीर तुलाविद्या रूप से अनेकविध आवरखों की कल्यना की है जो जड़ द्रव्यरूप ही हैं। जैन परंपरा तो ज्ञानावरख कर्म हो। या दूसरे कर्म—सब को अत्यन्त स्पष्ट रूप से एक प्रकार का जड़ द्रव्य बतलाती है। पर इसके साथ ही वह अज्ञान—रागद्वेषात्मक परिखाम, जो आत्मगत है और जो पौद्गलिक कर्म-द्रव्य का कारख तथा कार्य भी है, उसको भाव कर्म रूप से नौद्ध आदि दर्शनों की तरह संस्कारात्मक मानती है।

जैनदर्शनप्रसिद्ध ज्ञानावरणीय शब्द के स्थान में नीचे लिखे शब्द दर्शना-न्तरों में प्रसिद्ध हैं। बौद्धदर्शन में ऋविद्या क्रीर क्रे यावरण । सांख्य-योगदर्शन में ऋविद्या ऋौर प्रकाशावरण । न्याय-वैशेषिक-वेदान्त दर्शन में ऋविद्या ऋौर ऋजान ।

४ [पृ० २. पं० ३] ब्रावृतत्व श्रीर श्रनावृतत्व परस्पर विरुद्ध होने से किसी एक वस्तु में एक साथ रह नहीं सकते श्रीर पूर्वोक्त प्रक्रिया के श्रनुसार तो एक ही चेतना एक समय में केवलज्ञानावरण से श्रावृत भी श्रीर श्रनावृत भी मानी गई है, सो कैसे घट सकेगा ? इसका जवाब उपाध्यायजी ने श्रनेकान्त हिंह से दिया है। उन्होंने कहा है कि यदापि चेतना एक ही है फिर भी पूर्ण श्रीर

प्रकाशरूप नाना ज्ञान उसके पर्याय हैं जो कि चेतना से कथखित् भिषा-

१ देखो, तत्त्वसंग्रह पंजिका, पृ० ८६९ ।

२ स्याद्वादर०, पृ० ११०१।

३ देखो, स्याद्वादर०, पृ० ११०३।

४ देखो, विवरगाप्रमेयसंग्रह, प्र० २१: तथा न्यायकुमुदचन्द्र, प्र० ८०६ ।

५ वेदान्तपरिभाषा, पू० ७२ ।

६ गोम्मटसार कर्मकायड, गा० ६।

भिन्न हैं। केवलज्ञानावरण के द्वारा पूर्ण प्रकाश के आहत होने के समय ही उसके हारा अपूर्ण प्रकाश अनावृत भी है। इस तरह दो भिन्न पर्यायों में ही आवृत्तव और अनावृत्तव है जो कि पर्यायार्थिक दृष्टि से सुघट है। फिर भी जब द्रव्यार्थिक दृष्टि से सुघट है। फिर भी जब द्रव्यार्थिक दृष्टि से सुघट है। फिर भी जब द्रव्यार्थिक दृष्टि से तिवचा हो, तब द्रव्य की प्रधानता होने के कारण, पूर्ण और अपूर्णज्ञान रूप पर्याय, द्रव्यात्मक चेतना से भिन्न नहीं। अतएव उस दृष्टि से उक्त दो पर्यायगत आवृतत्व-अनावृतत्व को एक चेतनागत मानने और कहने में कोई विरोध नहीं। उपाध्यायजी ने द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक दृष्टि का विवेक स्वचित करके आस्मतत्व का जैन दर्शन सम्मत परिणामित्व स्वरूप प्रकट किया है जो कि केवल नित्यत्व या कृटस्थत्ववाद से भिन्न है।

५. ५ ] उपाध्यायजी ने जैन दृष्टि के अनुसार 'आवृतानावृतत्।' का सम-र्थन ही नहीं किया बल्कि इस विषय में वेदान्त मत को एकान्तवादी मान कर उसका खरहन भी किया है। जैसे वेदान्त ब्रह्म को एकान्त कटस्थ मानता है वैसे ही सांख्य-योग भी पुरुष को एकान्त कुटस्थ स्नतएव निर्लेप, निर्विकार श्रीर निरंश मानता है। इसी तरह न्याय श्रादि दर्शन भी श्रात्मा को एकान्त नित्य ही मानते हैं। तब ग्रन्थकार ने एकान्तवाद में 'श्रावृतानावृतत्व' की श्रनुपपत्ति सिर्फ वेदान्त मत की समालोचना द्वारा ही क्यों दिखाई ? ऋर्थात् उन्होंने सांख्य-योग त्रादि मतों की भी समालोचना क्यों नहीं की १--यह प्रश्न त्रावश्य होता है। इसका जवाब यह जान पडता है कि केवल ज्ञानावरण के द्वारा चेतना की 'श्रावृतानावृतत्व' विपयक प्रस्तुत चर्चा का जितना साम्य ( शब्दतः श्रीर श्रर्थतः ) वेदान्त दर्शन के साथ पाया जाता है उतना सांख्य ऋादि दर्शनों के साथ नहीं। जैन दर्शन ग्रुद्ध चेतनतत्त्व को मान कर उस में केवलज्ञानावरण की स्थिति मानता है श्रीर उस चेतन को उस केवलज्ञानावरण का विषय भी मानता है। जैनमतानुसार केवलज्ञानावरण चेतनतत्त्व में ही रह कर ग्रान्य पदार्थी की तरह स्वाश्रय चेतन को भी श्रावृत करता है जिससे कि स्व परप्रकाशक चेतना न तौ अपना पूर्ण प्रकाश कर पाती है श्रीर न अन्य पदार्थों का ही पूर्ण प्रकाश कर सकती है। वेदान्त मत की प्रक्रिया भी वैसी ही है। वह भी अज्ञान को शुद्ध चिद्रप ब्रह्म में ही स्थित मान कर, उसे उसका विषय बतलाकर कहती है कि अशान ब्रह्मनिष्ठ होकर ही उसे आवृत करता है जिससे कि उसका 'अल्लाडल' श्चादि रूप से तो प्रकाश नहीं हो पाता, तब भी चिद्रुप से प्रकाश होता ही है। जैन प्रक्रिया के शुद्ध चेतन श्रौर केवलज्ञानावरण तथा वेदान्त प्रक्रिया के चिद्रप ब्रह्म और अज्ञान पदार्थ में, जितना अधिक साम्य है उतना शाब्दिक श्रीर श्रार्थिक साम्य, जैन प्रक्रिया का श्रान्य सांख्य श्रादि प्रक्रिया के साथ नहीं है। क्योंकि सांख्य या अन्य किसी दर्शन की प्रक्रिया में अज्ञान के द्वारा चेतन या आस्मा के आहतानावृत होने का वैसा स्पष्ट और विस्तृत विचार नहीं है, वैसा वेदान्त प्रक्रिया में है। इसी कारण से उपाध्यायजी ने जैन प्रक्रिया का समर्थन करने के बाद उसके साथ बहुत ग्रंशों में मिलती जुलती वेदान्त प्रक्रिया का खरडन किया है पर दर्शनान्तरीय प्रक्रिया के खरडन का प्रयत्न नहीं किया।

उपाध्यायजी ने वेदान्त मत का निरास करते समय उसके दो पचों का पूर्वपच रूपसे उल्लेख किया है। उन्होंने पहला पच विवरणाचार्य का [४] और दूसरा वाचस्पति मिश्र का [६] सूचित किया है। वस्तुतः वेदान्त दर्शन में वे दोनों पच बहुत पहले से प्रचिति हैं। ब्रह्म को ही श्रज्ञान का श्राश्रय और विषय मानने वाला प्रथम पच, सुरेश्वराचार्य की 'नैष्कर्म्यसिद्धि' और उनके शिष्य सर्वज्ञासमुनि के 'संक्षेपशारी रकवात्तिक' में, सविस्तर वर्णित है। जीव को श्रज्ञान का श्राश्रय और ब्रह्म को उसका विषय मानने वाला दूसरा पच मण्डन मिश्र का कहा गया है। ऐसा होते हुए भी उपाध्यायजी ने पहले पच को विवरणाचार्य—प्रकाशात्म यित का श्रीर दूसरे को वाचस्पति मिश्र का स्वित्र क्रिया है; इसका कारण खुद वेदान्त दर्शन की वैसी प्रसिद्धि है। विवरणाचार्य ने सुरेश्वर के मत का समर्थन किया और वाचस्पति मिश्र ने मण्डन मिश्र के मत का। इसी से वे दोनों पच क्रमशः विवरणाचार्य और वाचस्पति मिश्र के प्रस्थान-रूप से प्रसिद्ध हुए। उपाध्यायजी ने इसी प्रसिद्ध के श्रनुसार उल्लेख किया है।

समालोचना के प्रस्तुत मुद्दे के बारे में उपाध्यायजी का कहना इतना ही है कि श्रगर वेदांत दर्शन ब्रह्म को सर्वथा निरंश श्रौर क्टस्थ स्वप्रकाश मानता है, तब वह उस में श्रशन के द्वारा किसी भी तरह से 'श्राहतानाहृतत्व' घटा नहीं सकता; बैसा कि जैन दर्शन घटा सकता है।

६ [७] जैन हिष्ट के अनुसार एक ही चेतना में 'आवृतानावृत्तव्य' की उपपत्ति करने के बाद भी उपप्यायजी के सामने एक विचारणीय प्रश्न आया। वह यह कि केवलज्ञानावरण चेतना के पूर्णप्रकाश को आवृत करने के साथ ही जब अपूर्ण प्रकाश को पेदा करता है, तब वह अपूर्ण प्रकाश, एकमात्र केवलज्ञानावरण रूप कारण से जन्य होने के कारण एक ही प्रकार का हो सकता है। क्योंकि कारणवैविष्य के सिवाय कार्य का वैविष्य सम्भव नहीं। परन्तु जैन शास्त्र और अनुभव तो कहता है कि अपूर्ण ज्ञान अवश्य तारतम्ययुक्त ही है। पूर्णता में एकहर्यता का होना संगत है पर अपूर्णता में तो एकहर्यता आसंगत है। ऐसी

१ देखो, शनबिन्दु के टिप्पगा पृ० ५५ पं० २५ से ।

दशा में अपूर्ण ज्ञान के तारतम्य का खुलासा नया है सो आप बतलाइए १। इस का जनान देते हुए उपाध्यायजी ने असली रहस्य यही बतलाया है कि अपूर्ण ज्ञान केवलशानावरण-जनित होने से सामान्यतया एकरूप ही हैं: फिर भी उसके श्रवान्तर तारतम्य का कारण श्रन्यावरणसंबन्धी ज्वयोपशमीं का वैविध्य है। धनमेघावृत सूर्य का ऋपूर्ण-मन्द प्रकाश भी वस्त्र, कट, भित्ति ऋदि उपाधिमेद से नानारूप देखा हो जाता है। श्रतएव मतिज्ञानावरण श्रादि श्रन्य श्रावरणों के विविध ज्योपशमों से-विरलता से मन्द प्रकाश का तारतम्य संगत है । जन एकरूप मन्द प्रकाश भी उपाधिमेद से चित्र-विचित्र संभव है, तब यह श्रर्थात् ही सिद्ध हो जाता है कि उन उपाधियों के इटने पर वह वैविध्य भी खतम हो जाता है। जब केवलज्ञानावरण चीण होता है तब बारहवें गुणस्थान के अन्त में अन्य मति स्रादि चार स्रावरण स्रोर उनके इयोपशम भी नहीं रहते। इसी से उस समय श्रपूर्ण ज्ञान की तथा तद्गत तारतम्य की निवृत्ति भी हो जाती है। जैसे कि सान्द्र मेघपटल तथा वस्त्र श्रादि उपाधियों के न रहने पर सूर्य का मन्द प्रकाश तथा उसका वैविध्य कुछ भी बाकी नहीं रहता, एकमात्र पूर्ण प्रकाश ही स्वतः प्रकट होता है: वैसे ही उस समय चेतना भी स्वतः पूर्णतया प्रकाशमान होती है जो कैवल्यज्ञानावस्था है।

उपाधि की निवृत्ति से उपाधिकृत अवस्थाओं की निवृत्ति बतलाते समय उपाध्यायजी ने आचार्य हरिभद्र के कथन का हवाला देकर आध्यात्मिक विकास-कम के स्वरूप पर जानने लायक प्रकाश डाला है। उनके कथन का सार यह है कि ब्रात्मा के श्रीपाधिक पर्याय-धर्म भी तीन प्रकार के हैं। जाति गति श्रादि पर्याय मात्र कर्मादयरूप-उपाधिकृत हैं। श्रतएव वे श्रपने कारणभूत श्रघाती कर्मा के सर्वथा हट जाने पर ही मुक्ति के समय निवृत्त होते हैं। ज्वमा, सन्तोष श्रादि तथा मित ज्ञान श्रादि ऐसे पर्याय हैं जो ज्ञयोपशमजन्य हैं। तात्विक धर्मसंन्यास की प्राप्ति होने पर आठवें आदि गुणस्थानों में जैसे जैसे कर्म के च्रयोपशम का स्थान उसका चय प्राप्त करता जाता है वैसे वैसे च्योपशमरूप उपाधि के न रहने से उन पर्यायों में से तजन्य वैविध्य भी चला जाता है। जो पर्याय कर्मज्ञयजन्य होने से जायिक अर्थात पूर्ण श्रीर एकरूप ही हैं उन पर्यायों का अस्तित्व अगर देहव्यापारादिरूप उपाधिसहित हैं, तो उन पूर्ण पर्यायों का भी श्रस्तित्व मुक्ति में ( जब कि देहादि उपाधि नहीं है ) नहीं रहता । श्रर्थात् उस समय वे पूर्ण पर्याय होते तो हैं, पर सोपाधिक नहीं: जैसे कि सदेह खायिकचारित्र भी मिक में नहीं माना जाता । उपाध्यायजी ने उक्त चर्चा से यह बतलाया है कि स्थातमपर्याय वैभाविक-उदयजन्य हो या स्वाभाविक पर अगर वे सोपाधिक हैं तो अपनी- ऋपनी उपाधि हटने पर वे नहीं रहते । मुक्त दशा में सभी पर्याय सच प्रकार की बाह्य उपाधि से मुक्त ही माने जाते हैं ।

## दार्शनिक परिभाषात्रों की तुलना

उपाध्यायजी ने जैनप्रक्रिया-श्रनुसारी जो भाव जैन परिभाषा में बतलाया है वही भाव परिभाषामेद से इतर भारतीय दर्शनों में भी यथावत् देखा जाता है। सभी दर्शन आध्यात्मिक विकासक्रम बतलाते हुए संदोप में उत्कट मुमुद्धा, जीव-मुित और विदेहमुक्ति इन तीन अवस्थाओं को समान रूप से मानते हैं, और वे जीवन्मुक्त स्थिति में, जब कि क्लेश और मोह का सर्वया अभाव रहता है तथा पूर्ण ज्ञान पाया जाता है; विपाकारम्भी आयुष आदि कर्म की उपाधि से देह- घारण और जीवन का अस्तित्व मानते हैं; तथा जब विदेह मुक्ति प्राप्त होती है तब उक्त आयुष आदि कर्म की उपाधि सर्वथा न रहने से तजन्य देहधारण आदि कार्य का अभाव मानते हैं। उक्त तीन अवस्थाओं को स्पष्ट रूप से जताने वाली दार्शनिक परिभाषाओं की तुलना इस प्रकार है—

१ उत्कट मुमुचा २ जीवन्सुक्ति ३ विदेहसुक्ति १ जैन तात्विक धर्मसंन्यास, सयोगि-श्रयोगि- मुक्ति, सिद्धत्व। चपक श्रेणी। गुणस्थान; सर्वश्चत्व, श्रव्यत्व।

२ सांख्य-यांग परवैराग्य, प्रसंख्यान, श्रसंप्रज्ञात, धर्ममेघ । स्वरूपप्रतिष्ठचिति. कैवल्य । संप्रज्ञात । ३ बीद क्लेशावरणहानि. श्रेयायावरणहानि, निर्वाण, निराभव-सर्वज्ञत्व, श्रर्हत्त्व । नैरास्यदर्शन । चित्तसंतति । श्चपवर्ग वियक्तयोगी ४ न्याय-वैशेषिक युक्तयोगी निर्विकल्पक समाधि ब्रह्मसाचास्कार. स्वरूपलाभ. ५ वेदान्त ब्रह्मनिष्ठत्व । मक्ति।

दार्शनिक इतिहास से जान पड़ता है कि हर एक दर्शन की अपनी-श्रपनी उक्त परिभाषा बहुत पुरानी है। अत्रतएव उनसे बोधित होने वाला विचारस्रोत तो और भी पुराना समक्षना चाहिए।

[ ] उपाध्यायजी ने ज्ञान सामान्य की चर्चा का उपसंहार करते हुए ज्ञाननिरूपण में बार-बार स्नाने वाले ख्योपशम शब्द का माव बतलाया है। एक मात्र जैन साहित्य में पाये जाने वाले ख्योपशम शब्द का विवरण उन्होंने स्नाहत मत के रहस्यज्ञातास्त्रों की प्रक्रिया के स्नुसार उसी की परिभाषा में किया है। उन्होंने ऋति विस्तृत और ऋति विश्वद वर्षान के द्वारा जो रहस्य प्रकट किया है वह दिगम्यर-स्वेताम्बर दोनों परंपराश्चों को एकसा सम्मत है। 'पूच्यपाद ने अपनी लाखिएक शैली में खयोपशम का स्वरूप ऋति संखेप में स्पष्ट ही किया है। राजवार्तिककार ने उस पर कुछ और विशेष प्रकाश डाला है। परन्तु इस विषय पर जितना और जैसा विस्तृत तथा विशव वर्षान खेताम्बरीय प्रम्यों में स्वासकर मलयगिरीय टीकाओं में पाया जाता है उतना और वैसा विस्तृत व विशव वर्षान हमने अभी तक किसी भी दिगम्बरीय प्राचीन-अवांचीन प्रन्य में नहीं देखा। जो कुछ हो पर स्वेताम्बर-दिगम्बर दोनों परंपराश्चों का प्रस्तुत विषय में विचार और परिभाषा का ऐस्य स्वित करता है कि ख्योपशमविषयक प्रकिया अपन्य कर्ष प्रक्रियाओं की तरह बहुत पुरानी है और उसको जैन तत्त्वओं ने ही इस रूप में इतना अधिक विकसित किया हैं।

च्योपराम की प्रक्रिया का मुख्य वक्तव्य इतना ही है कि अध्यवसाय की विविध्यता ही कर्मगत विविध्यता का कारण है। जैसी-जैसी राग्रहेणादिक की तीन्नता या मन्दता वैसा-वैसा ही कर्म की विपाकजनक शक्ति का—रस का तीन्नत्व या मन्दत्व । कर्म की शुभाशुभता के तारतम्य का आधार एक मात्र अध्यवसाय की शुद्धि तथा अधुद्धि का तारतम्य ही है। जब अध्यवसाय में संक्लेश की मात्रा तीन्न हो तब तज्जन्य अधुभ कर्म में अधुभता तीन्न होती है और तज्जन्य शुभ कर्म में शुभता मन्द होती है। इसके विपरीत जब अध्यवसाय में विशुद्धि की मात्रा बढ़ने के कारण संक्लेश की मात्रा मन्द हो जाती है तब तज्जन्य शुभ कर्म में शुभता की मात्रा तो तीन्न होती है और तज्जन्य अधुभ कर्म में अधुभता मन्द हो, जाती है। अध्यवसाय का ऐसा भी बल है जिससे कि कुछ तीन्नतमविपाकी कर्माश का तो उदय के द्वारा ही निर्मूल नाश हो जाता है और कुछ वैसे ही कर्माश विद्यमान होते हुए भी अकिञ्चित्रत बन जाते हैं, तथा मन्दविपाकी कर्माश ही अनुभव में आते हैं। यही स्थित च्योपशम की है।

ऊपर कर्मशक्ति श्रीर उसके कारण के संबन्ध में जो जैन सिद्धान्त बतलाया है वह शब्दान्तर से श्रीर रूपान्तर से (संक्षेप में ही सही) सभी पुनर्जन्मवादी दर्शनान्तरों में पाया जाता है। न्याय-वैशेषिक, सांख्य श्रीर बौद्ध दर्शनों में यह स्पष्ट बतलाया है के जैसी राग-द्वेप-मोहरूप कारण की तीव्रता-मन्दता वैसी धर्माधर्म या कर्म संस्कारों की तीव्रता-मंदता। वेदांत दर्शन भी जैन सम्मत कर्म की तीव्र-मंद शक्ति की तरह श्रशान गत नानाविध तीव्र-मंद शक्तियों का वर्णन करता है, जो तत्त्वज्ञान की उत्पत्ति के बाद भी यथा-

१. देखो, ज्ञानबिदु टिप्पण पु॰ ६२, एं॰ से ।

संभव काम करती रहती हैं। इतर सब दर्शनों की अपेचा उक्त विषय में बैन दर्शन के साथ योग दर्शन का अधिक साम्य है। योग दर्शन में क्लेशों की जो प्रसुस, तनु, विच्छिन्न और उदार—ये चार अवस्थार्य कावाई हैं वे जैन परिमाषा के अनुसार कर्म की सत्तागत, क्षायोपशिमक और औदियक अवस्थार्य हैं। अतएव खुद उपाध्यायजी ने पातञ्जलयोगसूत्रों के ऊपर की अपनी संक्षित हुन्धि में पतञ्जलि और उसके भाष्यकार की कर्म विषयक विचारसरणी तथा परिभाषाकों के साथ जैन प्रक्रिया की तुलना को है, जो विशेष रूप से ज्ञातब्य है।—देखी, योगदर्शन, यशो० २.४।

यह सब होते हुए भी कर्म विषयक जैनेतर वर्णन श्रीर जैन वर्णन में खास श्रंतर भी नजर श्राता है। पहला तो यह कि जितना विस्तृत, जितना विशद श्रीर जितना पृथक्करण्वाला वर्णन जैन ग्रंथों में है उतना विस्तृत, विशद श्रीर पृथक्करण् युक्त कर्म वर्णन किसी श्रन्य जैनेतर साहित्य में नहीं है। दूसरा श्रंतर यह है कि जैन चिंतकों ने श्रमूर्च श्रथ्यवसायों या परिणाकों की तीन्नता-मंदता तथा श्रुद्धि-श्रशुद्धि के दुरूह तारतम्य को पौद्गिकिक — मूर्च कर्म रचनाश्रों के द्वारा व्यक्त करने का एवं समभाने का जो प्रयत्न किया है वह किसी श्रन्य चिंतक ने नहीं किया है। यही सबब है कि जैन वाङ्मय में कर्म विषयक एक स्वरांत्र साहित्य राशि ही चिरकाल से विकसित है।

१ न्यायसूत्र के व्याख्याकारों ने श्रद्धष्ट के स्वरूप के संबन्ध में पूर्व पद्ध रूप से एक मत का निर्देश किया है। जिसमें उन्होंने कहा है कि कोई श्रद्ध को परमाग्रुगुण मानने वाले भी हैं—न्यायमाध्य ३. २. ६६। वाचस्पति मिश्र ने उस मत को स्पष्टरूपेण जैनमत (तात्पर्य० पृ० ५८४) कहा है। जयन्त ने (न्यायमं० प्रमाण ० पृ० २५५) भी पौद्गिलक श्रद्धष्टवादी रूप से जैन मत को ही बतलाया है और फिर उन सभी व्याख्याकारों ने उस मत की समालोचना की है। जान पड़ता है कि न्यायसूत्र के किसी व्याख्याता ने श्रद्धष्टविषयक जैन मत को ठोक ठीक नहीं समभा है। जैन दर्शन मुख्य रूप से श्रद्धष्ट को आत्मपरिणाम हो मानता है। उसने पुद्गलों को जो कर्म-श्रद्धष्ट कहा है वह उपचार है। जैन शाखों में श्राह्मवजन्य या श्राह्मवजनक रूप से पौद्गिलक कर्म का जो विस्तृत विचार है और कर्म के साथ पुद्गल शब्द का जो बार-बार प्रयोग देखा जाता है उसी से बास्स्यायन श्राह्म स्थाख्याकार भ्रान्ति या श्रभूरे श्रानवश सम्बद्ध में प्रसुत्त हुए जान पढ़ते हैं।

# २ मति-श्रुत ज्ञान की चर्चा

शान की सामान्य रूप से विचारणा करने के बाद प्रन्यकार ने उसकी विशेष विचारणा करने की दृष्टि से उस के पाँच मेदों में से प्रथम मित और अुत का निरूपण किया है। यदापि वर्णनकम की दृष्टि से मित शान का पूर्णरूपेण निरूपण करने के बाद ही अुत का निरूपण प्राप्त है, फिर भी मित और अुत का स्वरूप एक दूसरे से इतना विविक्त नहीं है कि एक के निरूपण के समय दूसरे के निरूपण को टाला जा सके इसी से दोनों की चर्चा साथ साथ कर दी गई है [पृ० १६ पं० ६]। इस चर्चा के आधार से तथा उस भाग पर संग्रहीत अनेक टिप्पणों के आधार से जिन खास खास मुद्दों पर यहाँ विचार करना है, वे मुद्दें थे हैं—

- (१) मति श्रौर श्रुत की भेदरेखा का प्रयत्न।
- (२) श्रुतनिश्रित श्रीर त्रश्रुतनिश्रित मित का प्रश्न।
- (३) चतुर्विध वाक्यार्थ ज्ञान का इतिहास।
- (४) ऋहिंसा के स्वरूप का विचार तथा विकास।
- ( ५ ) पट्स्थानपतितत्व श्रीर पूर्वगत गाथा ।
- (६) मति ज्ञान के विशेष निरूपण में नया ऊहापोर्ह ।

## (१) मति और श्रुत की भेदरेखा का प्रयत्न

कैन कर्मशास्त्र के प्रारम्भिक समय से ही ज्ञानावरण कर्म के पाँच मेदों में मित्रानावरण श्रीर श्रुतज्ञानावरण ये दोनों उत्तर प्रकृतियाँ विलकुल जुदी मानी गई हैं। श्रुतएव यह मी सिद्ध है कि उन प्रकृतियों के श्रावार्थ रूपसे माने गए मित श्रीर श्रुत ज्ञान भी स्वरूप में एक दूतरे से भिन्न ही शास्त्रकारों को इष्ट हैं। मित श्रीर श्रुत के पारस्परिक मेद के विषय में तो पुराकाल से ही कोई मतमेद न था श्रीर श्रुत के पारस्परिक मेद के विषय में तो पुराकाल से ही कोई मतमेद न था श्रीर श्रुत के पारस्परिक मेंद के विषय में तो पुराकाल से ही कोई मतमेद न था श्रीर श्रुत की निकट है कि उन दोनों के बीच मेदक रेखा स्थिर करना बहुत कि उन तार्च हैं; श्रीर कभी-कभी तो वह कार्य श्रम्सम्बस्त सा बन जाता है। मित श्रीर श्रुत के बीच मेद है या नहीं, श्रुपर है तो उसकी सीमा किस तरह निर्धारित करना; इस बारे में विचार करने वाले तीन प्रयक्त कैन वाङ्मय में देखे जाते हैं। पहला प्रयत्न श्रागमानुसारी है, दूसरा श्रागमम्मूलक तार्किक है, श्रीर तीसरा श्रुद तार्किक है।

[ ४६ ] पहले प्रयत्न के ऋनुसार मित ज्ञान वह कहलाता है जो इन्द्रिय-मनोजन्य है तथा ऋवम्रह ऋदि चार विभागों में विभक्त है । ऋदि श्रुत ऋन वह कहलाता है जो झंगप्रविष्ट एवं झंगवाझ रूप से जैन परंपरा में लोकोत्तर शास्त्र के नाम से प्रसिद्ध है, तथा जो जैनेतर वाङ्मय लौकिक शास्त्ररूप से कहा गया है। इस प्रयत्न में मित और श्रुत की मेदरेला सुस्पष्ट है, क्योंकि इसमें श्रुतपद जैन परंपरा के प्राचीन एवं पवित्र माने जानेवाले शास्त्र मात्र से प्रधानतथा संबन्ध रखता है, जैसा कि उस का सहोदर श्रुति पद वैदिक परंपरा के प्राचीन एवं पवित्र माने जाने वाले शास्त्रों से मुख्यतथा संबन्ध रखता है। यह प्रयत्न आगामिक इसलिए है कि उसमें मुख्यतथा आगामपरंपरा का ही अनुसरण है। 'अनुयोगद्वार' तथा 'तत्त्वार्थाधिगम सूत्र' में पाया जानेवाला श्रुत का वर्णन इसी प्रयत्न का फल है, जो बहुत पुराना जान पड़ता है। (देलो, अनुयोगद्वार सूत्र सू० ३ से और तत्वार्थ० १. २०)।

[ १५, २६ से ] दूसरे प्रयत्न में मित स्त्रीर श्रुत की भेदरेखा तो मान ही ली गई है: पर उस में जो कठिनाई देखी जाती है वह है भेदक रेखा का स्थान निश्चित करने की। पहले की ऋषेचा दूसरा प्रयत्न विशेष व्यापक है; क्योंकि पहले प्रयत्न के अनुसार अत ज्ञान जब शब्द से ही संबन्ध रखता है तब दसरे प्रयत्न में शब्दातीत ज्ञानविशोष को भी श्रुत मान लिया गया है। दूसरे प्रयत्न के सामने जब प्रश्न हुआ कि मति ज्ञान में भी कोई अंश सशब्द और कोई श्रंश श्रशब्द है, तब सशब्द श्रीर शब्दातीत माने जानेवाले श्रत ज्ञान से उसका भेद कैसे समभ्रता ? इसका जवाब दूसरे प्रयश्न ने ऋषिक गहराई में जाकर यह दिया कि असल में मतिल्जि और श्रतल्जि तथा मत्युपयोग श्रौर अतोपयोग परस्पर त्रिलकुल पृथक् हैं, भले ही वे दोनों ज्ञान सशब्द तथा अशब्द रूप से एक समान हों। दूसरे प्रयत्न के अनुसार दोनों ज्ञानों का पारस्परिक भेद लिंध श्रीर प्रयोग के भेद की मान्यता पर ही श्रवलम्बित है: जो कि जैन तत्त्वज्ञान में चिर-प्रचलित रही है। श्रद्धर श्रुत श्रीर श्रमद्धर श्रुत रूप से जो श्रुत के भेद जैन वाङ्मय में हैं - वह इस दूसरे प्रयत्न का परिणाम है। 'श्रावश्यकनिर्धुकि' (ग०१६) त्रौर 'नन्दीसूत्र' (सू०३७) में जो 'श्रक्खर सन्नी सम्मं' आदि चौदह श्रुतभेद सर्व प्रथम देखे जाते हैं श्रीर जो किसी प्राचीन दिगम्बरीय प्रन्थ में हमारे देखने में नहीं खाए. उनमें खबर और खनवर अत ये दो भेंद सर्व प्रथम ही खाते हैं। बाकी के बारह भेट उन्हीं दो भेदों के खाधार पर खपेजाविशेष से गिनाये हुए हैं। यहाँ तक कि प्रथम प्रयत्न के फल स्वरूप माना जानेवाला श्रंगप्रविष्ट श्रौर श्रंगवाह्य श्रुत भी दूसरे प्रयत्न के फलस्वरूप मुख्य श्रज्य श्रौर श्चनद्धर श्रुत में समा जाता है। यद्यपि श्रद्धरश्रुत श्रादि चौदह प्रकार के श्रुत का निर्देश 'म्रावश्यकनिर्युक्ति' तथा 'नन्दी' के पूर्ववर्ती ग्रन्थों में देखा नहीं जाता.

फिर भी उन चौदह मेदों के श्राधारभूत श्रवरानवर श्रत की कल्पना तो प्राचीन हो जान पडती है। क्योंकि 'विशेषावश्यकभाष्य' (गा० ११७) में पूर्वगत-रूप से जो गाथा ली गई है उस में श्रवार का निर्देश स्पष्ट है। इसी तरह दिगम्बर-श्वेताम्बर दोनों परंपरा के कर्म-साहित्य में समान रूप से वर्णित श्रुत के बीस प्रकारों में भी अधर अत का निर्देश है। अधर और अनक्षर अत का विस्तृत वर्णन तथा दोनों का भेदपदर्शन 'निर्युक्ति' के स्त्राधार पर श्री जिनमद्र-गणि क्षमाश्रमण ने किया है। भट्ट श्रकलंक ने भी श्रद्धरानद्वर श्रत का उल्लेख एवं निर्वचन 'राजवातिक' में किया है-जो कि 'सर्वार्थिसिद्धि' में नहीं पाया जाता । जिनभद्र तथा श्रकलंक दोनों ने श्रद्धरानक्षर श्रुत का व्याख्यान तो किया है, पर दोनों का व्याख्यान एकरूप नहीं है। जो कुछ हो पर इतना तो निश्चित ही है कि मति श्रीर श्रत ज्ञान की भेदरेखा स्थिर करनेवाले दूसरे प्रयत्न के विचार में श्रवरान : र श्रत रूप से सम्पूर्ण मुक-वाचाल ज्ञान का प्रधान स्थान रहा है--जब कि उस भेद रेखा को स्थिर करने वाले प्रथम प्रयत्न के विचार में केवल शास्त्र-ज्ञान ही अतरूप से रहा है। दूसरे प्रयत्न को आगमानुसारी तार्किक इसलिए कहा है कि उसमें आगिमक परंपरासम्मत मति और श्रत के भेद को तो मान ही लिया है: पर उस भेद के समर्थन में तथा उसकी रेखा आँकने के प्रयत्न में. क्या दिगम्बर क्या श्वेताम्बर सभी ने बहुत कुछ तर्क पर दौड़ लगाई है।

[५०] तीसरा प्रयत्न शुद्ध तार्किक है जो सिर्फ सिद्धसेन दिवाकर का ही जान पहता है। उन्होंने मित श्रीर श्रुत के मेद को ही मान्य नहीं रखा<sup>3</sup>। श्रुतएव उन्होंने मेदेरेखा स्थिर करने का प्रयत्न भी नहीं किया। दिवाकर का यह प्रयत्न श्रागमनिरपेत्र तर्कावलम्बी है। ऐसा कोई शुद्ध तार्किक प्रयत्न, दिगम्बर वा मय में देखा नहीं जाता। मित श्रीर श्रुत का श्रभेद दर्शानेवाला यह प्रयत्न सिद्धसेन दिवाकर की खास विशेषता स्चित करता है। वह विशेषता यह कि उनकी दृष्टि विशेषता श्रुमेदगमिनी रही, जो कि उस युग में प्रधानतया प्रतिष्ठित श्रुद्धैत भावना का फल जान पड़ता है। क्योंकि उन्होंने न केवल मित श्रीर श्रुत में ही श्रागमसिद्ध मेदरेखा के विषद्ध तर्क किया, बल्कि स्श्रुविध श्रीर

१ देखो, विशेषावश्यकभाष्य, गा० ४६४ से ।

२ देखो, राजवार्तिक १.२०.१५।

३ देखो, निश्चयदात्रिशिका श्लो० १६; ज्ञानविन्दु पृ० १६ ।

४ देखो, निश्चयद्वा० १७; ज्ञानबिन्दु पृ० १८।

मनःपर्याय में तथा °केवलज्ञान ऋौर केवलदर्शन में माने जानेवाले ऋागम-सिद्ध भेद को भी तर्क के बल पर ऋमान्य किया है।

उपाध्यायजी ने मित और श्रुत की चर्चा करते हुए उनके मेद, भेद की सीमा और श्रमेद के बारे में, श्रपने समय तक के जैन वाङ्मय में जो कुछ चिंतन नाया जाता था उस सब का, श्रपनी विशिष्ट शैली से उपयोग करके, उपर्युक्त तीनों प्रयत्नों का समर्थन सूक्ष्मतापूर्वक किया है। उपध्यायजी की सूक्ष्म हिए प्रत्येक प्रयत्न के श्राधारभूत हिष्टिबन्दु तक पहुँच जाती है। इसिलए वे परस्पर विरोधी दिखाई देने वाले पक्षमेदी का भी समर्थन कर पाते हैं। जैन विद्वानों में उपाध्यायजी ही एक ऐसे हुए जिन्होंने मित श्रीर श्रुत की श्रागमसिख भेदरेखाश्रों को ठीक-ठीक बतलाते हुए भी सिद्धसेन के श्रमेदगामी पक्ष को पनव्य' शब्द के [५०] द्वारा श्लेष से नवीन और स्तुत्य सूचित करते हुए, सूक्ष्म और हृदयङ्गम तार्किक शैली से समर्थन किया।

मित श्रीर श्रुत की मेंदरेखा स्थिर करनेवाले तथा उसे मिटाने वाले ऐसे तीन प्रयत्नों का जो ऊपर वर्णन किया है, उसकी दर्शनान्तरीय ज्ञानमीमांसा के साथ जब इम ज़ुलाना करते हैं, तब भारतीय तत्त्वज्ञों के चिन्तन का विकासक्रम तथा उसका एक दूसरे पर पड़ा हुआ श्रुसर सफ्ट ध्यान में श्राता है। प्राचीन-तम समय से भारतीय दार्शनिक परंपराएँ श्रागम को स्वतन्त्र रूप से श्रुलग ही प्रमाण मानती रहीं। सबसे पहले शायद तथागत बुद्ध ने ही श्रागम के स्वतन्त्र प्रमायय पर श्रापति उठाकर स्पष्ट रूप से यह घोषित किया कि—तुम लोग मेरे चचन को भी श्रुत्मव और तर्क से जाँच कर ही मानो । प्रत्यज्ञानुमाव श्रीर तर्क पर बुद्ध के द्वारा इतना श्रुषिक मार दिए जाने के फलस्वरूप श्रागम के स्वतन्त्र प्रामायय विरुद्ध एक दूसरी भी विचारधारा प्रस्कृदित हुई। श्रागम को स्वतन्त्र श्रीर श्रुतिरिक्त प्रमाण माननेवाली विचारधारा प्राचीनतम थी जो मीमांसा, न्याय श्रीर सांखन-योग दर्शन में श्राज भी श्रुजुरण है, श्रागम को श्रुतिरिक्त प्रमाण न मानने की प्रराण करने वाली दूसरी विचारधारा यद्यपि श्रुपेखा-कृत पीछे की है, किर भी उसका स्वीकार केवल बीद्ध सम्प्रदाय तक ही सीमित न रहा। उसका श्रुसर श्रागे जाकर बैशोषिक दर्शन के व्याख्याकारों पर भी पड़ा

१ देखो, सन्मति द्वितीयकारड, तथा ज्ञानविन्दु पृ० ३३ ।

२ 'तापाच्छेदाच्च निकषात्मुवर्णिमेव परिडतैः । परीक्ष्य भिद्यवी माग्नं महची न तु गौरवात् ॥" —तत्त्वसं० का० ३६८८८ ।

जिससे उन्होंने आगम-श्रुतिप्रमाण का समावेश बौदों की तरह अनुमान के दे हि क्या। इस तरह आगम को आविरिक्त प्रमाण न मानने के विषय में बौद्ध और वैशेषिक दोनों दर्शन मूल में परस्पर विरुद्ध होते हुए भी अविरुद्ध सहोदर बन गए।

जैन परंपरा की ज्ञानमीमांसा में उक्त दोनों विचारधाराएँ मौजूद हैं। मित ज्ञौर श्रुत की भिन्नता माननेवाले तथा उसकी रेखा स्थिर करनेवाले उपर वर्णन किये गए आगमिक तथा आगमानुसारी तार्किक इन दोनों प्रयत्नों के मूल में वे ही संस्कार हैं जो आगम को स्वतंत्र एवं अतिरिक्त प्रमाण माननेवाली प्राचीनतम विचारधारा के पोषक रहे हैं। श्रुत को मित से अलग न मानकर उसे उसी का एक प्रकार मात्र स्थापित करनेवाला दिवाकरश्री कार तीसरा प्रयत्न आगम को अतिरिक्त प्रमाण न माननेवाली दूसरी विचारधारा के असर से अल्लूता नहीं है। इस तरह हम देख सकते हैं कि अपनी सहोदर अन्य दार्शनिक परंपराओं के बीच में ही जीवनधारण करनेवाली तथा फलने-फूलनेवाली जैन परंपरा ने किस तरह उक्त दोनों विचारधाराओं का अपने में कालकम से समावेश कर लिया।

## (२) श्रुतनिश्रित श्रौर श्रश्रुतनिश्रित मति

[१६] मित ज्ञान की चर्चा के प्रसङ्ग में श्रुतिनिश्रित और अञ्जुतनिश्रित भेद का प्रश्न भी विचारणीय है । श्रुतनिश्रित मित ज्ञान वह है जिसमें श्रुतज्ञानजन्य वासना के ।उद्बोध से विशेषता आती है। अञ्जुतनिश्रित मित ज्ञान तो श्रुतज्ञानजन्य वासना के प्रवोध के सिवाय ही उत्पन्न होता है। अर्थात् जिस विषय में श्रुतनिश्रित मित ज्ञान होता है वह विषय पहले कभी उपलब्ध अवश्य

१ देलो, प्रशस्तपादभाष्य पृ० ५,७६, ज्योमवती पृ० ५,७७; कंदली पृ०२१३।
२ यद्यपि दिवाकरश्री ने अपनी वत्तीसी (निश्चय०१६) में मित श्रीर श्रुत के अपेद को स्थापित किया है फिर भी उन्होंने चिर प्रचितत मित-श्रुत के भेद की सर्वथा श्रुवगयाना नहीं की है। उन्होंने न्यायावतार में श्रागम प्रमाण को स्वतन्त्र रूप से निर्दिष्ट किया है। जान पड़ता है इस जगह दिवाकरश्री ने प्राचीन परंपरा का श्रुतसरण किया श्रीर उक्त बत्तीसी में श्रापना स्वतन्त्र मत व्यक्त किया। इस तरह दिवाकरश्री के अंथों में श्रागम प्रमाण को स्वतंत्र श्रीतिस्त मानने श्रीर न माननेबाली दोनों दर्शनान्तरीय विचारधाराएँ देखी जाती हैं जिन का स्वीकार शानविन्दु में उपाध्यायजी ने भी किया है।

३ देखो, ज्ञानबिन्दु टिप्पण पृ० ७०।

होता है, जब कि अअ्तिनिश्रत मित शान का विषय पहले अनुपत्तकथ होता है। प्रश्न यह है कि 'शानिन्दु' में उपध्यायजी ने मितशान रूप से जिन श्रुतनिश्रित और अअ्तिनिश्रित दो मेदों का उपर्युक्त स्पष्टोकरण किया है उनका ऐतिहासिक स्थान क्या है ! इसका खुलासा यह जान पड़ता है कि उक्त दोनों मेद उतने प्राचीन नहीं जितने प्राचीन मित शान के अवग्रह आदि अन्य मेद हैं ! क्योंकि मित शान के अवग्रह आदि तथा बहु, बहुविच आदि सभी प्रकार श्वेताम्बर-दिगम्बर वाङ्मय में समान रूप से विश्वेत हैं, तब श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित का वर्णन एक मात्र श्वेताम्बरीय ग्रंथों में है । श्वेताम्बर साहित्य में भी इन मेदों का वर्णन एक सर्वप्रथम 'नन्दीसूत्र' में ही देखा जाता है । 'अनुयोगद्वार' में तथा 'निर्युक्ति' तक में श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित के उल्लेख का न होना यह स्थित करता है कि यह मेद संभवतः 'नन्दी' की रचना के समय से विशेष प्राचीन नहीं । हो सकता है कि वह स्थक खुद नन्दीकार की ही हो ।

यहाँ पर वाचक उमास्वाति के समय के विषय में विचार करनेवालों के लिए ध्यान में लेने योग्य एक वस्तु हैं। वह यह कि वाचक श्री ने जब मतिज्ञान के अन्य सब प्रकार वर्षित किये हैं उत्तव उन्होंने श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित का अपने भाष्य तक में उल्लेख नहीं किया। स्वयं वाचक श्री, जैसा कि आचार्य हेम-चन्द्र कहते हैं, यथार्थ में उत्कृष्ट संग्राहक हैं। अगर उनके सामने मौजूदा 'नन्दीसून' होता तो वे श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित का कहीं न कहीं संग्रह करने से शायद ही चूकते। अश्रुतनिश्रित के और ति की वैनियिकी आदि जिन चार

१ ययि अश्रुतिनिश्रितरूप से मानी जानेवाली श्रीत्पत्तिकी श्रादि चार बुद्धियों का नामनिर्देश भगवती (१२ ५) में श्रीर श्रावश्यक निर्युक्ति (गा०-६३८) में हैं, जो कि श्रवश्य नंदी के पूर्ववर्ती हैं। फिर भी वहाँ उन्हें अश्रुत-निश्रित शब्द से निर्दिष्ट नहीं किया है श्रीर न भगवती श्रादि में श्रन्यत्र कहीं श्रुतिनिश्रित शब्द से श्रवशह श्रादि मितज्ञान का वर्षान है। श्रतप्य यह कल्पना होती है कि श्रवशहादि रूप से प्रसिद्ध मित ज्ञान तथा श्रीत्पत्तिकी श्रादि रूप से प्रसिद्ध बुद्धियों की कमशः श्रुतनिश्रित श्रीर श्रश्रुतनिश्रित रूप से मितज्ञान की विभागव्यवस्था नन्दि-कार ने ही शायद की हो।

२ देखो, नन्दीसूत्र, स्० २६, तथा ज्ञानबिन्दु टिप्पण पृ० ७०।

३ देखो, तत्त्वार्थ १.१३-१६।

४ देखो, सिद्धहेम २.२ ३६।

बुद्धियों का तथा उनके मनोरंजक दृष्टान्तों का वर्णन १ पहले से पाया जाता है, उनको अपने प्रत्य में कहीं न कहीं संग्रहीत करने के लोभ का उमास्वाति शायद ही संवरण करते । एक तरफ से, वाचकश्री ने कहीं भी अव्यार-अनच्चर आदि निर्धुं किनिर्दिष्ट श्रुतभेदों का संग्रह नहीं किया है; और दूसरी तरफ से, कहीं भी नन्दी-वर्णित श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित मतिभेद का संग्रह नहीं किया है। जब कि उत्तरवर्ती विशेषावश्यकभाष्य में दोनों प्रकार का संग्रह तथा वर्णान देखा जाता है । यह क्लुस्थित स्चित करती है कि शायद वाचक उमास्वाति का समय, निर्मुक्ति के उस भाग की रचना के समय से तथा नन्दी की रचना के समय से कुछ न कुछ पूर्ववर्ती हो। अस्तु, जो कुछ हो पर उपाध्यायजी ने तो ज्ञानिक्तु में भुत से मति का पार्थक्य बतलाते समय नन्दी में वर्णित तथा विशेषावश्यकभाष्य में व्याख्यात श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित दोनों भेदों की तात्विक समीचा कर दी है।

## (३) चतुर्विध वाक्यार्थ ज्ञान का इतिहास

[२०-२६] उपाध्यायजी ने एक दीर्घ श्रुतोपयोग कैसे मानना यह दिखाने के लिए चार प्रकार के वाक्यार्थ ज्ञान की मनोरंजक ख्रौर बोधप्रद चर्चा की है ख्रौर उसे विशेष रूप से जानने के लिए ख्राचार्य हरिभद्र कृत 'उपदेशपद' ख्रादि का हवाला भी दिया है। यहाँ प्रश्न यह है कि ये चार प्रकार के वाक्यार्थ क्या है क्रीर उनका विचार कितना पुराना है ख्रौर वह किस प्रकार से जैन वाङ्मय में प्रचलित रहा है तथा विकास प्राप्त करता ख्राया है। इसका जवाव हमें प्राचीन ख्रौर प्राचीनतर वाङ्मय देखनें से मिल जाता है।

जैन परंपरा में 'अनुनाम' शब्द प्रसिद्ध है जिसका अर्थ है व्याख्यानविधि । अनुनाम के छह प्रकार आर्थ-(बित सूरि ने अनुयोगद्वार सूत्र ( सूत्र० १५५ ) में बतलाए हैं। जिनमें से दो अनुनाम सूत्रस्पशीं और चार अर्थस्पशीं हैं। अनुनाम शब्द का निर्धुक्ति शब्द के साथ सूत्रस्पशिंकनिर्धुक्त्यनुनाम रूप से उल्लेख अनुयोग-द्वार सूत्र से प्राचीन है इसलिए इस बात में तो कोई संदेह रहता ही नहीं कि यह अनुनामपद्वित या व्याख्यान शैली जैन वाङ्मय में अनुयोगद्वार सूत्र से पुरानी और निर्धुक्ति के प्राचीनतम स्तर का ही भाग है जो संमवतः श्रुतकेवली मद्र-

१ दृष्टान्तों के लिए देखो नन्दी सूत्र की मलयगिरि की टीका, पू॰ १४४ से।

२ देखो, विशेषा० गा॰ १६६ से, तथा गा० ४५४ से।

३ देखो, ज्ञानबिन्दु टिप्पण पु० ७३ से ।

बाहुकर्नुक मानी जानेवाली निर्युक्ति का ही माग होना चाहिए। निर्युक्ति में अनुगम शब्द से जो व्याख्यानविधि का समावेश हुआ है वह व्याख्यानविधि भी वस्तुतः बहुत पुराने समय की एक शास्त्रीय प्रिक्तिया रही है। हम जब आपर्य पर्पा के उपलब्ध विविध बाङ्मय तथा उनकी पाठशैली को देखते हैं तब इस अनुगम की प्राचीनता और भी ध्यान में आ जाती है। आर्य परंपरा की एक शाखा जरशोस्थियन को देखते हैं तब उसमें भी पांवत्र माने जानेवाले अवेस्ता आदि प्रन्थों का प्रथम विशुद्ध उच्चार कैसे करना, किस तरह पद आदि का विभाग करना इत्यादि कम से व्याख्याविधि देखते हैं। भारतीय आर्य परंपरा की वैदिक शाखा में जो मन्त्रों का पाठ सिखाया जाता है और कमशाः जो उसकी अर्थविधि बतलाई गई है उसकी जैन परंपरा में प्रसिद्ध अनुगम के साथ तुलना करं तो इस बात में कोई संदेह ही नहीं रहता कि यह अनुगमविधि वरतुतः वही है जो जरथास्थियन धर्म में तथा वैदिक धर्म में भी प्रचित्तत थी और आज भी प्रचित्त है।

जैन श्रीर वैदिक परंपरा की पांठ तथा श्रर्थविधि विषयक तुलना-

१ वैदिक

२. जैन

१ संहितापाठ (मंत्रपाठ ) २ पदच्छेद (जिसमें पद, कम, जटा

१ संहिता ( मूलसूत्रपाठ ) १

२ पद २

श्रादि श्राठ प्रकार की

विविधानुपूर्विश्रों का समावेश है )

३ पदार्थज्ञान ४ वास्यार्थज्ञान ३ पदार्थ ३, पदविम्रह ४

ज्ञान ४ चालना **५** 

५ तात्पर्यार्थनिर्णय ५ प्रस्ववस्थान ६

जैसे वैदिक परंपरा में शुरू में मूल मंत्र को शुद्ध तथा श्रस्तिलत रूप में सिखाया जाता है; अनन्तर उनके पदां का विविध विश्लेषण; इसके बाद जब श्रर्थविचारणा—मीमांसा का समय श्राता है तब क्रमशः प्रत्येक पद के श्रर्थ का श्रान; फिर पूरे वाक्य का श्रर्थ शान और अन्त में साधक बाधक चर्चापूर्वक तार्यार्थ का निर्णय कराया जाता है—वैसे ही जैन परंपरा में भी कम से कम निर्णु कित के प्राचीन समय में सूत्रपाठ से श्रर्थनिर्णय तक का वही क्रम प्रचित्त था जो श्रतुगम शब्द से जैन परंपरा में ब्यवहृत हुआ। श्रतुगम के छह विभाग जो श्रतुगाम राद्य से जैन परंपरा में ब्यवहृत हुआ। श्रतुगम के छह विभाग जो श्रतुगोगद्यारसूत्र में हैं उनका परंपरा प्राप्त वर्णन जिनभद्र खमाअमण ने

विस्तार से किया है । संघदास गिथ ने ध 'बृहरकल्पमाध्य' में उन छह विभागों के वर्णन के ब्रालावा मतान्तर से पाँच विमागों का भी निर्देश किया है । जो छुछ हो; इतना तो निश्चित है कि जैन परंपरा में सूत्र ब्रीर ब्राय सिखाने के संबंध में एक निश्चित व्याख्यानविधि चिरकाल से प्रचलित रही । इसी व्याख्यानविधि को ब्राचार्य इरिमद्र ने ब्रापने दार्शनिक ज्ञान के नए प्रकाश में कुछ नवीन शब्दों में नवीनता के साथ विस्तार से वर्णन किया है । इरिमद्रसूरि की उक्ति में कई विशेष्ताएं हैं जिन्हें जैन वाङ्मय को सर्व प्रथम उन्हीं की देन कहनी चाहिए । उन्होंने उपवेशपद में ब्राथांनुगम के चिरप्रचलित चार मेरों को कुछ मीमांसा ब्रादि दर्शनज्ञान का ब्रोप देकर नए चार नामों के द्वारा निरूपण किया है । दोनों की व्रला इस प्रकार है—

| १. प्राचीन <b>परं</b> परा | २. हरिभद्रीय   |
|---------------------------|----------------|
| १ पदार्थ                  | १ पदार्थ       |
| २ पदविग्रह                | २ वाक्यार्थ    |
| ३ चालना                   | ३ महावाक्यार्थ |
| ४ प्रत्यवस्थान            | ४ ऐदम्पर्यार्थ |

हरिभद्रीय विशेषता केवल नए नाम में ही नहीं है। उनकी ध्यान देने योग्य विशेषता तो चारों प्रकार के स्त्रर्थनोध का तरतम भाव समभाने के लिए दिये गए लौकिक तथा शास्त्रीय उदाहरणों में है। जैन परंपरा में ऋहिंसा, निर्मन्यत्व, दान और तप स्त्रादि का धर्म रूप से सर्वप्रथम स्थान है, स्त्रतएव जब एक तरफ से उन धर्मों के स्त्राचरण पर स्त्रात्यत्तिक भार दिया जाता है, तब दूसरी तरफ से उसमें कुछ स्रपवादों का या छूटों का रखना भी ऋनिवार्य रूप से प्राप्त हो जाता है। इस उत्सर्ग और स्त्रपवाद विधि की मर्यादा को लेकर स्त्राचार्य हरिभद्द ने उक्त चार प्रकार के स्त्रर्थनोधों का वर्णन किया है।

# जैनधर्म की श्रहिंसा का स्वरूप

म्रहिंसा के बारे में जैन धर्म का सामान्य नियम यह है कि किसी भी प्राणी का किसी भी प्रकार से घात न किया जाए। यह 'पदार्थ' हुम्रा। इस पर प्रश्न

१ देखो, विशेषावश्यकभाष्य गा० १००२ से ।

२ देखो, बृहत्कल्पभाष्य गा० ३०२ से।

३ देखो, उपदेशपद गा॰ ८५९-८८५ ।

होता है कि अगर सर्वया प्राणिघात वर्ष्य है तो धर्मस्थान का निर्माण तथीं शिरोमुग्डन आदि कार्य भी नहीं किये जा सकते जो कि कर्तव्य समके जाते हैं । यह शंकाविचार 'वाक्यार्थ' है। अवश्य कर्तव्य अगर शास्त्रविधिपूर्वक किया जाए तो उसमें होनेवाला गाणिघात दोषावह नहीं, अविधिकृत ही दोषावह है। यह विचार 'महावाक्यार्थ' है। अन्त में जो जिनाज्ञा है वही एक मात्र उपादेय है ऐसा तात्पर्य निकालना 'पेदम्पर्यार्थ' है। इस प्रकार सर्व प्राणिहिंसा के सर्वथा निषेषरूप सामान्य नियम में जो विधिविहित अपवादों को स्थान दिलानेवाला और उत्सर्ग-अपवादरूप धर्ममार्ग स्थिर करनेवाला विचार-प्रवाह ऊपर दिलाया गया उसको आचार्य हरिमद्र ने लौकिक दृष्टान्तों से समक्ताने का प्रयत्न किया है।

श्रीहंसा का प्रश्न उन्होंने प्रथम उठाया है जो कि जैन परंपरा की जड़ है । यों तो श्राहिंसा समुचय आर्य परंपरा का सामान्य धर्म रहा है। फिर मी धर्म, कीडा, भोजन आदि अनेक निमित्तों से जो विविध हिंसाएँ प्रचित्तत रहीं उनका आत्यन्तिक विरोध जैन परंपरा ने किया। इस विरोध के कारण ही उसके सामने प्रतिवादियों की तरफ से तरह-तरह के प्रश्न होने लगे कि अगर जैन सर्वया हिंसा का निषेध करते हैं तो वे खुद भी न जीवित रह सकते हैं और न धर्माचरण ही ही कर सकते हैं। इन प्रश्नों का जवाब देने की दृष्टि से ही हरिभद्र ने जैन समत श्राहिंसास्वरूप समक्षाने के लिए चार प्रकार के वाक्यार्थ बोध के उदाहरण रूप से सर्वप्रथम श्राहिंसा के प्रश्न को ही हाथ में लिया है।

दूसरा प्रश्न निर्प्रन्थत्व का है। जैन परंपरा में प्रन्य—विकादि परिष्रह रखने न रखने के बारे में दलमेद हो गया था। हिर्मद्र के सामने यह प्रश्न खासकर दिगम्बरत्वपत्त्वपातियों की तरफ से ही उपस्थित हुन्ना जान पड़ता है। हिर्मद्र ने जो दान का प्रश्न उठाया है वह करीब-करीब न्नाधुनिक तेरापंथी संप्रदाय की निचातसरणी का प्रतिविभ्व है। यद्यपि उस समय तेरापंथ या वैसा ही दूसरा कोई स्पष्ट पंथ न था; फिर भी जैन परंपरा की निवृत्ति प्रधान भावना में से उस समय भी दान देने के विद्ध किसी-किसी को विचार न्ना जाना स्वामायिक था जिसका जवाब हरिभद्र ने दिया है। जैनसंमत तप का विरोध बौद्ध परंपरा पहले से ही करती न्नाई है। उसी का जवाब हरिभद्र ने दिया है। इस तरह जैन धर्म के प्रायाभूत सिद्धान्तों का स्वरूप उन्होंने उपदेशपद में चार प्रकार के धावयार्थवोध का निरूपण करने के प्रसंग में स्पष्ट किया है। जो सांक्षक विद्वानों

१ देखो, मज्मिमनिकाय सुत्त० १४।

की ऋपनी हिंसा-ऋहिंसा विषयक मीमांसा का जैन दृष्टि के ऋनुसार संशोधित मार्ग है।

भिन्न-भिन्न समय के अनेक ऋषियों के द्वारा सर्वभूतदया का सिद्धान्त तो श्चार्यवर्ग में बहुत पहले ही स्थापित हो चुका था: जिसका प्रतियोष है--'मा हिंस्यात् सर्वा भूतानि'--यह श्रुतिकल्प वाक्य । यज्ञ त्र्रादि धर्मों में प्राणिवध का समर्थन करनेवाले मीमांसक भी उस ऋहिंसाप्रतिपादक प्रतिघोष को पूर्णतया प्रमाण रूप से मानते श्राए हैं। श्रतएव उनके सामने भी श्रिहिंसा के जेत्र में यह प्रश्न तो ग्रापने ग्राप ही उपस्थित हो जाता था। तथा सांख्य ग्रादि ऋर्ष वैदिक परंपराक्षां के द्वारा भी वैसा प्रश्न उपस्थित हो जाता था कि जब हिंसा को निषिद्ध व्यवएव व्यनिवजननी तम मीमांसक भी मानते हो तब यज्ञ ब्रादि प्रसंगों में. की जानेवाली हिंसा भी. हिंसा होने के कारण श्रानिष्टजनक क्यों नहीं ? श्रीर जब हिंसा के नाते यज्ञीय हिंसा भी ऋनिष्टजनक सिद्ध होती है तब उसे धर्म का-इप्ट का निमित्त मानकर यज त्यादि कमों में कैसे कर्तव्य माना जा सकता है ? इस प्रश्न का जवाब बिना दिए व्यवहार तथा शास्त्र में काम चल ही नहीं सकता था । श्रतएव पुराने समय से याज्ञिक विद्वान श्रविंसा को पर्यारूपेण धर्म मानते हुए भी, बहुजनस्वीकृत श्रीर चिरपचितत यह श्रादि कर्मों में होनेवाली हिंसा का धर्म-कर्तव्य रूप से समर्थन, अनिवार्य अपवाद के नाम पर करते आ रहे थे। मीमांसकों की श्राहिंसा-हिंसा के उत्सर्ग-श्रापवादभाववाली चर्चा के प्रकार तथा उसका इतिहास हमें त्राज भी कमारिल तथा प्रभाकर के ग्रन्थों में विस्पष्ट श्रीर मनोरंजन रूप से देखने को मिलता है। इस बुद्धिपूर्ण चर्चा के द्वारा मीमां-सकों ने सांख्य, जैन, बौद्ध ब्रादि के सामने यह स्थापित करने का प्रयत्न किया है कि शास्त्र विधित कर्म में की जानेवाली हिंसा अवश्य कर्तव्य होने से अनिष्ट-श्राधर्म का निमित्त नहीं हो सकती। भीमांसकों का श्रान्तिम तात्पर्य यही है कि शास्त्र-वेद ही मुख्य प्रमाण है श्रीर यज्ञ श्रादि कर्म वेदविहित हैं। श्रुतएव जो यज्ञ त्रादि कर्म को करना चाहे या जो वेद को मानता है उसके वास्ते वेदाज्ञा का पालन ही परम धर्म है. चाहे उसके पालन में जो कुछ करना पड़े। मीमांसकों का यह तात्पर्यनिर्णय श्राज भी वैदिक परंपरा में एक ठोस सिद्धांत है। सांख्य आदि जैसे यशीय हिंसा के विरोधी भी वेद का प्रामाएय सर्वथा न त्याग देने के कारण श्रन्त में मीमांसकों के उक्त तात्पर्यार्थ निर्णय का श्रात्यंतिक विरोध कर न सके। ऐसा विरोध श्राखिर तक वे ही करते रहे जिन्होंने वेद के प्रामास्य का सर्वथा इन्कार कर दिया। ऐसे विरोधियों में जैन परंपरा मुख्य है। जैन परंपरा ने वेद के प्रामाएय के साथ वेदविहित हिंसा की धर्म्यता का भी सर्वतीभावेन

निषेष किया। पर जैन परंपरा का भी अपना एक उद्देश्य है जिसकी सिद्धि के वास्ते उसके अनुयायी ग्रहस्थ और साधु का जीवन आवश्यक है। इसी जीवनधारण में से जैन परंपरा के सामने भी ऐसे अनेक प्रश्न समय-समय पर आते रहे जिनका अहिंसा के आत्यंतिक सिद्धांत के साथ समन्यय करना उसे प्राप्त हो जाता था। जैन परंपरा वेद के स्थान में अपने आगमों को ही एक मात्र प्रमाण मानती आई है; और अपने उद्देश्य की सिद्धि के वास्ते स्थापित तथा प्रचारित विविध प्रकार के गृहस्थ और साधु जीवनोपयोगी कर्तव्यों का पालन भी करती आई है। अतएव अन्त में उसके वास्ते भी उन स्वीकृत कर्तव्यों में अनिवार्थ रूप से हो जानेवाली हिंसा का समर्थन भी एक मात्र आगम की आजा के पालन रूप से ही करना प्राप्त है। जैन आचार्य इसी दृष्टि से अपने आपवादिक हिंसा मार्ग का समर्थन करते रहे।

श्राचार्य हरिभद्र ने चार प्रकार के वाक्यार्थ बोध को दर्शाते समय श्राहिसा-हिंसा के उत्सर्ग-ऋपवादभाव का जो सुक्ष्म विवेचन किया है वह ऋपने पूर्वी-चायों की परंपरापास संपत्ति तो है ही पर उसमें उनके समय तक की विकसित मीमांसारीली का भी कुछ न कुछ ग्रसर है। इस तरह एक तरफ से चार वाक्यार्थबोध के बहाने उन्होंने उपदेशपद में मीमांसा की विकसित शैली का. जैन दृष्टि के अनुसार संग्रह किया: तत्र दूसरी तरफ से उन्होंने बौद्ध परिभाषा को भी 'पोडशक' भें अपनाने का सर्वेप्रथम प्रयत्न किया। धर्मकीर्ति के 'प्रमाणवार्तिक' के पहले से भी बौद्ध परंपरा में विचार विकास की कम प्राप्त तीन भूमिकात्रों को दर्शानेवाले श्रतमय, चिंतामय श्रीर भावनामय ऐसे तीन शब्द बौद वाङ्मय में प्रसिद्ध रहे। हम जहाँ तक जान पाए हैं कह सकते हैं कि आचार्य हरिभद्र ने ही उन तीन बौद्धप्रसिद्ध शब्दों को लेकर उनकी व्याख्या में वाक्यार्थ-बोध के प्रकारों को समाने का सर्वप्रथम प्रयत्न किया। उन्होंने घोडशक में परि-भाषाएँ तो बौद्धों की लीं पर उन की व्याख्या ऋपनी दृष्टि के ऋनुसार की: ऋौर श्रुतमय को वाक्यार्थ ज्ञानरूप से, चिंतामय को महावाक्यार्थ ज्ञानरूप से श्रीर भावनामय को ऐदम्पर्यार्थ ज्ञानरूप से घटाया । स्वामी विद्यानन्द ने उन्हीं बौद्ध परिभाषात्रों का 'तत्त्वार्थऋोकवार्तिक' में खंडन किया, जब कि हरिभद्र ने उन परिभाषात्रों को ऋपने ढंग से जैन वाङ्मय में ऋपना लिया।

उपाध्यायजी ने ज्ञानबिन्दु में इरिभद्रवर्शित चार प्रकार का वाक्यार्थवीध,

१ षोडशक १०१०।

२ देखो, तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक पृ० २१।

जिसका पुराना इतिहास, निर्जुक्ति के अनुगम में तथा पुरानी वैदिक परंपरा आदि में भी मिलता है; उस पर अपनी पैनी नैयायिक हिन्द से बहुत ही मार्मिक प्रकाश डाला है, और स्थापित किया है कि ये सब वाक्यार्थ बोध एक दीर्ष अंतोयोग रूप हैं जो मित उपयोग से जुदा है। उपाध्यायजी ने ज्ञानिक्दु में जो वाक्यार्थ विचार संदोप में दरसाया है वही उन्होंने अपनी 'उपदेश रहस्य' नामक दूसरी कृति में विस्तार से किन्तु 'उपदेशपद' के साररूप से निरूपित किया है जो ज्ञानिक्दु के संस्कृत टिप्पण में उद्घृत किया गया है। (देखो ज्ञानिक्दु, टिप्पण, पृ० ७४. पं० २७ से)।

#### (४) श्रहिंसा का स्वरूप श्रीर विकास

[२१] उपाध्यायजी ने चतुर्विध वाक्यार्थ का विचार करते समय शानविन्दु में जैन परंपरा के एक मात्र और परम सिद्धान्त श्राहिंसा को लेकर, उत्सर्गअपवादभाव की जो जैन शास्त्रों में परापूर्व से चली आनेवाली चर्चा की है
और जिसके उपपादन में उन्होंने अपने न्याय-मीमांसा आदि दर्शनान्तर के गंभीर
अभ्यास का उपयोग किया है, उसको यथासंभव विशेष समभाने के लिए,
शानविन्दु टिप्पण्य में [पृ०७६ पं०११ से ] जो विस्तृत अवतरण्संग्रह किया है
उसके आधार पर, यहाँ आहिंसा संबंधी कुछ ऐतिहासिक तथा तात्विक मुद्दों पर
प्रकाश डाला जाता है।

श्रीहंसा का सिद्धांत श्रार्थ परंपरा में बहुत ही प्राचीन है। श्रीर उसका श्रादर सभी श्रार्थशालाओं में एक सा रहा है। फिर भी प्रजाजीवन के विस्तार के साथ-साथ तथा विभिन्न धार्मिक परंपराओं के विकास के साथ-साथ, उस सिद्धांत के विचार तथा व्यवहार में भी श्रमेक मुली विकास हुआ देला जाता है। श्रार्थिय विचार के मुख्य दो स्रोत प्राचीन काल को ही श्रार्थ परंपरा में बहने लगे ऐसा जान पहता है। एक स्रोत तो मुख्यत्या श्रमण जीवन के श्राश्य से बहने लगा, जब कि दूसरा स्रोत बाक्सण परंपरा—चतुर्विध श्राश्रम—के जीवन-विचार के सहारे प्रवाहित हुआ। श्रिहंसा के ताच्चिक विचार में उक्त दोनों स्रोतों में कोई मतमेद देला नहीं जाता। पर उसके व्यावहारिक पहलू था जीवनगत उपयोग के बारे में उक्त दो स्रोतों में ही नहीं बल्कि प्रत्येक श्रमण एवं बाक्सण स्रोत की छोटी-बड़ी श्रवान्तर शालाओं में भी, नाना प्रकार के मतमेद तथा श्रापसी विरोध देखे जाते हैं। ताच्चिक रूप से श्राहंसा सब को एक-सी मान्य होने पर भी उस के व्यावहारिक उपयोग में तथा तदनुसारी व्याख्याओं में जो मतमेद और विरोध देखा जाता है उसका प्रवान कारण जीवनहरूट का

मेद है। अमण परंपरा की जीवनहिष्ट प्रधानतथा वैयक्तिक झीर आध्यास्मिक रही है, जब कि ब्राह्मण परंपरा की जीवनहिष्ट प्रधानतया सामाजिक या लोकसंप्राहक रही है। पहली में लोकसंप्रह तभी तक इष्ट है जब तक वह आध्यास्मिकता का विरोधी न हो। जहाँ उसका आध्यास्मिकता से विरोध दिलाई दिया वहाँ पहली हिष्ट लोकसंप्रह की ओर उदासीन रहेगी या उसका विरोध करेगी। जब कि दूसरी हिष्ट में लोकसंप्रह इतने विशाल पैमाने पर किया गया है कि जिससे उसमें आध्यास्मिकता और भौतिकता परस्पर टकराने नहीं पाती।

अमण परंपरा की ब्रिहिंसा संबंधी विचारधारा का एक प्रवाह अपने विशिष्ट रूप से बहता था जो काल कम से आगो जाकर दीर्घ तपस्वी भगवान् महावीर के जीवन में उदात्त रूप में व्यक्त हुआ। हम उस प्रकटीकरण को 'आचाराङ्ग'. 'सूत्रकृताङ्ग' आदि प्राचीन जैन आगामों में स्पष्ट देखते हैं। आहिंसा धर्म की प्रतिष्ठा तो आत्मीपम्य की दृष्टि में से ही हुई थी। पर उक्त आगमों में उसका निरूपण और विश्लेषण इस प्रकार हुआ है—

- १. दुःख श्रीर मय का कारण होने से हिंसामात्र वर्ज्य है, यह श्रहिंसा सिद्धान्त की जपपत्ति।
- २. हिंसा का ऋर्थ यद्यपि प्राणनाश करना या दुःख देना है तथापि हिंसा-जन्य दोष का ऋषार तो मात्र प्रमाद ऋषांत् रागद्वेषादि ही है। ऋगर प्रमाद-या ऋप्राक्षकि न हो तो केवल प्राणनाश हिंसा कोटि में ऋग नहीं सकता, यह ऋहिंसा का विश्लेषण ।
- ३. वध्यजीवों का कद, उनकी संख्या तथा उनकी इन्द्रिय स्त्रादि संपत्ति के तारतम्य के ऊपर हिंसा के दोष का तारतम्य स्त्रवर्त्तवित नहीं हैं; किन्तु हिंसक के परिणाम या कृति की तीव्रता-मंदता, सज्ञानता-स्रज्ञानता या बल प्रयोग की न्यूना-धिकता के ऊपर स्रवलंबित है, ऐसा कोटिकम ।

उपर्युक्ति तीनों बातें भगवान् महावीर के विचार तथा श्राचार में से फिलत होकर श्रागमों में प्रथित हुई हैं। कोई एक व्यक्ति या व्यक्तिसमूह कैसा ही श्राध्यात्मिक क्यों न हो पर वह संयमलाची जीवनधारण का भी प्रश्न सोचता है तब उसमें से उपर्युक्त विश्लेषण तथा कोटिकम श्रापने श्राप ही फिलत हो जाता है। इस हिन्ट से देखा जाए तो कहना पड़ता है कि श्रागे के जैन वाङ्मय में श्राहिंसा के संबंध में जो विशेष ऊहापोह हुआ है उसका मूल श्राधार तो प्राचीन श्रागमों में प्रथम से ही रहा ।

समूचे जैन वाङ्मय में पाए जानेवाले श्रृहिंसा के ऊद्दापोह पर जब हम हष्टिपात करते हैं, तब हमें स्पष्ट दिखाई देता है कि जैन वाङ्मय का श्रृहिंसा- संबंधी ऊद्दापोह मुख्यतमा चार बलों पर श्रवलंबित है। पहला तो यह कि वह प्रधानतया साधु जीवन का ही श्रतप्व नवकोटिक-पूर्ण श्रहिंसा का ही विचार करता है। दूसरा यह कि वह ब्राह्मण परंपरा में विहित मानी जानेवाली श्रीर प्रतिष्ठित समभी जानेवाली यशीय श्रादि श्रनेकिषध हिंसाओं का विरोध करता है। तीसरा यह कि वह श्रन्य श्रमण परंपराओं के स्थागी जीवन की श्रपेषा मी जैन श्रमण का त्यागी जीवन विशेष नियंत्रित रखने का श्रामह रखता है। चौथा यह कि वह जैन परंपरा के ही श्रवान्तर फिरकों में उत्पन्न होनेवाले पारस्परिक विरोध के प्रश्नों के निराकरण का भी प्रयक्ष करता है।

नवकोटिक-पूर्ण ऋहिंसा के पालन का ऋगग्रह भी रखना ऋौर संयम या सद्गुणविकास की दृष्टि से जीवनिनवींह का समर्थन भी करना—इस विरोध में से हिंसा के द्रव्य, भाव ऋगिद भेदों का ऊहापोह फिलत हुआ और अन्त में एक मात्र निश्चय सिद्धान्त यही स्थापित हुआ कि ऋगित्वर को प्रमाद ही हिंसा है। ऋपत्त जीवनव्यवहार देखने में हिंसात्मक हो तब भी वह वस्तुतः ऋहिंसक ही है। जहाँ तक इस ऋग्वरी नतीजे का संबंध है वहाँ तक श्वेताम्बर-दिगम्बर ऋगिद की भी जैन फिरके का इसमें थोड़ा भी मतभेद नहीं है। सब फिरकों की विचार-सरणी परिभाषा और दलीलें एक-सी हैं। यह हम ज्ञानबिन्दु के टिप्पण गत श्वेताम्बरीय विस्तृत ऋग्वतरणों से भली-मांति जान सकते हैं।

वैदिक परंपरा में यह, ऋतिथि आद ऋादि श्रनेक निमित्तों से होने वाली जो हिंसा धार्मिक मानकर प्रतिष्ठित करार दी जाती थी उसका विरोध सांख्य, बौद्ध श्लीर जैन परंपरा ने एक सा किया है फिर भी श्लागे जाकर इस विरोध में सुख्य भाग बौद्ध श्लीर जैन का ही रहा है। जैन वाङ्मयगत ऋहिंसा के ऊहापोह में उक्त विरोध की गहरी छाप और प्रतिक्रिया भी है। पद-पद पर जैन साहित्य में वैदिक हिंसा का खरडन देखा जाता है। साथ ही जब वैदिक लोग जैनों के प्रति यह आशंका करते हैं कि अगर धार्मिक हिंसा भी अकतंव्य है तो तुम जैन लोग अपनी समाज रचना में मन्दिरनिमांस, देवपूजा श्लादि धार्मिक कृत्यों का समावेश ऋहिंसक रूप से कैसे कर सकोगे इत्यादि। इस प्रश्न का खुलासा भी जैन वाङ्मय के श्लिक्त संबंधी ऊहापोह में सविस्तर पाया जाता है।

प्रभाद—मानसिक दोष ही मुख्यतया हिंसा है श्रीर उस दोष में से जनित ही प्राया-नाश हिंसा है। यह विचार जैन श्रीर बौद्ध परंपरा में एक-सा मान्य है। फिर भी हम देखते हैं कि पुराकाल से जैन श्रीर बौद्ध परंपरा के बीच श्राहिंसा के संबंध में पारस्परिक खयडन-मयडन बहुत हुआ है। 'सूत्रकृताङ्ग' जैसे प्राचीन झागम में भी श्राहिंमा संबंधी शैद्ध मन्तव्य का खंडन है। इसी तरह

'मिक्सिमिनिकाय' बैसे पिटक ग्रंथों में भी जैन संमत ऋहिंसा का सपरिहास खरडन पाया जाता है। उत्तरवर्ती निर्युक्ति स्त्रादि जैन ग्रंथों में तथा 'अभिधर्मकोष' ब्रादि बौद्ध ग्रंथों में भी वही पुराना खरहन-मरहन नए रूप में देखा जाता है। जब जैन-बौद्ध टोनों परंपराएँ बैटिक हिंसा की एक सी विरोधिनी हैं श्रीर जब दोनों की श्रहिंसा संबंधी व्याख्या में कोई तात्त्विक मतभेद नहीं तब पहले से ही दोनों में पारस्परिक खएडन-मर्डन क्यों शरू हम्रा श्रीर चल पडा---यह एक प्रश्न है। इसका जवाब जब हम दोनों परंपराओं के साहित्य की ध्यान से पढ़ते हैं. तब मिल जाता है। खरडन-मरडन के अनेक कारणों में से प्रधान कारण तो यही है कि जैन परंपरा ने नवकोटिक ऋहिंसा की सूक्ष्म व्याख्या को अपल में लाने के लिए जो बाह्य प्रवृत्ति को विशेष नियंत्रित किया वह बौद्ध परंपरा ने नहीं किया । जीवन-संबंधी बाह्य प्रवृत्तियों के श्राति नियत्रण श्रीर मध्यम-मार्गीय शैथिल्य के प्रवल भेद में से ही बौद्ध श्रीर जैन परंपराएँ श्रापस में खरडन-मरडन में प्रवृत्त हुईं। इस खरडन-मरडन का भी जैन वाङमय के श्रहिंसा संबंधी ऊहापोह में खासा हिस्सा है जिसका कुछ नमूना ज्ञानबिन्द के टिप्पणों में दिए हए जैन श्रीर बौद्ध अवतरणों से जाना जा सकता है। जब हम दोनों परंपरास्त्रों के खराडन मराडन को तटस्थ भाव से देखते हैं तब निःसंकोच कहना पड़ता है कि बहुधा दोनों ने एक दूसरे को गलत रूप से ही समभा है। इसका एक उदाहरण 'मिल्फिमनिकाय' का उपालिसत्त श्रीर दूसरा नमूना सुत्रक्रताङ्क (१.१.२.२४-३२:२६.२६-२८) का है।

जैसे जैसे जैन साधुसंघ का विस्तार होता गया श्रीर जुदे-जुदे देश तथा काल में नई-नई परिस्थित के कारण नए-नए परन उत्पन्न होते गए वैसे-बैसे जैन तत्त्वचिन्तकों ने श्रिहिंसा की व्याख्या श्रीर विश्लेषण में से एक स्पष्ट नया विचार प्रकट किया। वह यह कि श्रगर श्रप्रमत्त माव से कोई जीवविराधना—हिंसा हो जाए या करनी पद्दे तो वह मात्र श्राहेंसाकोटि की श्रतएव निर्दांग ही नहीं है बल्कि वह गुण (निर्जरा) वर्षक भी है। इस विचार के श्रनुसार, साधु पूर्ण श्राहेंसा का स्वीकार कर लेने के बाद मी, श्रगर संयत जीवन की पृष्टि के निमित्त, विविध प्रकार की हिंसारूप समक्षी जानेवाली प्रवृत्तियाँ करता है तो वह संयमविकास में एक कदम श्रागे बढ़ता है। यही जैन परिभाषा के श्रनुसार निश्चय श्रहिंसा है। जो त्यागी विलकुल वस्त्र श्रादि रखने के विरोधी ये वे मर्यादित रूप में वस्त्र श्राहि उपकरण (साधन) रखनेवाले साधुश्रों को जब हिंसा के नाम पर कोसने लगे तब वस्तादि के समर्थक त्यागियों ने उसी निश्चय सिद्धान्त का श्राश्रय लेकर जवाब दिया कि केवल संयम के बारण श्रीर निर्वांह के वास्ते ही, शरीर की

तरह मर्यादित उपकरण आदि का रखना ऋहिंसा का बावक नहीं। जैन साधसंघ की इस प्रकार की पारस्परिक आचारमेदमुलक चर्चा के द्वारा भी अहिंसा के कहापोह में बहत कुछ विकास देखा जाता है, जो श्रोधनिर्यक्ति श्रादि में स्पष्ट है। कभी-कभी श्राहेंसा की चर्चा शष्क तर्क की-सी डर्ड जान पड़ती है। एक व्यक्ति प्रश्न करता है कि अगर वस्त्र रखना ही है तो वह बिना फाडे अखरड ही क्यों न रखा जाए: क्योंकि उसके फाड़ने में जो सूक्ष्म आग्रा उडेंगे वे जीव-धातक जरूर होंगे। इस प्रश्न का जवाब भी उसी दंग से दिया गया है। जबाब हेनेवाला बहता है. कि अगर वस्त्र फाडने से फैलनेवाले सक्ष्म अग्राओं के द्वारा जीवचात होता है: तो तम जो हमें वस्त्र फाडने से रोकने के लिए कछ कहते हो उसमें भी तो जीवघात होता है न १--इत्यादि । श्रस्त । जो कुछ हो, पर इम जिनभदगणि की स्पष्ट वाणी में जैनपरंपरासंमत ऋहिंसा का पूर्ण स्वरूप पाते हैं। के कहते हैं कि स्थान सजीव हो या निर्जाव, उसमें कोई जीव घातक हो जाता हो या कोई अधातक ही देखा जाता हो. पर इतने मात्र से हिंसा या अहिंसा का निर्णय नहीं हो सकता । हिंसा सचमच प्रमाट-श्रयतना-श्रासंयम में ही है फिर चाहे किसी जीव का घात न भी होता हो। इसी तरह आप्रार अप्रमाद या यतना-संयम सुरक्तित हैं तो जीवघात दिखाई देने पर भी वस्ततः श्रिहंसा ही है।

उपर्युक्त विवेचन से ऋहिंसा संबंधी जैन ऊहापोह की नीचे लिखी क्रिमिक भूमिकाएँ फ़्लित होती हैं।

- (१) प्राण का नाश हिंसारूप होने से उसको रोकना ही श्रहिंसा है।
- (२) जीवन धारण की समस्या में से फलित हुन्ना कि जीवन-खासकर संयमी जीवन के लिए ऋनिवार्य समभी जानेवाली प्रवृत्तियाँ करते रहने पर ऋगर जीवधात हो भी जाए तो भी यदि प्रमाद नहीं है तो वह जीवधात हिंसारूप न होकर ऋहिंसा ही है।
- (३) श्रगर पूर्यारूपेग श्रहिंसक रहना हो तो वस्तुतः श्रीर सर्वप्रथम चित्तगत क्लेश (प्रमाद) का ही त्याग करना चाहिए। यह हुन्ना तो श्रहिंसा सिद्ध हुई। श्रहिंसा का बाह्य प्रवृत्तियों के साथ कोई नियत संबंध नहीं है। उसका नियत संबंध मानसिक प्रवृत्तियों के साथ है।
- (४) वैयक्तिक या सामृहिक जीवन में ऐसे भी क्रपवाद स्थान क्राते हैं जब कि हिंसा मात्र ऋहिंसा ही नहीं रहती प्रत्युत वह गुणवर्षक भी बन जाती है। ऐसे क्रापवादिक स्थानों में क्रगर कही जानेवाली हिंसा से डरकर उसे क्राचरण में न लाया जाए तो उल्लय दोष लगता है।

ऊपर हिंसा-श्रहिंसा संबंधी जो विचार संच्चेप में बतलाया है उसकी पूरी-पूरी

शास्त्रीय सामग्री उपाच्यायजों को प्राप्त थीं ग्रतएव उन्होंने 'बाक्यार्थ विचार' प्रसंग में जैनसम्मत-खासकर साधुजीवनसम्मत-ऋहिंसा को लेकर उत्सर्ग-ऋपवाद-भाव की चर्चा की है। उपाध्यायजी ने जैनशास्त्र में पाए जानेवाले श्रपवादों का निर्देश करके स्पष्ट कहा है कि ये अपवाद देखने में कैसे ही क्यों न अहिंसा-विरोधी हों, फिर भी उनका मूल्य श्रीत्सर्गिक श्रहिंसा के बरावर ही है। श्रपवाद अनेक बतलाए गए हैं, और देश-काल के अनुसार नए अपवादों की भी सृष्टि हो सकती है: फिर भी सब श्रपवादों की श्रात्मा मुख्यतया दो तत्त्वों में समा जाती है। उनमें एक तो है गीतार्थत्व यानि परिगतशास्त्रज्ञान का श्रीर दसरा है कतयोगित्व श्रर्थात चित्तसाम्य या स्थितप्रज्ञत्व का ।

उपाध्यायजी के द्वारा बतलाई गई जैन ऋहिंसा के उत्सर्ग-ऋपवाद की यह चर्चा. ठीक श्रवारशः मीमांसा श्रीर स्मृति के श्रहिसा संबंधी उत्सर्ग-श्रपवाद की विचारसरिए से मिलती है। अन्तर है तो यही कि जहाँ जैन विचारसरिए साध या पूर्णत्यागीके जीवन को लक्ष्य में रखकर प्रतिष्ठित हुई है वहाँ मीमांसक श्रीर स्मातों की विचारसरिए गृहस्थ, त्यागी सभी के जीवन को केन्द्र स्थान में रखकर प्रचलित हुई है। दोनों का साम्य इस प्रकार है-

१ जीन

१ सब्वे पागा न हंतब्बा २ साधुजीवन की ऋशक्यता का

प्रश्न

अशास्त्रविहित प्रवृत्तियों में हिंसा दोष का श्रमाव श्रर्थातः निश्विदाचरण ही हिंसा

२ वैदिक

१ मा हिंस्यात् सर्वभूतानि २ चारों ऋाश्रम के सभी प्रकार के श्रधिकारियों के जीवन की तथा तत्संबंधी कर्तव्यों की ऋराक्यता का प्रश्न

३ शास्त्रविहित प्रवृत्तियों में हिंसा-दोष का श्रभाव श्रर्थात निषिदा-चार ही हिंसा है

यहाँ यह ध्यान रहे कि जैन तत्त्वज्ञ 'शास्त्र' शब्द से जैन शास्त्र को-खासकर साध-जीवन के विधि-निषेध प्रतिपादक शास्त्र को ही लेता है: जब कि वैदिक तत्त्वचिन्तक, शास्त्र शब्द से उन सभी शास्त्रों को लेता है जिनमें वैयक्तिक, कीट्रस्विक, सामाजिक, धार्मिक और राजकीय ऋगदि सभी कर्तव्यों का विधान है।

के-जैन शास्त्र के यथावत अनुसरण में ही है।

🗴 ब्रान्ततोगत्वा ब्रहिंसा का मर्म जिनाशा 😗 ब्रनन्तोगत्वा ब्रहिंसा का तारपर्व बेट तथा स्प्रतियों की भारत के पासन -में ही है।

उपाध्यायजी ने उपर्युक्त चार भूमिकावाली ऋहिंसा का चतुर्विध वाक्यार्थ के द्वारा निरूप्य करके उसके उपसंहार में जो कुछ लिखा है वह वेदानुयायी मीमांसक और नैयायिक की ऋहिंसाविषयक विचारसरिए के साथ एक तरह की जैन विचारसरिए की तुलना मात्र है। ऋथवा यों कहना चाहिए कि वैदिक विचारसरिए के द्वारा जैन विचारसरिए का विश्लेषण ही उन्होंने किया है। जैसे मीमांसकों ने वेदविहित हिंसा को छोड़कर ही हिंसा में ऋनिष्टजनकरन माना है वैसे ही उपाध्यायजी ने ऋन्त में स्वरूप हिंसा को छोड़ कर ही मात्र हेतु—— ऋगरमपरिणाम हिंसा में ही ऋनिष्टजनकस्व बतलाया है।

## ( ५ ) पट्स्थानपतितत्व श्रीर पूर्वेगत गाथा

[२७] श्रुतचर्चा के प्रसंग में श्रहिंसा के उत्सर्ग-त्र्यपवाद की विचारणा करने के बाद उपाध्यायजी ने श्रुत से संबंध रखनेवाले श्रुनेक ज्ञातव्य मुद्दों पर विचार प्रकट करते हुए पट्स्थान के मुद्दे की भी शास्त्रीय चर्चा की है जिसका समर्थन हमारे जीवनगत त्रानुभव से ही होता रहता है।

एक ही अध्यापक से एक ग्रंथ ही पढ़नेवाले अनेक व्यक्तियों में, शब्द एवं श्चर्य का ज्ञान समान होने पर भी उसके भावों व रहस्वों के परिज्ञान का जो तार-तम्य देखा जाता है वह उन अधिकारियों की आन्तरिक शक्ति के तारतम्य का ही परिगाम होता है। इस अनुभव को चतुर्दश पूर्वधरों में लागू करके 'कल्पभाष्य' के स्त्राधार पर उपाध्यायजी ने बतलाया है कि चतुर्दशपूर्वरूप श्रत को समान रूप से पढ़े हुए ऋनेक व्यक्तियों में भी श्रुतगत भावों के सोचने की शक्ति का श्रानेकविध तारतम्य होता है जो उनकी ऊहापोह शक्ति के तारतम्य का ही परिणाम है। इस तारतम्य को शास्त्रकारों ने छह विभागों में बाँटा है जो षट्स्थान कहलाते हैं। भावों को जो सबसे ऋधिक जान सकता है वह श्रुतधर उत्कृष्ट कहलाता है। उसकी अपेदाा से हीन, हीनतर, हीनतम रूप से छह कचात्रों का वर्णन है। उत्कृष्ट ज्ञाता की श्रपेशा-१ श्रनन्तभागहीन, २ श्रसं-ख्यातभागहीन, ३ संख्यातभागहीन, ४ संख्यातगुणहीन, ५ त्र्रसंख्यातगुणहीन श्रीर ६ श्रनन्तगुणहीन-ये क्रमशः उतरती हुई छुह कहाएँ हैं। इसी तरह सब से न्यून भावों को जाननेवाले की ऋपेता-१ ऋनन्तभागऋधिक, २ ऋसंख्यातभाग-अधिक, ३ संख्यातभागश्रधिक, ४ संख्यातग्राश्रधिक, ५ श्रसंख्यातग्राश्रधिक श्रीर ६ श्रनन्तग्राश्रधिक-ये क्रमशः चढती हुई कदाएँ हैं।

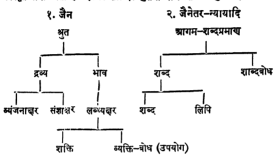
१ देखो, ज्ञानबिन्दु, टिप्पण ए० ६६।

श्रुत की समानता होने पर भी उसके भावों के परिज्ञानगत तारतम्य का कारण जो ऊहापोहसामर्थ्य है उसे उपाध्यायजी ने श्रुतसामर्थ्य श्रौर मितसामर्थ्य उभयरूप कहा है-फिर भी उनका विशेष श्रुकाव उसे श्रुतसामर्थ्य मानने की श्रोर स्पष्ट है।

श्रागे श्रुत के दीर्घोपयोग विषयक समर्थन में उपध्यायजी ने एक पूर्वगत गाथा का [ ज्ञानिवन्दु पृ० ६० ] उल्लेख किया है, जो 'विशेषावश्यकमाध्य' [ गा० ११७ ] में पाई जाती है । पूर्वगत शब्द का श्र्य है पूर्व-प्राक्तन । उस गाथा को पूर्वगाथा रूप से मानते श्राने की परंपरा जिनमद्रगणि स्थाश्रमण जितनी तो पुरानी श्रवश्य जान पड़ती है; क्योंकि कोट्याचार्य ने भी श्रपनी हित्त में उसका पूर्वगतगाथा रूप से ही व्याख्यान किया है । पर यहाँ पर यह बात जरूर खक्य खींचती है कि पूर्वगत मानी जानेवाली वह गाथा दिगम्बरीय ग्रंथों में कहीं नहीं पाई जाती श्रौर पाँच ज्ञानों का वर्णन करनेवाली 'श्रावश्यकनियुंक्ति' में भी वह गाथा नहीं है ।

हम पहले कह आए हैं कि अज्ञर-अनुज्ञर रूप से अत के दो भेद बहुत पुराने हैं श्रीर दिगम्बरीय-श्वेताम्बरीय दोनों परंपराश्रों में पाए जाते हैं। पर श्रनज्ञर श्रुत की दोनों परंपरागत व्याख्या एक नहीं है। दिगम्बर परंपरा में श्रानदारश्रत शब्द का ऋर्थ सबसे पहले ऋकलंक ने ही स्पष्ट किया है। उन्होंने स्वार्थश्रत को श्चनद्धरश्नत बतलाया है। जब कि श्वेताम्बरीय परंपरा में नियुक्ति के समय से ही श्रनज्ञरश्रुत का दूसरा श्रर्थ प्रसिद्ध है। निर्यु कि में श्रनज्ञरश्रुत रूप से उच्छिसित, नि:श्वसित श्रादि ही श्रत लिया गया है। इसी तरह श्रद्धारश्रत के श्रर्थ में भी दोनों परंपरास्त्रों का मतमेद है। स्नकलंक परार्थ वचनात्मक अत को ही स्राह्मरश्रत कहते हैं जो कि केवल द्रव्यश्रत रूप है। तब, उस पूर्वगत गाथा के व्याख्यान में जिनभद्रगणि समाश्रमण त्रिविध श्रद्धार बतलाते हुए श्रद्धरश्रत को द्रव्य-भाव रूप से दो प्रकार का बतलाते हैं। द्रव्य और भाव रूप से अत के दो प्रकार मानने की जैन परंपरा तो पुरानी है स्त्रीर श्वेताम्बर-दिगम्बर शास्त्रों में एक सी ही है पर श्रद्धरश्रत के व्याख्यान में दोनों परंपराश्रों का श्रन्तर हो गया है। एक परंपरा के श्रनुसार द्रव्यश्रुत ही श्रज्ञरश्रुत है जब कि दूसरी परंपरा के श्रनुसार द्रव्य श्रीर भाव दोनों प्रकार का अन्तरश्रत है। द्रव्यश्रत शब्द जैन वाङ्मय में पुराना है पर उसके व्यञ्जनात्तर-संज्ञाबर नाम से पाए जानेवाले दो प्रकार दिगम्बर शास्त्री में नहीं है।

द्रव्यश्रुत ग्रीर भावश्रुत रूप से शास्त्रज्ञान संबंधी जो विचार जैन परंपरा में पाया जाता है। श्रीर जिसका विशेष रूप से स्पष्टीकरण उपाध्यायजी ने पूर्वगत गाथा का व्याख्यान करते हुए किया है, वह सारा विचार, आगम (श्रुति) प्रामाययवादी नैयायिकादि सभी वैदिक दर्शनों की परंपरा में एक सा है और आति विस्तृत पाया जाता है। इसकी शाब्दिक तलना नीचे लिखे अनुसार है—



पदायंगिस्थिति, संकेतज्ञान, श्राकांद्या, योग्यता, श्रासित, तात्पर्यज्ञान श्रादि शान्द्रवोध के कारण जो नैयायिकादि परंपरा में प्रसिद्ध हैं, उन सबको उपाध्यायजी ने शान्द्रवोध-परिकर रूप से शान्द्रवोध में ही समाया है। इस जगह एक ऐतिहा- सिक सत्य की श्रोर पाठकों का ध्यान खींचना जरूरी है। वह यह कि जब कभी, किसी जैन श्राचार्य ने, कहीं भी नया प्रमेय देखा तो उसका जैन परम्परा की परिभाषा में क्या स्थान है यह वतलाकर, एक तरह से जैन श्रुत की श्रुतान्तर से दुला की है। उदाहरणार्थ—भर्तृहरीय 'वाक्यपदीय' में वेखरी, मध्यमा, पर्यन्ती श्रीर सक्ष्मा रूप से जो चार प्रकार की भाषाश्रों का बहुत ही विस्तृत श्रीर तलस्पर्शी वर्णन है, उसका जैन परम्परा की परिभाषा में किस प्रकार समावेश हो सकता है, यह स्वामी विद्यानन्द ने बहुत ही स्पष्टता श्रीर यथार्थता से सबसे पहले वतलाया है, जिससे जैन जिज्ञासुश्रों को जैनेतर विचार का श्रीर जैनेतर जिज्ञासुश्रों को जैन विचार का सरलता से बोध हो सके। विद्यानन्द का वही समन्वय वादिदेवस्त्रि ने श्रपने ढंग से वर्णित किया है। उपाध्यायजी ने भी, न्याय श्रादि दर्शनों के प्राचीन श्रीर नवीन न्यायादि ग्रंथों में, जो शान्द्वोध श्रीर श्राम प्रमाण संबंधी विचार देखे श्रीर पदे उनका उपयोग उन्होंने शान

१ देखो, वास्यपदीय १.११४।

२ देखो, तत्त्वार्थ रखो० ए० २४०, २४१ ।

३ देखो, स्याद्वादरत्नाकर, पृ० १७ ।

विंदु में जैन भुत की उन विचारों के साथ तुबना करने में किया है, को ऋम्सासी को लास मनन करने योग्य है।

#### (६) मतिज्ञान के विशेष निरूपण में नया उहापोह

[ ३४ ] प्रसंगप्राप्त श्रुत की कुछ बातों पर विचार करने के बाद फिर ग्रंथकार ने प्रस्तुत मतिज्ञान के विशेषों — मेदों का निरूपण श्रुरू किया है। जैन
वाक्मय में मतिज्ञान के अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा — ये चार मेद तथा
उनका परस्पर कार्य-कारणभाव प्रसिद्ध है। आगम और तर्कंगुन में उन मेदों पर
बहुत कुछ विचार किया गया है। पर उपाध्यायजी ने ज्ञानविंदु में जो उन मेदों
की तथा उनके परस्पर कार्य-कारणभाव की विवेचना की है वह प्रधानतथा
विशेषावस्यकभाष्यानुगामिनी है। इस विवेचना में उपाध्यायजी ने पूर्ववर्ती
जैन साहित्य का सार तो रख ही दिया है; साथ में उन्होंने कुछ नया ऊहाणोह भी
अपनी ओर से किया है। यहाँ हम ऐसी तीन खास बातों का निर्देश करते हैं
जिन पर उपाध्यायजी ने नया ऊहाणोह किया है—

- (१) प्रत्यच्च ज्ञान की प्रक्रिया में दार्शनिकों का ऐकमत्य
- (२) प्रामाएयनिश्चय के उपाय का प्रश्न
- (३) त्रानेकान्त दृष्टि से प्रामाएय के स्वतस्त्व-परतस्त्व की व्यवस्था
- (१) प्रत्यच्च ज्ञान की पिक्रया में शब्दमेद मले ही हो पर विचारमेद किसी का नहीं है। न्याय-वैशेषिक श्रादि सभी वैदिक दार्शनिक तथा बौद्ध दार्शनिक भी यही मानते हैं कि जहाँ इंद्रियजन्य श्रीर मनोजन्य प्रत्यच्च ज्ञान होता है वहाँ सबसे पहले विषय श्रीर इंद्रिय का सिक्कर्ष होता है। फिर निर्विकल्पक ज्ञान, श्रानत्तर सिक्कल्पक ज्ञान उत्पन्न होता है जो कि संस्कार द्वारा स्मृति को भी पैदा करता है। कभी-कभी सिक्कल्पक ज्ञान धारारूप से पुनः-पुनः हुश्चा करता है। प्रत्यच्च ज्ञान की प्रक्रिया का यह सामान्य कम है। इसी प्रक्रिया को जैन तत्वज्ञों ने श्रपनी व्यञ्जनावम्रह, श्रयांवम्रह, ईहा, श्रवाय श्रीर धारणा की खास परिमाषा में बहुत पुराने समय से बतलाया है। उपाध्यायजी ने इस ज्ञानविंदु में, परम्परागत जैन-प्रक्रिया में खास करके दो विषयों पर प्रकाश डाला है। पहला है कार्य-कारक्यमाव का परिकार श्रीर दूसरा है दर्शनान्तरीय परिमाषा के साथ जैन परिमाषा की द्वला।। श्रयांवम्रह के प्रति व्यञ्जनावम्रह की, श्रीर ईहा के प्रति द्यर्थावम्रह की,

१ देखो, विशेषावश्यकभाष्य, गा० २६६-२६६ ।

२ देखो, प्रमाग्रमीमांसा टिप्पग्, पृ० ४५ ।

की और इसी क्रम से आगे धारणा के प्रति आवाय की कारणता का वर्णन तो केन वाङ्मय में प्राना ही है, पर नव्यन्यायशास्त्रीय परिशीलन ने उपाध्यायजी से उस कार्य-कारणभाव का प्रस्तुत ज्ञानिकेन्द्र में सपरिष्कार वर्णन कराया है, जो कि अन्य किसी जैन ग्रंथ में पाया नहीं जाता। न्याय आदि दर्शनों में प्रत्यक्ष आन की प्रक्रिया चार अंशों में विभक्त है। [३६] पहला कारणांश [५० १० पं० २०] जो सिनिकृष्ट इंद्रिय कव है। दूसरा व्यापारांश [४६] जो सिनिकृष्ट इंद्रिय कव है। दूसरा व्यापारांश [४६] जो सिनिकृष्य मन या निश्चयरूप है और चौथा परिपाकांश [४७] जो धारावाही ज्ञानरूप ज्ञान या निश्चयरूप है और चौथा परिपाकांश [४७] जो धारावाही ज्ञानरूप तथा संस्कार, स्मरण आदि रूप है। उपाध्यायजी ने व्यञ्जनावग्रह, अर्थावग्रह आदि प्रतिन जैन परिभाषाश्रों को उक्त चार अंशों में विभाजित करके स्पष्ट रूप से स्वना की है कि जैनेतर दर्शनों में प्रत्यन्त ज्ञान की जो प्रक्रिया है वही शब्दान्तर से जैनदर्शन में भी है। उपाध्यायजी व्यञ्जनावग्रह को कारणांश, अर्थावग्रह तथा ईहा को व्यापारांश, अर्थावग्रह तथा ईहा को व्यापारांश, अर्थावग्रह तथा ईहा को व्यापारांश, अर्थावग्रह तथा इंद्रा को व्यव्यक्त है।

बौद दर्शन के महायानीय 'न्यायबिन्दु' स्त्रादि जैसे संस्कृत ग्रंथों में पाई जानेवाली, प्रत्यल्ञ ज्ञान की प्रक्रियागत परिभाषा, तो न्यायदर्शन जैसी ही है; पर हीनयानीय पालि ग्रंथों की परिभाषा भिन्न है। यद्यपि पालि वाङ्मय उपाध्यायजी को सुलम न था फिर उन्होंने जिस तुलना की स्चना की है, उस तुलना को, इस समय सुलभ पाली वाङ्मय तक विस्तृत करके, हम यहाँ सभी भारतीय दर्शनों की उक्त परिभाषागत तलना वतलाते हैं—

१ न्यायवर्शापकादि वैदिकदर्शन २ जैन दर्शन ३ पालि अभिधर्म । तथा महायानीय बोद्धदर्शन

| <b>१ सनिकृ</b> ष्यमाण् इन्द्रिय | १ व्यजनावग्रह | १ श्रारम्मण का इन्द्रिय- |
|---------------------------------|---------------|--------------------------|
| या                              |               | श्रापाथगमन-इन्द्रिय-     |
| विषयेन्द्रियसन्निकर्ष           |               | श्रालम्बनसंबंध तथा       |
|                                 |               | ग्रावजन                  |
| २ निर्विकल्पक                   | २ ऋर्थावग्रह  | २ चतुरादिविज्ञान         |
| 🤾 संशय तथा संभावना              | ३ ईहा         | ३ संपटिच्छन, संतीरगा     |

१ The Psychological attitude of early Buddhist Philosophy: By Anagarika B. Govinda: P. 184.

४ सविकल्पक निर्णय ४ झवाय ४ बोडपन ५ धारावाहि शान तथा ५ धारणा ५ जवन तथा जवनानुबन्ध संस्कार-स्मरण तदारम्मणपाक

- (२) [ ३८ ] प्रामायपनिश्चय के उपाय के बारे में ऊहापोह करते समय उपाध्यायजी ने मलयगिरि सूरि के मत की खास तौर से समीचा की हैं। मलय-गिरि सूरि का के मन्तज्य हैं कि अवायगत प्रामायय का निर्णय अवाय की पूर्वविती ईहा से ही होता है, चाहे यह ईहा लिच्चत हो या न हो। इस मत पर उपाध्यायजी ने आपित उठा कर कहा है, [ ३६ ] कि अगर ईहा से ही अवाय के प्रामायय का निर्णय माना जाए तो वादिदेवसूरि का प्रामाययनिर्णयविषयक स्वतस्व-परतस्व का पृथक्षरण कभी घट नहीं सकेगा। मलयगिरि के मत की समीचा में उपाध्यायजी ने बहुत सूक्ष्म कोटिकम उपिश्वत किया है। उपाध्यायजी जैसा व्यक्ति, जो मलयगिरि सूरि आदि जैसे पूर्वाचायों के प्रति बहुत ही आदरशील एवं उनके अनुगामी हैं, वे उन पूर्वाचायों के मत की खुत्ते दिल से समालोचना करके सूचित करते हैं कि विचार के गुद्धीकरण एवं सत्यगवेषणा के प्रथ में अविचारी अनुसरण वाधक ही होता है।
- (३) [४०] उपाध्यायजी को प्रसंगवरा श्रमेकान्त दृष्टि से प्रामायय के स्वतस्त्व-परतस्त्व निर्णय की व्यवस्था करनी दृष्ट है। इस उद्देश्य की सिद्धि के लिए उन्होंने दो एकान्तवादी पच्चकारों को चुना है जो परस्पर विषद्ध मन्तव्य वाले हैं। मीमांसक मानता है कि प्रामायय की सिद्धि स्वतः ही होती है; तब नैयायिक कहता है कि प्रामायय की सिद्धि परतः ही होती है। उपाध्यायजी ने पहले तो मीमांसक के मुख से स्वतः प्रामायय का ही स्थापन कराया है; श्रीर पीछे उसका खराडन नैयायिक के मुख से करा कर उसके द्वारा स्थापित कराया है कि प्रामायय की सिद्धि परतः ही होती है। मीमांसक श्रीर नैयायिक की परस्पर खराडन-मयडन वाली प्रस्तुत प्रामाययसिद्धिविपयक चर्चा प्रामायय के खास 'तद्धित तत्मकारकत्व-कप' दार्शनिकसंमत प्रकार पर ही कराई गई है। इसके पहले उपाध्यायजी ने वैद्धान्तिकसंमत श्रीर तार्किकसंमत ऐसे श्रमेकिविध प्रामायय के प्रकारों को एक-एक करके चर्चा के लिए उपयुक्त नहीं। केवल 'तद्धित तत्मकारकत्वरूप' उसका प्रकार परस्तुत चर्चा के लिए उपयुक्त नहीं। केवल 'तद्धित तत्मकारकत्वरूप' उसका प्रकार ही प्रस्तुत स्वतः-परतस्त्व की तिद्धि की चर्चा के लिए उपयुक्त है। श्रनुपयोगी कह कर छोड़ हिए गए जिन श्रीर जितने प्रामायय के प्रकारों का, उपाध्यायजी ने कर छोड़ हिए गए जिन श्रीर जितने प्रामायय के प्रकारों का, उपाध्यायजी ने कर छोड़ हिए गए जिन श्रीर जितने प्रामायय के प्रकारों का, उपाध्यायजी ने

विभिन्न दृष्टि से जैन शास्त्रानुसार श्रानबिन्दु में निदर्शन किया है, उन और उतने प्रकारों का वैसा निदर्शन किसी एक जैन प्रन्थ में देखने में नहीं स्नाता ।

मीमांसक और नैयायिक की शानविन्दुगत स्वतः परतः प्रामास्य वाली चर्चा नव्य-न्याय के परिष्कारों से जटिल बन गई है। उपाध्यायजी ने उदयन, गंगेश, रघुनाथ, पत्वधर श्रादि नव्य नैयायिकों के तथा मीमांसकों के ग्रंथों का जो श्राकंठ पान किया था उसी का उद्गार प्रस्तुत चर्चा में पथ-पथ पर हम पाते हैं। प्रामाय्य की सिद्धि स्वतः मानना था परतः मानना था उभयरूप मानना यह प्रश्न जैन परंपरा के सामने उपस्थित हुआ। तब विद्यानन्द श्रादि ने बौद्ध मत को अपना कर श्रनेकान्त हिष्ट से यह कह दिया कि श्रम्यास दशा में प्रामाय्य की सिद्धि स्वतः होती है श्रीर श्रनम्यास दशा में परतः। उसके बाद तो फिर हस सुद्दे पर श्रनेक जैन तार्किकों ने संचेप और विस्तार से श्रनेकमुखी चर्चा की है। पर उपाध्यायजी की चर्चा उन पूर्वाचार्यों से निराली है। हसका मुख्य कार्या है उपाध्यायजी का नव्य दर्शनशास्त्रों का सर्वाङ्गीय परिशीलन। चर्चा का उपसंहार करते हुए [४२, ४३] उपाध्यायजी ने मीमांसक के पद्ध में श्रीर नैयायिक के पद्ध में श्रानेवाले होयों का श्रनेकान्त हिष्ट से परिहार करके दोनों पद्धों के समन्वय द्वारा जैन मन्तव्य स्थापित किया है ।

#### ३. श्रवधि श्रीर मनःपर्याय की चर्चा

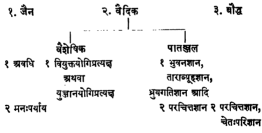
मित श्रीर श्रुत ज्ञान की विचारणा पूर्ण करके प्रत्यकार ने क्रमशः श्रविष [ ५१, ५२ ] श्रीर मनःपर्याय [ ५३, ५४ ] की विचारणा की है । श्रार्य तत्त्व- वितक दो प्रकार के हुए हैं, जो मौतिक—लौकिक भूमिका वाले थे उन्होंने मौतिक साधन श्र्यांत् इन्द्रिय-मन के द्वारा ही उत्पन्न होने वाले श्रुनुभव मात्र पर विचार किया है । वे श्राप्यात्मिक श्रुनुभव से परिचित न थे । पर दूसरे ऐसे भी तत्त्व- चिन्तक हुए हैं जो श्राप्यात्मिक भूमिका वाले थे जिनको भूमिका श्राप्यात्मिक— कोकोत्तर थी उन श श्रुनुभव भी श्राप्यात्मिक रहा । श्राप्यात्मिक श्रुनुभव मुख्यत्या श्रात्मशक्ति की जायति पर निर्मर है । भारतीय दर्शनों की सभी प्रधान शालाश्रों में ऐसे श्राप्यात्मिक श्रुनुभव का वर्णन एक सा है । श्राप्यात्मिक श्रुनुभव की पहुँच भौतिक जगत् के उस पार तक होती है । वैदिक, बौढ श्रीर जैन परंपरा के प्राचीन समक्ते जाने वाले श्रंथों में, वैसे विविध श्राप्यात्मिक

१ देलो, प्रमाणपरीज्ञा, पृ० ६३,तस्वार्यश्लोक०, पृ० १७५; परीज्ञामुल १.१३ । २ देलो, तस्वसंग्रह, पृ० ८११ ।

३ देखो, प्रमाणमीमांसा भाषाटिप्पग्, पु० १६ पं० १८ से ।

अनुसयों का, कहीं कहीं मिलते लुक्त राज्यों में और कहीं दूसरे राज्यों में वर्षन मिलता है। जैन वारुपय में आध्यात्मिक अनुभव-साद्यात्कार के तीन प्रकार विषित्त हैं—अविष, मनःत्रयांय और केवल। अविष प्रत्याच वह है जो इन्द्रियों के हारा अगम्य ऐसे सुक्षम, व्यवहित और विप्रकृष्ट मूर्त प्रायों का साद्यात्कार कर सके। मनःपर्याय प्रत्यद्व वह है जो मात्र मनोगत विविध अवस्थाओं का साद्यात्कार करे। इन दो प्रत्यद्वों का जैन वाङ्मय में बहुत विस्तार और मेद-प्रमेद वाला मनोरञ्जक वर्णन है।

बैदिक दर्शन के अनेक प्रन्थों में-खास कर 'पातखलयोगस्तृत्र और उसके भाष्य आदि में-उपर्युक्त दोनों प्रकार के प्रत्यक्त का योगविभूतिरूप से स्पष्ट और आकर्षक वर्णन है । 'वैरोधिकसृत्र' के 'प्रशस्तपादभाष्य' में भी योद्या-सा किन्तु स्पष्ट वर्णन है । बौद्ध दर्शन के 'मिष्ममिनकाय' बैसे पुरामे अंथों में भी वैसे आध्यात्मिक प्रत्यक्त का स्पष्ट वर्णन है । बैन परंपरा में पाया जानेवाला 'अविधिज्ञान' शब्द तो जैनेतर परंपराओं में देखा नहीं जाता पर जैन परंपरा का 'मनःपर्याय' शब्द तो 'परिचित्तज्ञान भ' या 'परिचित्तविज्ञानना भ' जैसे सहशास्य में अन्यत्र देखा जाता है । उक्त दो आनों की दर्शनान्तरीय तुलना इस प्रकार है —



मनःपर्याय ज्ञान का विषय मन के द्वारा चिन्त्यमान वस्तु है या चिन्तनप्रवृत्त

- १ देखो, योगसूत्र विभूतिगद, सूत्र १६.२६ इस्यादि।
- २ देखो, कंदलीटीकासहित प्रशस्तपादभाष्य, पृ०१८७।
- ३ देखो, मज्भिमनिकाय, सुत्त ६ ।
- ४ 'प्रत्ययस्य परचित्तज्ञानम्'-योगसूत्रः ३.१६ ।
- ५ देखो, श्रमिधम्मत्यसंगहो, ६,२४।

मनोद्रव्य की श्रवस्थाएँ हैं -इस विषय में जैन परपरा में ऐकमत्य नहीं। निर्युक्ति श्रीर तत्वार्थस्त्र एवं तत्वार्थस्त्रीय व्याख्याश्रों में पहला पद्म वर्णित है; जब कि विशेषावश्यकभाष्य में दूसरे पद्म का समर्थन किया गया है। परंतु योगभाष्य तथा मिल्फिमनिकाय में जो परिचित ज्ञान का वर्णन है उसमें केवल दूसरा ही पद्म है जिसका समर्थन जिनभद्रगणि-च्नाश्रमण ने किया है। योगभाष्यकार तथा मिल्फिमनिकायकार स्पष्ट शब्दों में यही कहते हैं कि ऐसे प्रत्यन्त के द्वारा दूसरों के चित्त का ही साज्ञात्कार होता है, चित्त के श्रालम्बन का नहीं। योगभाष्य में तो चित्त के श्रालम्बन का गहीं। योगभाष्य में तो चित्त के श्रालम्बन का ग्रहण हो न सकने के पद्म में दलीलों भी दी गई हैं।

यहाँ विचारणीय बातें दो हैं—एक तो यह कि मनः पर्याय ज्ञान के विषय के बारे में जो जैन वाङ्मय में दो पन्न देखे जाते हैं, इसका सफ्ट ऋर्य क्या यह नहीं है कि पिछले वर्णनकारी साहित्य युग में अन्यकार पुरानी ऋष्यात्मिक बातों का तार्किक वर्णन तो करते थे पर ऋष्यात्मिक ऋनुभव का युग बीत चुका था। दूसरी बात विचारणीय यह है कि योगभाष्य, मिल्फिमनिकाय और विशेषावश्यकभाष्य में पाया जानेवाला ऐकमत्य स्वतंत्र चिन्तन का परिणाम है या किसी एक का दूसरे पर ऋसर भी है ?

जैन वाङ मय में श्रविधि श्रीर मनःपर्याय के संबन्ध में जो कुछ वर्णन है उस सबका उपयोग करके उपाध्यायजी ने ज्ञानिवन्दु में उन दोनों ज्ञानों का ऐसा सुपिरंफ्कृत लच्चग् किया है श्रीर लच्चग्गत प्रत्येक विशेषण का ऐसा सुद्धिगम्य प्रयोजन बतलाया है जो श्रन्य किसी ग्रन्थ में पाया नहीं जाता। उपाध्यायजी ने लच्चग्विचार तो उक्त दोनों ज्ञानों के मेद को मानकर ही किया है, पर साथ ही उन्होंने उक्त दोनों ज्ञानों का मेद न माननेवाली सिद्धसेन दिवाकर की दृष्टि का समर्थन भी [ ५५ -५६ ] बने मार्मिक दंग से किया है।

#### ४. केवल ज्ञान की चर्चा

[५७] श्रविध श्रौर मन:पर्याय ज्ञान की चर्चा समाप्त करने के बाद उपाध्यायजी ने केवलज्ञान की चर्चा शुरू की है, जो प्रन्थ के श्रन्त तक चली जाती है श्रौर प्रंथ की समाप्ति के साथ ही पूर्ण होती है। प्रस्तुत प्रन्थ में श्रन्थ ज्ञानों की श्रपेक्षा केवलज्ञान की ही चर्चा श्रांध कि विस्तृत है। मित श्रादि चार पूर्ववर्ती ज्ञानों की चर्चा ने प्रंथ का जितना भाग रोका है उससे कुछ कम दूना प्रंथ-भाग श्रकेले केवलज्ञान की चर्चा ने रोका है। इस चर्चा में जिन श्रमेक

१ देखो, प्रमाग्यमीमांसा, भाषाटिप्पण पृ० ३७; तथा शानबिन्दु, टिप्पण पृ० १०७।

प्रेमेयों पर उपाध्यायजी ने विचार किया है उनमें से नीचे लिखे विचारों पर यहाँ कुछ विचार प्रदर्शित करना इष्ट है—

- (१) केवल ज्ञान के श्रस्तित्व की साधक युक्ति।
- (२) केवल ज्ञान के स्वरूप का परिष्कृत लच्चण ।
- (३) केवल ज्ञान के उत्पादक कारणों का प्रश्न ।
- (४) रागादि दोषों के ज्ञानावारकत्व तथा कर्मजन्यत्व का प्रश्न।
- (५) नैरातम्यभावना का निरास ।
- (६) ब्रह्मज्ञान का निरास।
- (७) श्रुति श्रीर स्मृतियों का जैन मतानुकूल व्याख्यान।
- (८) कुछ ज्ञातव्य जैन मन्तव्यों का कथन ।
- (E) केवलज्ञान ह्यौर केवलदर्शन के क्रम तथा भेदाभेद के संबन्ध में पूर्वाचायों के पद्मभेद।
- (१०) ग्रंथकार का तात्पर्य तथा उनकी स्वोपज्ञ विचारणा ।

#### (१) केवल ज्ञान के श्रस्तित्व की साधक युक्ति

[५८] मारतीय तत्त्वचिन्तकों में जो आध्यात्मिक-शक्तिवादी हैं, उनमें भी आध्यात्मिकशक्तिजन्य शान के बारे में संपूर्ण ऐकमत्य नहीं । आध्यात्मिकशक्तिजन्य शान के बारे में संपूर्ण ऐकमत्य नहीं । आध्यात्मिकशक्तिजन्य शान संख्रेप में दो प्रकार का माना गया है । एक तो वह जो इन्द्रियागम्य ऐसे स्क्ष्म मूर्त पदार्थों का साद्धात्कार कर सके । दूसरा वह जो मूर्त-अमूर्त सभी त्रैकालिक वस्तुओं का एक साथ साद्धात्कार करे । इनमें से पहले प्रकार का साध्यात्मिक तत्त्वचिन्तकों को मान्य है, फिर चाहे नाम आदि के संबन्ध में मेद भले ही हो । पूर्व मीमांसक जो आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण साद्धात्कार या सर्वजन्व को विरोधी है उसे भी पहले प्रकार के आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण साद्धात्कार या सर्वजन्व को वानने में कोई आपति नहीं हो सकती । मतमेद है तो सिर्फ आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण साद्धात्कार को मानने में कोई आपति नहीं हो सकती । मतमेद है तो सिर्फ आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण साद्धात्कार के सिवाय दूसरा कोई आध्यात्मिक वादी नहीं है जो ऐसे सार्वज्ञ —पूर्ण साक्षात्कार के सिवाय दूसरा कोई आध्यात्मिक वादी नहीं है जो ऐसे सार्वज्ञ —पूर्ण साक्षात्कार के अध्यात्कार को न मानता हो । सभी सार्वज्ञ सवाद्धा परंपराओं के शास्त्रों में पूर्ण साद्धात्कार के अध्यात्मिक यार्वन तो परापूर्व से चला ही आता है; पर प्रतिवादी के सामने उसकी समर्थक युक्तियाँ हमेशा एक-सी नहीं रही हैं।

१ सर्वज्ञत्वाद के तुल्जनात्मक इतिहास के लिए देखो, प्रमायामीमांसा भाषाटिप्पस्, पृ० २७।

इनमें समय-समय पर विकास होता रहा है। उपाध्यायकी ने प्रस्तुत प्रस्थ में सर्वज्ञत्व की समर्थक जिस युक्ति को उपस्थित किया है वह युक्ति उद्देश्यतः प्रतिवादी मीमांसकों के संमुख ही रखी गई है। मीमांसक का कहना है कि ऐसा कोई शास्त्रनिरपेच मात्र आध्यास्मिकशक्तिजन्य पूर्ण ज्ञान हो नहीं सकता को धर्माधर्म जैसे अतीन्त्रिय पदार्थों का भी साचात्कार कर सके। उसके सामने सार्वज्ञयादियों की एक युक्ति यह रही है कि जो वस्तु भातिशय—तरतमभावापन्न होती है वह बवते-बदते कहीं न नहीं पूर्ण दशा को प्राप्त कर लेती है। जैसे कि परिमाण। परिमाण छोटा भी है और तरतमभाव से बड़ा भी। अत्रत्य वह आकाश आदि में पूर्ण काष्ट्रा को प्राप्त देखा जाता है। यही हाल ज्ञान का भी है। ज्ञान कहीं अल्प तो कहीं अधिक—इस तरह तरतमवाला देखा जाता है। अत्रत्य वह कहीं न कहीं संपूर्ण भी होना चाहिए। जहाँ वह पूर्णकलामाप्त होगा वही सर्वज्ञ। इस युक्ति के द्वारा उपाध्यायकी ने भी ज्ञानविन्दु में केवल ज्ञान के अस्तित्व का समर्थन किया है।

यहाँ ऐतिहासिक दृष्टि से यह प्रश्न है कि प्रस्तुत युक्ति का मूल कहाँ तक पाया जाता है श्रीर वह जैन परंपरा में कब से श्राई देखी जाती है। श्रभी तक के इमारे वाचन-चिन्तन से हमें यही जान पडता है कि इस युक्ति का पुराणतम उल्लेख योगसूत्र के श्रलावा श्रन्यत्र नहीं है। इस पातंजल योगसूत्र के प्रथमपाद में 'तत्र निरतिशयं सर्वेद्मवीजम' [ १. २५. ] ऐसा सूत्र पाते हैं, जिसमें साफ तौर से यह बतलाया गया है कि ज्ञान का तारतम्य ही सर्वज्ञ के ऋस्तित्व का बीज हैं जो ईश्वर में पूर्णरूपेण विकसित है। इस सत्र के ऊपर के भाष्य में स्यास ने तो मानों सूत्र के विधान का श्राशय इस्तामलकवत् प्रकट किया है। न्याय-वैशेषिक परंपरा जो सर्वज्ञवादी है उसके सूत्र भाष्य श्रादि प्राचीन प्रथों में इस सर्वज्ञास्तित्व की साधक यक्ति का उल्लेख नहीं है. हम प्रशस्तपाद की टीका क्योमवती [ पू॰ ५६० ] में उसका उल्लेख पाते हैं। पर ऐसा कहना निय कितक नहीं होगा कि न्योमवती का वह उल्लेख योगसत्र तथा उसके भाष्य के बाद का ही है। काम की किसी भी श्रव्छी दलील का प्रयोग जब एक बार किसी के द्वारा चर्चाचेत्र में श्रा जाता है तब फिर श्रागे वह सर्वसाधारण हो जाता है। प्रस्तत युक्ति के बारे में भी यही हुआ जान पड़ता है। संभवतः सांख्य-योग परंपरा ने उस यक्ति का स्नाविष्कार किया फिर उसने न्याय-वैशेषिक तथा बौद्ध परंपरा के

१ देखो, ज्ञानबिन्दु, टिप्पग् पु॰ १०८. पं० १६।

२ देखो, तत्त्वसंग्रह, ए० ८२५।

त्रयों में भी प्रतिष्ठित स्थान प्राप्त किया श्रीर इसी तरह वह जैन परंपरा में भीं प्रतिष्ठित हुई।

बैन परंपरा के आगम, निर्मुक्ति, भाष्य आदि प्राचीन अनेक प्रन्य सर्वअल के वर्णन से भरे पड़े हैं, पर हमें उपर्युक्त ज्ञानतारतम्य वाली सर्वजलवाधक युक्ति का सर्व प्रयम प्रयोग मल्लवादी की कृति में ही देखने को मिलता है'। अभी यह कहना संभव नहीं कि मल्लवादी ने किस परंपरा से वह युक्ति अपनाई। पर इतना तो निश्चित है कि मल्लवादी के बाद के सभी दिगम्बर श्वेताम्बर तार्किकों ने इस युक्ति का उदारता से उपयोग किया है। उपाध्यायजी ने भी ज्ञानश्चित्तु में केवलज्ञान के अस्तित्व को सिद्ध करने के वास्ते एक मात्र इसी यक्ति का प्रयोग तथा पल्लबन किया है।

#### (२) केवलज्ञान का परिष्कृत लच्चण

[ ५७ ] प्राचीन आगम, नियंक्ति आदि प्रन्थों में तथा पीछे के तार्किक प्रंथों में जहाँ कहीं केवलज्ञान का स्वरूप जैन विद्वानों ने बतलाया है वहाँ स्थूल शब्दों में इतना ही कहा गया है कि जो श्रात्ममात्रसापेस या बाह्यसाधननिरपेत साक्षा-त्कार. सब पदार्थों को अर्थात् त्रैकालिक द्रव्य-पर्यायों को विषय करता है वही केवलज्ञान है। उपाध्यायजी ने प्रस्तुत ग्रन्थ में केवलज्ञान का स्वरूप तो वही माना है पर उन्होंने उसका निरूपण ऐसी नवीन शैली से किया है जो उनके पहले के किसी जैन प्रन्थ में नहीं देखी जाती। उपाध्यायजी ने नैयायिक उदयन तथा गंगेश आदि की परिकृत परिभाषा में केवलज्ञान के स्वरूप का लच्चण सविस्तर स्पष्ट किया है। इस जगह इनके लक्षण से संबन्ध रखनेवाले दो मुद्दों पर दार्शनिक तुलना करनी प्राप्त है. जिनमें पहला है साम्रात्कारत्व का श्रीर दूसरा है सर्वविषयकत्व का। इन दोनों मुद्दों पर मीमांसक भिन्न सभी दार्शनिकों का ऐकमत्य है। अगर उनके कथन में थोड़ा श्रन्तर है तो वह सिर्फ परंपरा मेद का ही है । न्याय-वैशेषिक दर्शन जब 'सर्व' विषयक साह्यात्कार का वर्णन करता है तब वह 'सर्व' शब्द से ऋपनी परंपरा में प्रसिद्ध द्रव्य, गुण ऋादि सातों पदार्थों को संपूर्ण भाव से लेता है। सांख्य-योग जब 'सर्व' विषयक साहात्कार का चित्रग् करता है तब वह अपनी परंपरा में प्रसिद्ध प्रकृति, पुरुष आदि २५ तत्त्वों के पूर्ण साचात्कार की बात कहता है। बौद्ध दर्शन 'सर्व' शब्द से अपनी

२ देखो, नयचक, बिखित प्रति, पू॰ १२३ ऋ !

३ देखो, तत्त्वसंप्रह, का॰ ३१३४; तथा उसकी पश्जिका ।

परंपरा में प्रसिद्ध पञ्च स्कन्यों को संपूर्ण भाव से लेता है। वेदान्त दर्शन 'सर्व' शब्द से अपनी परंपरा में पारमार्थिक रूप से प्रसिद्ध एक मात्र पूर्ण ब्रह्म को ही लेता है। जैन दर्शन भी 'सर्व' शब्द से अपनो परंपरा में प्रसिद्ध सपर्याय षड् द्रव्यों को पूर्णरूपेण लेता है। इस तरह उन्धुक्त सभी दर्शन अपनी-अपनी परंपरा के अनुसार माने जानेवाले सब पदार्थों को लेकर उनका पूर्ण साचात्कार मानते हैं और तदनुसारी लच्चण भी करते हैं। पर इस लच्चणगत उक्त सर्वविषयकत्व तथा साचात्कारत्व के विरुद्ध मीमांसक की सख्त आपति है।

मीमांसक सर्वज्ञवादियों से कहता है ' कि-श्रगर सर्वज्ञ का तम लोग नीचे लिखे पाँच अर्थों में से कोई भी अर्थ करो तो तुम्हारे विरुद्ध मेरी आपत्ति नहीं। अप्रगर तम लोग यह कही कि -- सर्वज्ञ का मानी है 'सर्व' शब्द को जाननेवाला (१): या यह कहो कि-सर्वज्ञ शब्द से हमारा ऋभिप्राय है तेल. पानी ऋादि किसी एक चीज को पूर्ण रूपेण जानना (२); या यह कहा कि - सर्वज्ञ शब्द से हमारा मतलब है सारे जगत को मात्र सामान्यरूपेण जानना (३): या यह कहो कि - सर्वज्ञ शब्द का अर्थ है हमारी अपनी अपनी परंपरा में जो-जो तत्त्व शास्त्र सिद्ध हैं उनका शास्त्र द्वारा पूर्ण ज्ञान ४): या यह कही कि - सर्वज्ञ शब्द से इमारा तात्वर्य केवल इतना ही है कि जो-जो वस्तु, जिस-जिस प्रत्यन्न, श्रुनुमानादि प्रमाग गम्य है उन सब वस्तुत्रों को उनके प्राहक सब प्रमाणों के द्वारा यथासंभव जानना (५): वही सर्वज्ञत्व है। इन पाँचों में से तो किसी पद्म के सामने मीमा-सक की श्रापत्ति नहीं; क्योंकि मीमांसक उक्त पाँचों पद्मों के खीकार के द्वारा फलित होनेवाला सर्वज्ञत्व मानता ही है। उसकी श्रापत्ति है तो इस पर कि ऐसा कोई साज्ञात्कार (प्रत्यज्ञ) हो नहीं सकता जो जगत् के संपूर्ण पदार्थों को पूर्णरूपेण क्रम से या युगपत् जान सके। मीमांसक को साद्धात्कारत्व मान्य है, पर वह श्रासर्विवययक ज्ञान में । उसे सर्वविषयकत्व भी श्राभिष्रेत है, पर वह शास्त्रजन्य परोत्त ज्ञान ही में।

इस तरह केवलज्ञान के स्वरूप के विरुद्ध सबसे प्रवल श्रीर पुरानी श्रापत्ति उठानेवाला है मीमांसक । उसको सभी सर्वज्ञादियों ने श्रपने-श्रपने दंग से जवाब दिया है। उपाध्यायजी ने भी केवलज्ञान के स्वरूप का परिष्कृत लज्ज्ञ्या करके, उस विषय में मीमांसक संमत स्वरूप के विरुद्ध ही जैन मन्तव्य है, यह बात बतलाई है।

यहाँ प्रसंगवश एक बात श्रीर भी जान लेनी जरूरी है। वह यह कि यद्यपि

१ देखो, तत्त्वसंग्रह, का० ३१२६ से।

वेदान्त दर्शन भी श्रन्य सर्वज्ञवादियों की तरह सर्व—पूर्ण ब्रह्मविषयक साह्मात्कार मानकर श्रपने को सर्वसाक्षात्कारत्मक केवलज्ञान का माननेवाला बतलाता है श्रीर मीमांसक के मन्तव्य से जुदा पड़ता है; फिर भी एक मुद्दे पर मीमांसक श्रीर वेदान्त की एकवाक्यता है। वह मुद्दा है शास्त्रसापेच्यता का! मीमांसक कहता है कि सर्वविषयक परोच्च ज्ञान भी शास्त्र के सिवाय हो नहीं सकता। वेदान्त ब्रह्मसाच्चात्कार रूप सर्वसाच्चात्कार को मानकर भी उसी बात को कहता है। क्योंकि वेदान्त का मत है कि ब्रह्मज्ञान भले ही साच्चात्कार रूप हो, पर उसका संभव वेदान्तवास्त्र के सिवाय नहीं है। इस तरह मूल में एक ही वेदपय पर प्रस्थित मीमांसक श्रीर वेदान्त का केवल ज्ञान के स्वरूप के विषय में मतमेद होते हुए भी उसके उत्पादक कारण रूप से एक मात्र वेद शास्त्र का स्वीकार करने में कोई भी मतभेद नहीं।

#### (३) केवल ज्ञान के उत्पादक कारणों का प्रश्न

[५६] केवल ज्ञान के उत्पादक कारण श्रमेक हैं, जैसे—भावना, श्रद्यहर, विशिष्ट शब्द श्रीर श्रावरणत्त्रय श्रादि । इनमें किसी एक को प्राधान्य श्रीर बाकी को श्रप्राधान्य देकर विभिन्न दार्शनिकों ने केवलज्ञान की उत्पत्ति के जुदे-जुदे कारण स्थापित किए हैं । उदाहरणार्थ—सांख्य-योग श्रीर बौद्ध दर्शन केवल ज्ञान के जनक रूप से भावना का प्रतिपादन करते हैं, जब कि न्याय-वैशेषिक दर्शन योगज श्रद्यह को केवलज्ञानजनक बतलाते हैं । वेदान्त 'तत्वमित्तं जैसे महावाक्य को केवलज्ञान का जनक मानता है, जब कि जैन दर्शन केवलज्ञानजनकरम से श्रावरण—कर्म—ज्ञय का ही स्थापन करता है । उपाध्यायजी ने भी प्रस्तुत ग्रंथ में कर्मच्चय को ही केवलज्ञानजनक स्थापित करने के लिए श्रन्य पच्चों का निरास किया है ।

मीमांसा जो मूल में केवलज्ञान के ही विषद है उसने सर्वज्ञत्व का श्रासंभव दिखाने के लिए भावनामूलक र सर्वज्ञत्ववादी के सामने यह दलील की है कि—भावनाजन्य ज्ञान यथार्थ हो ही नहीं सकता; जैसा कि कामुक व्यक्ति का भावनामूलक स्वान्तिक कामिनीसाज्ञात्कार। [ ६१ ] दूसरे यह कि भावनाज्ञान परोज्ञ होने से श्रापर्शिश्व सार्वज्ञय का जनक भी नहीं हो सकता। तीसरे यह कि श्रापर भावना को सार्वज्ञयज्ञनक माना जाए तो एक श्रापिक प्रमाण भी [ पृ० २० एं० २३ ] मानना पढ़ेगा। मीमांसा के द्वारा दिये गए उक्त तीनों दोषों में से पहले दो दोषों का उद्धार तो बौद्ध, सांख्य-योग श्रादि सभी भावनाकारणवादी

१ देखो, ज्ञानबिन्द्र, टिप्पण, पृ० १०८ पं० २३ से ।

एक-मा करते हैं, जब कि तपाध्यायजी उक्त तीनों दोषों का उद्धार श्रपना सिद्धान्त भेद [ ६२ ] बतला कर ही करते हैं । वे ज्ञानबिन्दु में कर्मच्य पद्ध पर ही भार देकर कहते हैं कि वास्तव में तो सार्वज्ञ्य का कारण है कर्मच्चय ही। कर्मस्य को प्रधान मानने में उनका अभिप्राय यह है कि वही केवलशान की उत्पत्ति का श्रव्यवहित कारण है। उन्होंने भावना को कारण नहीं माना. सी अग्राधान्य की दृष्टि से । वे स्पष्ट कहते हैं कि-भावना जो शक्रध्यान का ही नामान्तर है वह केवलज्ञान की उत्पादक अवश्य है: पर कर्मवय के द्वारा ही। श्रतएव मावना केवलज्ञान का श्रव्यवहित कारण न होने से कर्मचय की श्रपेखा श्राप्रधान हो है। जिस युक्ति से उन्होंने भावनाकारणवाद का निरास किया है उसी युक्ति से उन्होंने श्रदृष्टकारणवाद का भी निरास [६३] किया है। वे कहते हैं कि अगर योगजन्य अदृष्ट सार्वज्ञय का कारण हो तब भी वह कर्मरूप प्रतिबन्धक के नाश के सिवाय सार्वज्ञय पैदा नहीं कर सकता। ऐसी हालत में ब्राहण की ब्रापेला कर्मलय ही केवलशान की उत्पत्ति में प्रधान कारण सिद्ध होता है। शब्दकारणवाद का निरास उपाध्यायजी ने यही कहकर किया है कि-सहकारी कारण कैसे ही क्यों न हों, पर परोच ज्ञान का जनक शब्द कभी उनके सहकार से ऋपरोक्त ज्ञान का जनक नहीं बन सकता।

सार्वद्रय की उत्पत्ति का क्रम सब दर्शनों का समान ही है। परिभाषा मेद भी नहीं-सा है। इस बात की प्रतीति नीचे की गई तुलना से हो जाएगी—

| १ जैन<br>१ सम्पदर्शन<br>२ खपक्त्रेपीका-<br>रागादि के हास<br>का-मारंभ | <b>२ बौद्ध</b><br>१ सम्प्रहास्ट<br>२ रागादि क्रेयों<br>के हास का<br>प्रारंभ | ३ सांख्य-योग<br>१ विवेक स्थाति<br>१ प्रसंख्यान-<br>संप्रकात समाधि<br>का प्रारंभ | ८ न्याय-वैद्येषिक<br>१ सम्यन्ज्ञान<br>१ रागादिहास का<br>प्रारंभ   | ५ वेदान्त<br>१ सम्यदर्शन<br>२ रागादिक्कास का<br>प्रारंभ        |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| m                                                                    | भावना के बत्त<br>से क्लेशावरत्य का<br>ऋात्यन्तिक द्वय                       | ३ असंप्रज्ञात-<br>धर्मिय समाथि<br>द्वाय रागादि<br>सत्तेशकर्म की                 | ३ असंग्रजात-धर्म-<br>मेथ समाधि<br>द्वारा रागादि<br>क्रेशंकर्मे की | ३ भावना-क्रिदे<br>ध्यासन के बक्क<br>से क्लेशों का च्वय         |
| >-                                                                   | ४ भावना के प्रकर्ष<br>से शंभावरण्य के<br>सर्वेथा नाश के<br>द्वारा सर्वक्रल  | ४ प्रकाशावरयां के<br>नाश द्वारा<br>सर्वश्य                                      | ४ समाधिजन्य<br>घर्मे द्वारा सार्वेश्च्य                           | ४ ब्र <b>ध</b> राज्ञातकार<br>के द्वारा श्रज्ञा-<br>नादिका विलय |

. .

### (४) रागादि दोषों का विचार

[६५] सर्वज्ञ ज्ञान की उत्पत्ति के कम के संबन्ध में जो तुलना ऊपर की गई है उससे स्पष्ट है कि राग, द्वेष आदि क्लोशों के ही सब दार्शनिक केवल-ज्ञान का ब्याचारक मानते हैं। सबके मत से केवलज्ञान की उत्पत्ति तभी संभव है जब कि उस्त दोषों का सर्वथा नाश हो। इस तरह उपाध्यायजी ने रागादि दोघों में सर्वसंमत केवल ज्ञानावारकत्व का समर्थन किया है श्रीर पीछे उन्होंने रागादि दोखों को कर्मजन्य स्थापित किया है। राग, द्वेष स्त्रादि जो चित्रगत या श्रात्मगत दोष हैं उनका मख्य कारण कर्म श्रर्थात जन्म-जन्मान्तर में संचित श्चात्मगत दोष ही हैं। ऐसा स्थापन करने में उपाध्यायजी का तात्पर्य पनर्जनमवाद का स्वीकार करना है। उपाध्यायजी श्रास्तिकदर्शनसम्मत पुनर्जन्मवाद की प्रकिया का त्राश्रय लेकर ही केवलज्ञान की प्रक्रिया का विचार करते हैं। स्रतएव इस प्रसंग में उन्होंने रागादि दोषों को कर्मजन्य या पुनर्जन्ममूलक न माननेवाले मतों की समीचा भी की है। ऐसे मत तीन हैं। जिनमें से एक मत [६६] यह है, कि राग कफजन्य है, द्वेष पित्तजन्य है श्रीर मोह वातजन्य है। दसरा मत [६७ | यह है कि राग शुक्रोपचयजन्य है इत्यादि । तीसरा मत [६८] यह है कि शरीर में पृथ्वी श्रीर जल तत्त्व की वृद्धि से राग पैदा होता है, तेजो श्रीर वायु की वृद्धि से द्वेष पैदा होता है, जल श्रीर वायु की वृद्धि से मोह पैदा होता है। इन तीनों मतों में राग, द्वेष श्रीर मोह का कारण मनोगत या श्रात्मगत कर्म न मानकर शरीरगत वैषम्य ही माना गया है। यद्यपि उक्त तीनों मतों के अनुसार राग, द्वेष श्रीर मोह के कारण भिन्न-भिन्न हैं: फिर भी उन तीनों मत की मूल दृष्टि एक ही है श्रीर वह यह है कि पुनर्जन्म या पुनर्जन्मसंबद्ध कर्म मानकर राग, द्रेष श्रादि दोषों की उत्पत्ति घटाने की कोई जरूरत नहीं है। शरीरमत दोषों के द्वारा या शरीरमत वैषम्य के द्वारा ही रामादि की उत्पत्ति घटाई जा सकती है।

ययि उक्त तीनों मतों में से पहले ही को उपाध्यायजी ने बाईस्पत्य स्त्रर्थात् चार्वाक मत कहा है; फिर भी विचार करने से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि उक्त तीनों मतों की स्त्राधारभूत मूल दृष्टि, पुनर्जन्म बिना माने ही वर्तमान शरीर का स्त्राभय लेकर विचार करनेवाली होने से, स्त्रसल में चार्वाक दृष्टि ही है। इसी दृष्टि का स्त्राभय लेकर चिकित्साशास्त्र प्रथम मत को उपस्थित करता है; जब कि कामशास्त्र दूसरे मत को उपस्थित करता है। तीसरा मत संभवतः हुठयोग, का है। उक्त तीनों की सभालोचना करके उपाध्यायजी ने यह बतलावा है कि शाग, देव स्त्रीर मोह के उपशमन तथा चय का सच्चा व मुख्य उपाय स्राध्यात्मिक

अंथीत् ज्ञान-ध्यान द्वारा आत्मशुद्धि करना ही है; न कि उक्त तीनों मतों के द्वारा प्रतिपादन किए जानेवाले मात्र मीतिक उपाय । प्रथम मत के पुरस्कर्ताओं ने वात, पित्त, करू हन तीन धातुओं के साम्य सम्पादन को ही रागादि दोषों के शंमन का उपाय माना है। दूसरे मत के स्थापकों ने समुचित कामसेवन आदि को ही रागादि दोषों का श्रमनोपाय माना है। तीसरे मत के समर्थकों ने पृथिवी, जल आदि तस्त्रों के समीकरण को ही रागादि दोषों का उपशमनोपाय माना है। उपाध्यायजी ने उक्त तीनों मतों की समालोचना में यही वतलाने की कोशिश की है कि समालोच्य तीनों मतों के द्वारा, जो-जो रागादि के शमन का उपाय बतलाया जाता है वह वास्तव में राग आदि दोषों का शमन कर ही नहीं सकता। वे कहते हैं कि वात आदि धातुओं का कितना ही साम्य क्यों न सम्पादित किया जाए, समुचित कामसेवन आदि भी क्यों न किया जाए, एथिवी आदि तत्त्रों का समीकरण भी क्यों न किया जाए, फिर भी जब तक आत्म-शुद्धि नहीं होतो तब तक राग-द्वेष आदि दोषों का प्रवाह भी सुल नहीं सकता। इस समालोचना से उपाध्यायजी ने पुनर्जन्मवादिसम्मत आध्यात्मिक मार्ग का ही समर्थन किया है।

उपाध्यायजी की प्रस्तुत समालोचना कोई सर्वथा नयी वस्तु नहीं है। भारत वर्ष में आध्यात्मिक दृष्टि वाले मौतिक दृष्टि का निरास हजारों वर्ष पहले से करते आए हैं। वही उपाध्यायजी ने भी किया है—पर शैली उनकी नई है। शानिबन्दु' में उपाध्यायजी ने उपर्युक्त तीनों मतों की जो समालोचना की है वह धर्मकीर्ति के 'प्रमाण्वात्तिक' और शान्तरिवृत के 'तत्त्वसंग्रह' में भी पाई जाती है ।

#### ( ५) नैरात्म्य श्रादि भावना

[६६] पहले तुलना द्वारा यह दिलाया जा चुका है कि सभी श्राध्यातिमक दर्शन भावना—स्यान द्वारा ही श्रज्ञान का सर्वथा नाश श्रीर केवलज्ञान की उत्पत्ति भानते हैं। जब सार्वज्ञ्य प्राप्ति के लिए भावना श्रावज्ञ्यक है तब यह भी विचार करना प्राप्त है कि वह भावना कैसी श्रर्थात् किंविषयक ? भावना के स्वरूप विषयक प्रश्न का जवाब सब का एक नहीं है। दार्शनिक शास्त्रों में पाई जानेवाली भावना संदोप में तीन प्रकार की है—नैरात्म्यभावना, ब्रह्मभावना श्रीर विवेकभावना। नैरात्म्यभावना बीदों की है । ब्रह्मभावना श्रीपनिषद दर्शन की है। बाकी के सब दर्शन विवेकभावना मानते हैं। नैरात्म्य

१ देखो, ज्ञानबिन्दु टिप्पण ए० १०६ पं० २६ से ।

२ देखो, ज्ञानबिन्दु टिप्पण पृ० १०६ पं० ३०।

भावना वह है जिसमें यह विश्वास किया जाता है कि स्थिर स्नात्मा जैसी या द्रव्य जैसी कोई वस्त है ही नहीं। जो कछ है वह सब च्चिएक एवं अस्थिर ही है। इसके विपरीत ब्रह्मभावना वह है जिसमें यह विश्वास किया जाता है कि ब्रह्म श्रर्थात् श्रास्म-तत्त्व के सिवाय श्रीर कोई वस्त पारमार्थिक नहीं है: तथा श्चातम-तत्त्व भी भिन्न-भिन्न नहीं है। विवेकभावना वह है जो श्चातमा श्रीर जड दोनों द्रव्यों का पारमार्थिक श्रीर स्वतन्त्र श्रास्तित्व मानकर चलती है । विवेक-भावना को भेटभावना भी कह सकते हैं। क्योंकि उसमें जड श्रीर चेतन के पारस्परिक भेट की तरह जड तत्त्व में तथा चेतन तत्त्व में भी भेट मानने का श्चवकाश है। उक्त तीनों भावनाएँ स्वरूप में एक दसरे से विलक्त विरुद्ध हैं. फिर भी उनके द्वारा उद्देश्य सिद्धि में कोई श्रन्तर नहीं पड़ता। नैरात्म्यभावना के समर्थक बीद्ध कहते हैं कि ऋगर ऋात्मा जैसी कोई स्थिर वस्त हो तो उस पर स्नेह भी शाश्वत रहेगा: जिससे तृष्णामुलक सुख में राग श्रीर दुःख में द्वेष होता है। जब तक सख-राग ग्रौर द:ख-द्वेष हो तब तक प्रवृत्ति-निवृत्ति-संसार का चक भी रुक नहीं सकता। अतएव जिसे संसार को छोडना हो उसके लिए सरल व मुख्य उपाय श्रात्माभिनिवेश छोडना ही है। बौद्ध दृष्टि के श्रनसार सारे दोपों की जड केवल रिथर भ्रात्म-तत्त्व के स्वीकार में है। एक बार उस भ्राभ-निवेश का सर्वथा परित्याग किया फिर तो न रहेगा बांस और न बजेगी बाँसरी-श्चर्यात जड के कट जाने से स्नेह श्रीर तृष्णामूलक संसारचक श्चरने श्चाप बंध पड जाएगा।

ब्रह्मभावना के समर्थक कहते हैं कि अज्ञान ही दुःख व संसार की जड़ है। हम आत्मिमिन्न वस्तुओं को पारमार्थिक मानकर उन पर अहंत्व-ममत्व धारण करते हैं और तभी रागद्वेषमूलक प्रवृत्ति-निवृत्ति का चक्र चलता है। अगर हम ब्रह्मभिन्न वस्तुओं में पारमार्थिकत्व मानना छोड़ दें और एक मात्र ब्रह्म का ही पारमार्थिकत्व मान लें तत्र अज्ञानमूलक अहंत्व-ममत्व की बुद्धि नष्ट हो जाने से तन्मूलक राग-द्वेषजन्य प्रवृति-निवृत्ति का चक्र अपने आप ही रक जाएगा।

विवेकभावना के समर्थक कहते हैं कि ब्रात्मा श्रीर जड़ दोनों में पारमार्थि-कश्व बुद्धि हुई—इतने मात्र से श्रद्धंत्व-ममत्व पैदा नहीं होता और न ब्रात्मा को श्यिर मानने मात्र से रागद्देषादि की मन्नति होती है। उनका मन्तव्य है कि ब्रात्मा को ब्रात्मरूप न समभ्तना श्रीर ब्रनात्मा को ब्रनात्मरूप न समभ्तना यह श्रक्षान है। श्रत्यत्व जड़ में श्रात्मबुद्धि श्रीर ब्रात्मा में जड़त्व की या शूत्यत्व की बुद्धि करना यही श्रक्षान है। इस श्रक्षान को दूर करने के लिए विवेकभावना की श्रावश्यकता है। उपाध्यायजी जैन दृष्टि के श्रनुसार विवेकभावना के श्रवलंबी हैं। यद्यपि विवेकभावना के श्रवलंबी सांख्य-योग तथा न्याय-वैशेषिक के साथ जैन दर्शन का थोड़ा मतभेद श्रवश्य है फिर भी उपाध्यायजी ने प्रस्तुत प्रन्थ में नैरात्म्यभावना श्रोर ब्रह्मभावना के जपर ही खास तौर से प्रद्वार करना चाहा है। इसका सबब यह है कि सांख्य-योगादिसंमत विवेकभावना बैनसंमत विवेकभावना से उतनी दूर या विरुद्ध नहीं जितनी कि नैरात्म्यभावना श्रोर ब्रह्मभावना है। नैरात्म्यभावना के खरडन में उपाध्यायजी ने खासकर बौद्धरंमत च्याभंग वाद का ही खरडन किया है। उस खरडन में उनकी मुख्य दलील यह रही है कि एकान्त च्यापिकत्व वाद के साथ बन्ध श्रीर मोक्ष की विचारसरिए मेल नहीं खाती है। यद्यपि उपाध्यायजी ने जैसा नैरात्म्यभावना का नामोल्लेखपूर्वक खरडन किया है वेसा ब्रह्मभावना का नामोल्लेखपूर्वक खरडन किया है किया ब्रह्मभावना का नामोल्लेखपूर्वक खरडन किया है किया ब्रह्मभावना का नामोल्लेखपूर्वक खरडन किया है वसा ब्रह्मभावना का नामोल्लेखपूर्वक खरडन किया है उसमें ब्रह्मभावना का निरास श्रपने श्राप ही समा जाता है।

#### (६) ब्रह्मज्ञान का निरास

[ ७३ ] च्यामंग वाद का निरास करने के बाद उपाध्यायजी श्राहैतवादिसंमत बसज्ञान, जो जैनदर्शनसंमत केवलज्ञान स्थानीय है, उसका खरडन श्रुक करते हैं। मुख्यतया मधुसूदन सरस्वती के प्रंथों को ही सामने रखकर उनमें प्रतिपादित ब्रह्मज्ञान की प्रक्रिया का निरास करते हैं। मधुसूदन सरस्वती शाङ्कर वेदान्त के श्रसाधारण नव्य विद्वान् हैं; जो ईसा की सोलहवीं शताब्दी में हुए हैं। श्रुक तिसिद्धि, सिद्धान्ताबन्दु, बदान्तकल्पलातका श्रादि श्रनेक गंभीर श्रीर विद्वन्मान्य प्रन्थ उनके बनाए हुए हैं। उनमें से मुख्यतया वेदान्तकल्पलिका का उपयोग प्रस्तुत ग्रंथ में उपाध्यायजी ने किया है । मधुसूदन सरस्वती ने वेदान्तकल्पलिका में जिस विस्तार से श्रीर जिस परिभाषा में प्रक्षसान का वर्णान किया है उपाध्यायजी ने ठीक उसी विस्तार से उसी परिभाषा में प्रस्तुत शानिबन्दु में खरडन किया है। शाङ्करसंमत श्रदेत ब्रह्मज्ञानप्रक्रिया का विरोध सभी हैतवादी दर्शन एक सा करते हैं। उपाध्यायजी ने मी वैसा ही विरोध किया है पर पर्यवसान में थोड़ा सा श्रन्तर है। वह यह कि जब दूसरे द्वैतवादी श्रद्धैतदर्शन के बाद श्रपना श्रपना श्रमिमत हैत स्थापना करते हैं, तब उपाध्यायजी ब्रह्मज्ञान के खरडन के द्वारा जैनदर्शनसंमतं हैत-प्रक्रिया का ही स्थहतया स्थापना करते हैं। अद्यान करते हैं। स्थहतया स्थापना करते हैं। स्थहतया स्थापना करते हैं। स्वस्त करवा है। स्वस्त स्थापना करते हें। स्वस्त से स्वस्त स्थापना करते हैं। स्वस्त करवा स्थापना करते हो स्यहत्तया स्थापना करते

१ देखो, ज्ञानबिंदु टिप्पया पृ० १०६, पं० ६ तथा १११. पं ३०।

हैं। श्रतएव यह तो कहने की जरूरत ही नहीं कि उपाध्यायजी की खरडन युक्तियाँ प्रायः वे ही हैं जो श्रन्य द्वैतवादियों की होती हैं।

प्रस्तत खराइन में उपाध्यायजी ने मख्यतया चार महों पर श्रापत्ति उठाई है। (१) [७३] ऋखरड ब्रह्म का श्राश्तित्व । (२) [८४] ब्रह्माकार श्रीर ब्रह्मविषयक निर्विकल्पक वृत्ति । (३) ि ६४ े ऐसी वृत्ति का शब्दमात्रजन्यत्व । (४) ि ७६ ] ब्रह्मशान से अज्ञानादि की निवृत्ति । इन चारों मुद्दों पर तरह-तरह से श्रापति उठाकर श्रन्त में यही बतलाया है कि श्रद्धैतसंमत ब्रह्मशान तथा उसके द्वारा श्रज्ञाननिवृत्ति की प्रक्रिया ही सदोष श्रौर ब्रुटिपूर्ण है । इस खरडन प्रसंग में उन्होंने एक वेदान्तसंगत श्रुति रमणीय श्रीर विचारणीय प्रक्रिया का भी सविस्तार उल्लेख करके खरडन किया है। वह प्रक्रिया इस प्रकार है- ७६ वेदान्त पारमार्थिक, व्यावहारिक और प्रतिभासिक ऐसी तीन सत्ताएँ मानता है जो श्रज्ञानगत तीन शक्तियों का कार्य है। श्रज्ञान की प्रथमा शक्ति ब्रह्मभिन्न वस्तन्त्रों में पारमार्थिकत्व बद्धि पैटा करती है जिसके वशीभत होकर लोग बाह्य वस्तन्त्रों को पारमार्थिक मानते श्रीर कहते हैं : नैयायिकादि दर्शन. जो ग्रात्मभिन्न वस्तन्त्रों का भी पारमार्थिकत्व मानते हैं. वह ग्रज्ञानगत प्रथम शक्ति का ही परिगाम है अर्थात आत्मभिन्न बाह्य वस्तन्त्रों को पारमार्थिक समभने वाले सभी दर्शन प्रथमशक्तिगर्भित ग्रज्ञानजनित हैं। जब वेदान्तवाक्य से ब्रह्म-विषयक अवसादि का परिपाक होता है तब वह ख़ज़ान की प्रथम शक्ति निवृत्त होती है जिसका कि कार्य था प्रपत्रच में पारमार्थिकत्व बुद्धि करना । प्रथम शक्ति के निवृत्त होते ही उसकी दूसरी शक्ति अपना कार्य करती है। वह कार्य है प्रपत्रच में व्यावहारिकत्व की प्रतीति । जिसने श्रवणा. मनन. निदिध्यासन सिद्ध किया हो वह प्रपञ्च में पारमार्थिकत्व कभी जान नहीं सकता पर दूसरी शिंक्त द्वारा उसे प्रपञ्च में व्यावहारिकत्व की प्रतीति अवश्य होती है। ब्रह्मसाचात्कार से दसरी शक्ति का नाश होते ही तजन्य व्यावहारिक प्रतीति का भी नाश हो जाता है। जो ब्रह्मसाचात्कारवान हो वह प्रपञ्च को व्यावहारिक रूप से नहीं जानता पर तीमरी शक्ति के शेष रहने से उसके बल से वह प्रपञ्च की प्रातिभासिक: रूप से प्रतीत करता है। वह तीसरी शक्ति तथा उसका प्रातिभासिक प्रतीतिरूप कार्य ये खांतिम बोध के साथ निवत्त होते हैं ख्रीर तभी बन्ध-मोत्त को प्रक्रिया भी समाम होती है।

उपाध्यायजी ने उपर्युक्त वेदान्त प्रक्रिया का बलपूर्वक लगडन किया है। क्योंकि श्रगर वे उस प्रक्रिया का लगडन न करें तो इसका फलितार्य यह होता है कि वेदांत के कथनानुसार जैन दर्शन भी प्रथमशक्तियुक्त श्रज्ञान का ही विखास है भ्रांतप्य भ्रसत्य है। उपाध्यायजी मौके-मौके पर बैन दर्शन की यथांबीत ही साबित करना चाहते हैं। श्रतप्य उन्होंने पूर्वाचार्य हरिभद्र की प्रसिद्ध उनित, [ ज्ञानविन्दु पू० १. २६ ] जिसमें पृथ्वी श्रादि बाह्य तत्त्वों की तथा रागादिदोषरूप श्रान्तरिक वस्तुओं की वास्तविकता का चित्रण है, उसका हवाला देकर वेदान्त की उपर्युक्त श्रज्ञानशक्ति-प्रक्रिया का खरडन किया है।

इस जगह वेदांत की उपर्युक्त स्रज्ञानगत त्रिविध शक्ति की त्रिविध सृष्टि वाली प्रक्रिया के साथ जैनदर्शन की त्रिविध आस्मभाव वाली प्रक्रिया की तुलना की जा सकती है।

जैन दर्शन के अनुसार बहिरात्मा, जो मिथ्यादृष्टि होने के कारण तीव्रतम कवाय और तीवतम अज्ञान के उद्य से यक्त है अतएव जो अनात्मा को आत्मा मानकर सिर्फ उसी में प्रवृत्त हे ता है, वह वेदांतानुसारी श्राद्यशक्तियुक्त श्रशान के बल से प्रपञ्च में पारमार्थिकत्व की प्रतीति करनेवाले के स्थान में है। जिस को जैन दर्शन श्रांतरात्मा श्रार्थात श्रान्य वस्तुत्रों के श्राहंत्व-ममत्व की श्रोर से उदासीन होकर उत्तरोत्तर शुद्ध त्रात्मस्वरूप में लीन होने की श्रोर बदनेवाला कहता है. वह वेदान्तानसारी अज्ञानगत दसरी शक्ति के द्वारा व्यावहारिकसत्त्व-प्रतीति करनेवाले व्यक्ति के स्थान में है। क्योंकि जैनदर्शन संमत अप्रतराध्मा उसी तरह श्रात्मविषयक श्रवण-मनन निदिध्यासन वाला होता है, जिस तरह वेदान्त संमत व्यावहारिकसत्त्वप्रतीति वाला ब्रह्म के श्रवण-मनन निदिध्यासन में । जैनदर्शनसंमत परमात्मा जो तेरहवें गुणस्थान में वर्तमान होने के कारण द्रव्य मनोयोग वाला है वह वेदान्तसंमत ऋज्ञानगत ततीयशक्तिजन्य प्रतिभासिकसत्त्व-प्रतीति वाले व्यक्ति के स्थान में है । क्योंकि वह श्रज्ञान से सर्वथा मनत होने पर भी दग्धरज्जुकल्प भवोपग्रहिकर्म के संबंध से वचन श्रादि में प्रवृत्ति करता है। जैसा कि प्रातिभासिकसत्त्वप्रतीति वाला व्यक्ति ब्रह्मसाज्ञात्कार होने पर भी प्रपञ्च का प्रतिभास मात्र करता है। जैन दर्शन, जिसको शैलेशी अवस्थापास आतमा या मुक्त स्त्रात्मा कहता है वह वेदान्त संमत स्त्रज्ञानजन्य त्रिविध सुष्टि से पर श्रांतिमश्रेध वाले व्यक्ति के स्थान में है। क्योंकि उसे श्रव मन, वचन, कार्य का कोई विकल्पप्रसंग नहीं रहता. जैसा कि वेदान्तसंमत अंतिम ब्रह्मबोध वाले को प्रपञ्च में किसी भी प्रकार की सत्त्वप्रतीति नहीं रहती ।

### (७) श्रुति श्रीर स्मृतियों का जैनमतानुकूल व्याख्यान

[ ८८८ ] वेदान्तप्रक्रिया की समालोचना करते समय उपाध्यायजी ने वेदान्तः संमत वाक्यों में से ही बैनसंमत प्रक्रिया फलित करने का मी प्रयत्न किया है। उन्होंने ऐसे अनेक श्रुति-स्पृति गत वाक्य उद्भुत किये हैं जो ब्रह्मज्ञान, एवं उसके द्वारा अञ्चान के नाश का, तथा अन्त में ब्रह्ममाव प्राप्ति का वर्णन करते हैं। उन्हों वाक्यों में से जैनप्रक्रिया फिलत करते हुए उपाध्यायजी कहते हैं कि ये सभी श्रुति-स्पृतियाँ जैनसंमत कर्म के व्यवधायकत्व का तथा चीयाकर्मत्वरूप जैनसंमत ब्रह्मभाव का ही वर्णन करती हैं। भारतीय दार्शनिकों की यह परिपाटी रही है कि पहले अपने पच्च के सयुक्तिक समर्थन के द्वारा प्रतिवादी के पच्च का निरास करना और अन्त में सम्भव हो तो प्रतिवादी के मान्य शास्त्रवाक्यों में से ही अपने पच्च के फिलत करके बतलाना। उपाध्यायजी ने भी यही किया है।

# (=) कुछ ज्ञातव्य जैनमन्तव्यों का कथन

ब्रह्मशान की प्रक्रिया में आनेवाले जुदे-जुदे मुद्दों का निरास करते समय उपाध्यायजी ने उस-उस स्थान में कुछ जैनदर्शनसंमत मुद्दों का भी स्पष्टीकरण किया है। कहीं तो वह स्पष्टीकरण उन्होंने सिद्धसेन की सन्मतिगत गाथाओं के आधार से किया है और कहीं युक्ति और जैनशास्त्राभ्यास के बल से। जैन प्रक्रिया के अभ्यासियों के लिए ऐसे कुछ मन्तव्यों का निर्देश यहाँ कर देना जकरी है।

- (१) जैन दृष्टि से निर्विकल्पक बोध का ऋर्थ।
- (२) ब्रह्म की तरह ब्रह्मभिन्न में भी निर्विकल्पक बीध का संभव।
- (३) निर्विकल्पक श्रीर सविकल्पक बोध का श्रनेकान्त ।
- (४) निविकल्पक बोध भी शाब्द नहीं है किन्तु मानसिक है-ऐसा समर्थन।
- (प्र) निर्विकल्पक बोध भी श्रवग्रह रूप नहीं किन्तु श्रपाय रूप है-ऐसा प्रांत-पादन
- (१) [६०] वेदान्तप्रक्रिया कहती है कि जब ब्रह्मविषयक निर्विकल्प बोध होता है तब वह ब्रह्म मात्र के ऋसित्ल को तथा भिन्न जगत् के ऋभाव को स्वित्त करता है। साथ ही वेदान्तप्रक्रिया यह भी मानती है कि ऐसा निर्विकल्पक बोध सिर्फ ब्रह्मविषयक ही होता है ऋन्य किसी विषय में नहीं। उसका यह भी मत है कि निर्विकल्पक बोध हो जाने पर फिर कभी सविकल्पक बोध उत्पन्न ही नहीं होता। इन तीनों मन्तव्यं के विरुद्ध उपाध्यायजी जैन मन्तव्य बतलाते हुए कहते हैं कि निर्विकल्पक बोध का ऋर्य है शुद्ध द्रव्य का उपयोग, जिसमें किसी भी पर्याय के विचार की छाया तक न हो। ऋर्यात् जो ज्ञान समस्त पर्यायों के संबंध का ऋसंभव विचार कर केवल द्रव्य को ही विषय करता है, नहीं कि चिन्त्यमान द्रव्य से भिन्न जगत् के ऋभाष को भी। वही

ज्ञान निर्विकल्पक बोध है; इसको जैन परिभाषा में शुद्धद्रव्यनयादेश भी कहा जाता है।

- (२) ऐसा निर्विकल्पक बोध का ऋर्य बतला कर उन्होंने यह भी बतलाया है कि निर्विकल्पक बोध जैसे चेतन द्रव्य में प्रवृत्त हो सकता है वैसे ही घटादि जड़ द्रव्य में भी प्रवृत्त हो सकता है। यह नियम नहीं कि वह चेतनद्रव्यविषयक ही हो। विचारक, जिस-जिस जड़ या चेतन द्रव्य में पर्यायों के संबंध का ऋसंभव विचार कर केवल द्रव्य स्वरूप का ही ग्रह्मण करेगा, उस-उस जड़ चेतन सभी द्रव्य में निर्विकल्पक बोध हो सकेगा।
- (३) [६२] उपाध्यायजी ने यह भी स्पष्ट किया है कि ज्ञानस्वरूप श्रास्मा का स्वभाव ही ऐसा है कि जो एक मात्र निर्विकल्पक ज्ञानस्वरूप नहीं रहता। वह जब शुद्ध द्रव्य का विचार छोड़कर पर्यायों की ख्रोर भुकता है तब वह निर्विकल्पक ज्ञान के बाद भी पर्यायसापेख सविकल्पक ज्ञान भी करता है। अतएव यह मानना ठीक नहीं कि निर्विकल्पक बोध के बाद सविकल्पक बोध का संभव ही नहीं।
- (४) वेदान्त दर्शन कहता है कि ब्रह्म का निर्विकल्पक बोध 'तत्त्वमित' इत्यादि शब्दजन्य ही हैं। इसके विरुद्ध उपाध्यायजी कहते हैं [पू॰ ३०, पं॰ २४] कि ऐसा निर्विकल्पक बोध पर्यायविनिर्मुक्तविचारसहकृत मन से ही उत्पन्न होने के कारण मनोजन्य मानना चाहिए, नहीं कि शब्दजन्य। उन्होंने ऋपने ऋभिमत मनोजन्यत्व का स्थापन करने के पद्ध में कुछ ऋनुकृत श्रुतियों को भी उद्धृत किया है [६४,६५]।
- (५) [ ६३ ] सामान्य रूप से जैनप्रक्रिया में प्रसिद्धि ऐसी है कि निर्विकल्पक बोध तो श्रवप्रह का नामान्तर है। ऐसी दशा में यह प्रश्न होता है कि तन उपाध्यायजी ने निर्विकल्पक बोध को मानसिक कैसे कहा ? क्योंकि श्रवप्रह विचार सहकृतमनोजन्य नहीं है; जब कि शुद्ध-द्रव्योपयोगरूप निर्विकल्पक बोध विचारसहकृतमनोजन्य है। इसका उत्तर उन्होंने यह दिया है कि जिस विचारसहकृतमनोजन्य शुद्धद्रव्योपयोग को हमने निर्विकल्पक कहा है वह ईहात्मकविचारजन्य श्रपायरूप है श्रीर नाम-जात्यादिकल्पना से रहित भी है। है

इन सब जैनाभिमत मन्तब्यों का स्पष्टीकरण करके स्नन्त में उन्होंने यही सूचित किया है कि सारी वेदान्तप्रक्रिया एक तरह से जैनसंमत शुद्धद्रव्य-नयादेश की ही विचारसरिण है। फिर मी वेदान्तवाक्यजन्य ब्रह्ममात्र का

१ देखो, ज्ञानबिन्दु टिप्पर्या, पृ० ११४. पं० २५ से ।

साज्ञातकार ही केवलशान है ऐसा वेदान्तमन्तव्य तो किसी तरह भी जैनसमस हो नहीं सकता।

#### (६) केवलज्ञान-दर्शनोपयोग के भेदाभेद की चर्चा

- [१०२] केवलज्ञान की चर्चा का ग्रांत करते हुए उपाध्यायजी ने ज्ञान बिन्दु में केवलज्ञान ग्रौर केवलदर्शन के संबंध में तीन पद्ममेदों ग्रार्थात् विप्रति-प्रतियों को नव्य न्याय की परिभाषा में उपस्थित किया है, जो कि जैन परंपरा में प्राचीन समय से प्रचलित रहे हैं। वे तीन पद्म इस प्रकार हैं—
- (१) केवलज्ञान श्रीर केवलदर्शन दोनों उपयोग मिन्न हैं श्रीर वे एक साथ उत्पन्न न होकर क्रमशः श्रर्थात् एक एक समय के श्रंतर से उत्पन्न होते रहते हैं
- (२) उक्त दोनों उपयोग भिन्न तो हैं पर उनकी उत्पत्ति क्रमिक न होकर युगपत् स्त्रर्थात् एक ही साथ होती रहती है।
- (३) उक्त दोनों उपयोग वस्तुतः भिन्न नहीं हैं। उपयोग तो एक ही है पर उसके ऋषेद्माविशेपकृत केवलज्ञान श्रीर केवलदर्शन ऐसे दो नाम हैं। ऋतएव नाम के सिवाय उपयोग में कोई भेद जैसी वस्तु नहीं है।

उक्त तीन पद्मों पर ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करना जरूरी है। वाचक उमास्वाति, जो विक्रम की तीसरी से पाँचवी शताब्दी के बीच कभी हुए जान पढ़ते हैं, उनके पूर्ववर्ती उपलब्ध जैन वाङ्मय को देखने से जान पढ़ता है कि उसमें सिर्फ एक ही पद्म रहा है और वह केवलज्ञान और केवलदर्शन के कममवर्तित्व का। हम सबसे पहले उमास्वाति के 'तत्त्वार्थभाष्य' में ऐसा उल्लेख पाते हैं जो स्पष्टरूपेय युगपत् पद्म का ही बोघ करा सकता है। यद्यपि तत्त्वार्थभाष्यगत उक्त उल्लेख की व्याख्या करते हुए विक्रमीय ८-६ वीं सदी के विद्वान् श्वेश सिद्धसेनगिए ने उसे क्रमपरक ही बतलाया है और साथ ही अपनी तत्त्वार्थभाष्य-व्याख्या में युगपत् तथा अभेद पक्ष का खरडन भी किया है; पर इस पर अधिक ऊहापोह करने से यह जान पढ़ता है कि सिद्धसेन गिए के पहले किसी ने तत्त्वार्थभाष्य की व्याख्या करते हुए उक्त उल्लेख को युगपत् एरक भी

१ 'मितज्ञानादिषु चतुर्षु पर्यायेखोषयोगो भवति, न युगपत् । संभिन्नज्ञानद-र्शनस्य तु भगवतः केवलिनो युगपत् सर्वभावग्राहके निरपेच्चे केवलज्ञाने केवलदर्शने चानुसमयमुपयोगो भवति ।'-तत्त्वार्थभा० १.३१ ।

२ देखो, तत्त्वार्थभाष्यटीका, पु० १११-११२।

नतलाया होगा । अगर हमारा यह अनुमान ठीक है तो ऐसा मानकर चलना चाहिए कि किसी ने तत्त्वार्थभाष्य के उक्त उल्लेख की युगपत परक भी व्याख्या की थी. जो भ्राज उपलब्ध नहीं है। 'नियमसार' प्रन्थ जो दिगम्बर भ्राचार्य कन्दकन्द की कृति समभ्या जाता है उसमें स्पष्ट रूप से एक मात्र यौगपद्य पद्ध का (गा॰ १५६) ही उल्लेख है। पुज्यपाद देवनन्दी ने भी तत्त्वार्थ सूत्र की व्याख्या सर्वार्थसिद्धिः में एक मात्र युगपत् पत्त का ही निर्देश किया है । श्री कुन्दकुन्द श्रौर पूज्यपाद दोनों दिगम्बरीय परंपरा के प्राचीन विद्वान हैं और दोनों की कतियों में एक मात्र यौगपद्य पत्त का स्पष्ट उल्लेख है। पूज्यपाद के उत्तरवतीं दिगम्बराचार्य समंत-भद्र ने भी श्रपनी 'श्राप्तमीमांसा' में एकमात्र यौगपद्य पद्म का उल्लेख किया है। यहाँ पर यह स्मरण रखना चाहिए कि कुन्दकुंद, पूज्यपाद श्रौर समंतभद्र-इन तीन्हों ने अपना अभिमत योगपद्य पत्न बतलाया है: पर इनमें से किसी ने यौगपद्यविरोधी क्रिक या श्रभेद पत्न का खरडन नहीं किया है। इस तरह हमें श्री कन्द्रकन्द से समंतभद्र तक के किसी भी दिगम्बराचार्य की कोई ऐसी कृति श्रभी जुणताब्ध नहीं है जिसमें क्रमिक या श्रमेट पत्न का खरहन हो। ऐसा खरहन हम सबसे पहले श्रकलंक को कृतियों में पाते हैं। भट्ट श्रकलंक ने समंतभद्रीय श्राप्तमीमांसा की 'श्रष्टशर्ता' व्याख्या में यौगपद्य पद्म का स्थापन करते हुए कमिक पद्म का, संत्रेप में पर स्पष्ट रूप में खगडन किया है और श्रपने 'राजवार्तिक' भाष्य में तो कम पद्म माननेवालों को सर्वज्ञनिन्दक कहकर उस पद्म की श्राप्राह्मता की श्रोर संकेत किया है। तथा उसी राजवार्तिक में दूसरी जगह (६. १०. १४-१६) उन्होंने अभेद पत की अवाद्यता की ओर भी स्पष्ट इशारा किया है। अकलंक ने श्रमेट पत्न के समर्थक सिद्धमेन दिवाकर के सन्मतितक नामक ग्रंथ में पाई जानेवाली दिवाकर की ऋभेदिविषयक नवीन व्याख्या (सन्मति २.२५) का शब्दशः उल्लेख करके उसका जवाब इस तरह दिया है कि जिससे श्रपने

 <sup>&#</sup>x27; 'साकारं ज्ञानमनाकारं दर्शनिमिति । तत् छुद्मस्थेषु क्रमेण वर्तते ।
 निरावरणेषु युगपत् ।'—सर्वार्थ०, १. ६ ।

२ 'तत्वज्ञानं प्रमार्णं ते युगपत्सर्वभासनम् । क्रमभावि च यज्ज्ञानं स्याद्वादन-यसंस्कृतम् ॥'—न्नाप्तमी०, का० १०१ ।

३ तज्ज्ञानदर्शनयोः कमङ्क्तौ हि सर्वज्ञत्वं कादाचित्कं स्यात् । कुतस्तिसिक्दिः रिति चेत् सामान्यविशेष विषययोर्विगतावरणयोरयुगपत् प्रतिभासायोगात् प्रति-बन्धकान्तराभावात्र्य-अष्टशाती-अष्टसहस्री, पृ० २८१ ।

४ राजवार्तिक, ६. १३. ८।

म्राभिमत युगपत् पच्च पर कोई दोष न आवे और उसका समर्थन मी हो। इस तरह हम समूचे दिगम्बर वाङ्मय को लेकर जब देखते हैं तब निष्कर्ष यही निकलता है कि दिगम्बर परंपरा एकमात्र यौगपदा पच्च को ही मानती आई है और उसमें अकलंक के पहले किसी ने क्रांमिक या अभेद पच्च का खयडन नहीं किया है केवल अपने पच्च का निर्देश मात्र किया है।

श्चव हम श्वेताम्वरीय वाह्मय की श्रोर दृष्टिपात करें। इम ऊपर कह चुके हैं कि तत्त्वार्थभाष्य के पूर्ववर्ती उपलब्ध आगमिक साहित्य में से तो सीधे तौर से केवल क्रमपन्न ही फलित होता है। जबकि तत्त्वार्थभाष्य के उल्लेख से युग्पत पत्त का बोध होता है। उमास्वाति श्रौर जिनभद समाश्रमण-दोनों के बीच कम से कम दो सौ वर्षों का अन्तर है। इतने बढ़े अन्तर में रचा गया कोई ऐसा श्वेताम्बरीय ग्रंथ श्रभी उपलब्ध नहीं है जिसमें कि यौगपद्य तथा श्रभेट पत्न की चर्चा या परस्पर खराडन-खराडन हो । पर इम जब विक्रमीय सातवीं सदी में हए जिनभद्र समाश्रमण की उपलब्ध दो कृतियों को देखते हैं तब ऐसा ऋवश्य मानना पड़ता है कि उनके पहले श्वेताम्बर परंपरा में यौगपद्य पत्त की तथा श्रमेद पच की. केवल स्थापना ही नहीं हुई थी बल्कि उक्त तीनो पचों का परस्पर लगडन-मगडन वाला साहित्य भी पर्याप्त मात्रा में बन चुका था। जिनभद्र गणि ने अपने अति विस्तृत 'विशेषावश्यकभाष्य' (गा० ३०६० से ) में क्रिमक पच का स्नागिमकों की स्रोर से जो विस्तत सत्तर्क स्थापन किया है उसमें उन्होंने यौगपद्य तथा अभेद पद्ध का आगमानुसरण करके विस्तृत खरडन भी किया है । तदुपरान्त उन्होंने ऋपने छोटे से 'विशेषणवती' नामक ग्रंथ (गा० १८४ से ) में तो. विशेषावश्यकभाष्य की अपेद्धा भी अत्यन्त विस्तार से अपने अभिमत

१ निर्मुक्ति में 'सब्बस्स केबलिस्स बि (पाठान्तर 'स्ता') जुगबं दो निर्ध चक्कोगा'—गा॰ ६७६—यह अश पाया जाता है जो सफ्टरुपेण केवली में माने जानेवाले योगपद्य पद्म का ही प्रतिवाद करता है । हमने पहले एक जगह यह संभावना प्रकट की है कि निर्युक्ति का अगुक भाग तत्वार्थभाष्य के बाद का भो संभव है। अगर वह संभावना ठीक है तो निर्युक्ति का उक्त अंध जो योगपद्य पद्म का प्रतिवाद करता है वह भी तत्वार्थभाष्य के योगपद्यप्रतिपादक मन्तव्य का विरोध करता हो ऐसी संभावना की जा सकती है। कुछ भी हो, पर इतना तो स्पष्ट है कि भी जिनमद्रगिष के पहले योगपद्य पद्मका खरडन हमें एक मात्र निर्युक्ति के उक्त अश के सिवाय अन्यत्र कहीं अभी उपलब्ध नहीं; और निर्युक्ति के उक्त अश के सरदान का तो इशारा भी नहीं है।

कमपद्ध का स्थापन तथा अनिममत योगपद्य तथा अमेद पद्ध का खयडन किया है। द्याभमय की उक्त दोनों कृतियों में पार जानेवाले खयडन-मयडनगत पूर्वपद्य-उत्तरपद्ध की रचना तथा उसमें पाई जाने वाली अनुकूल-प्रतिकृत सुक्तियों का ध्यान से निरीद्ध करने पर किसी को यह मानने में सन्देह नहीं रह सकता कि द्याभमया के पूर्व लम्बे असें से श्वेताम्बर परंपरा में उक्त तीनों पद्धों के माननेवाले मौजूद थे और वे अपने-अपने पद्ध का समर्थन करते हुए विरोधी पद्ध का निरास भी करते थे। यह कम केवल मौलिक ही न चलता था बिल्क सास्त्रद भी होता रहा। वे शास्त्र आज भले ही मौजूद न हों पर द्याभमप्य के उक्त दोनों अंथों में उनका सार देखने को आज भी-मिलता है। इस पर से हम इस नतीजे पर पहुँचते हैं कि जिनभद्र के पहले भी श्वेताम्बर परंपरा में उक्त तीनों पद्यों को माननेवाले तथा परस्पर खरडन-मर्सडन करनेवाले आचार्य हुए हैं। जब कि कम से कम जिनभद्द के समय तक में ऐसा कोई दिगम्बर विद्वान नहीं हुआ जान पड़ता कि जिसने कम पद्ध या अभेद पद्ध का खरडन किया हो। और दिगम्बर विद्वान की ऐसी कोई कृति तो आज तक भी उपलब्ध नहीं है जिसमें यौगपद्य पद्ध के अलावा दूसरे किसी भी पद्ध का समर्थन हो।

जो कल हो पर यहाँ यह प्रश्न तो पैदा होता ही है कि प्राचीन आगमों के पाठ सीधे तौर से जब कम पत्त का ही समर्थन करते हैं तब जैन परंपरा में यौगपद्य पत्त श्रीर श्रभेद पत्त का विचार क्यों कर दाखिल हुआ। इसका जवाब हमें दो तरह से सफता है। एक तो यह कि जब श्रासर्वज्ञवादी मीमांसक ने सभी सर्वज्ञवादियों के सामने यह खालेप किया कि तुम्हारे सर्वज्ञ अगर कम से सब पदार्थी को जानते हैं तो वे सर्वज्ञ ही कैसे ? और अगर एक साथ सभी पदार्थों को जानते हैं तो एक साथ सब जान लेने के बाद खागे वे क्या जानेंगे ? कुछ भी तो फिर श्रज्ञात नहीं है। ऐसी दशा में भी वे श्रासर्वश ही सिख हुए। इस श्राचीप का जवाब दसरे सर्वज्ञवादियों की तरह जैनों को भी देना प्राप्त हुआ। इसी तरह बौद्ध श्रादि सर्वज्ञवादी भी जैनों के प्रति यह श्राचेप करते रहे होंगे कि तुम्हारे सर्वश ऋर्दत् तो कम से जानते देखते हैं; ऋतएव वे पूर्ण सर्वश कैसे ? इस श्रादोप का जबाब तो एक मात्र जैनों को ही देना प्राप्त था। इस तरह उपर्य क्त तथा श्रान्य ऐसे श्राह्मेपों का जवाब देने की विचारणा में से सर्व प्रथम यौगपद्य पत्त, कम पत्त के विरुद्ध जैन परंपरा में प्रविष्ट हुआ। दूसरा यह भी संभव है कि जैन परंपरा के तर्कशील विचारकों को अपने आप ही कम पद्ध में त्रिट दिखाई दी और उस त्रृटि की पूर्ति के विचार में से उन्हें योगपर पन्न सर्व

१ देखो, तत्त्वसंग्रह का॰ ३२४८ से।

प्रथम सक पड़ा । जो बैन विद्वान यौगपण पद्ध को मान कर उसका समर्थन करते थे जनके सामने कम पक्ष माननेवालों का बड़ा श्रागमिक दल रहा जो आगम के ब्रानेक वाक्यों को लेकर यह बतलाते थे कि यौगपद्य पदा का कभी जैन ज्ञागम के द्वारा समर्थन किया नहीं जा सकता। यदापि शुरू में यौगपदा पड़ा तर्कवल के श्राधार पर ही प्रतिष्ठित हन्ना जान पडता है, पर सम्प्रदाय की स्थिति ऐसी रही कि वे जब तक अपने यौगपदा पक्ष का आगमिक वाक्यों के द्वारा स्पर्धन न करें और श्रामिक वाक्यों से ही क्रम वहा माननेवालों की जवाब न दें. तब तक उनके यौगपदा पत्न का संप्रदाय में ब्रादर होना संभव न था। ऐसी स्थिति देख कर यौगपद्म पक्ष के समर्थक तार्किक विद्वान भी श्रागमिक वाक्यों का आधार अपने पक्ष के लिए लेने लगे तथा अपनी दलीलों को आगमिक वाक्यों में से फलित करने लगे। इस तरह श्रेताम्बर परंपरा में क्रम पद्ध तथा यौगपद्म पक्ष का आगमाश्रित खएडन-मएडन चलता ही था कि बीच में किसी को अप्रेमेद पक्ष की स्वभी। ऐसी सभ्य वाला तार्किक यौगपद्य पक्ष वालों को यह कहने लगा कि अगर कम पक्ष में त्रिट है तो तम यौगपद्म पक्ष वाले भी उस तृष्टि से बन नहीं सकते । ऐसा कहकर उसने यौगपदा पक्ष में भी श्रासर्वज्ञत्व श्रादि दोप दिखाए श्रीर श्रपने श्रमेद पक्ष का समर्थन शुरू किया। इसमें तो संदेह ही नहीं कि एक बार कम पक्ष छोडकर जो यौगपद्य पक्ष मानता है वह त्रगर सीधे तर्कवल का आश्रय ले तो उसे अभेद पक्ष पर श्रनिवार्य रूप से श्राना ही पड़ता है। श्राभेद पक्ष की सुभा वाले ने सीचे तर्कवल से श्राभेद पक्ष को उपस्थित करके कम पन्न तथा यौगपद्य पन्न का निरास तो किया पर शरू में सांप्रदायिक लोग उसकी बात श्रागमिक वाक्यों के सलभाव के सिवाय स्वीकार कैसे करते ? इस कठिनाई को हटाने के लिए अभेद पत वालों ने आगमिक परिभापात्रों का नया ऋर्थ भी करना ग्रारू किया और उन्होंने ऋपने ऋपेट पक्ष को तकेवल से उपपन्न करके भी खंत में खागिमक परिभाषाओं के दाँचे में बिठा दिया। क्रम. यौगपद्य श्रौर श्रमेद पक्ष के उपर्य क्त विकास की प्रक्रिया कम से कम १५० वर्ष तकश्वेताम्बर परंपरा में एक-सी चलती रही श्रीर प्रस्थेक पक्ष के समर्थक धरंधर विद्वान होते रहे श्लीर वे प्रन्थ भी रचते रहे। चाहे कमवाद के विरुद्ध जैनेतर परंपरा की श्रोर से श्राद्धेप हुए हो या चाहे जैन परंपरा के श्रांतरिक चिन्तन में से ही श्राच्चेप होने लगे हों, पर इसका परिणाम श्रंत में क्रमशः यौगपद्य पद्ध तथा अप्रभेद पश्च की स्थापना में ही आया, जिसकी व्यवस्थित चर्चा जिनभद्र की उपलब्ध विशेषसक्ती श्रीर विशेषावश्यकभाष्य नामक दोनों कतियों में हमें देखने को लिलती हैं।

[१०२] उपाध्यायजी ने जो तीन विप्रतिपत्तियाँ दिखाई हैं उनका धेतिहासिक विकास हम ऊपर क्लिंग च के । श्रव उक्त विप्रतिपत्तियों के पुरस्क्ती-रूप से उपाध्यायजी के द्वारा प्रस्तत किए गये तीन आचार्यों के बारे में कुछ विचार करना जरूरी है। उपाध्यायजी ने क्रम पक्ष के पुरस्कर्तारूप से जिनभद्र क्षमाश्रमण को, युगपत् पक्ष के प्रस्कर्तारूप से मल्लवादी को श्रीर अभेद पक्ष के पुरस्कर्तारूप से सिद्ध सेन दिवाकर को निर्दिष्ट किया है। साथ ही उन्होंने मुख्यू-गिरि के कथन के साथ आनेवाली असंगति का तार्किक दृष्टि से परिहार भी किया है। असंगति यों आती है कि जब उपाध्यायजी सिद्धसेन दिवाकर को अभेद पक्ष का पुरस्कर्ता बतलाते हैं तब श्रीमलयागिरि सिद्धसेन दिवाकर को सगपत पत्त का पुरूकर्त्ता बतलाते हैं। उपाध्यायजी ने अप्रसंगति का परिहार यह कहकर किया है कि श्री मलयगिरि का कथन अभ्यपगम बाद की दृष्टि से है अर्थात् सिद्धसेन दिवाकर वस्ततः ऋभेद पद्ध के परस्कर्ता हैं पर थोडी देर के लिए कम पक्ष का खरडन करने के लिए शुरू में युगपत् पक्ष का आश्रय कर लेते हैं और फिर अपना स्रोभेट पक्ष स्थापित करते हैं। उपाध्यायजी ने अपसंगति का परिद्वार किसी भी तरह क्यों न किया हो परंत हमें तो यहाँ तीनों विप्रतिपत्तियों के पक्षकारों को दर्सानेवाले सभी उल्लेखों पर ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करना है।

हम यह ऊपर बतला चुके हैं िक कम, युगपत् श्रीर श्रमेद इन तीनों वाहों की चर्चावाले सबसे पुराने दो अन्य इस समय हमारे सामने हैं। ये दोनों जिन-भद्रगिय द्वामाश्रमण की ही कृति हैं। उनमें से, विशेषावश्यक भाष्य में तो चर्चा करते समय जिनभद्र ने पद्धकाररूप से न तो किसी का विशेष नाम दिया है श्रीर न 'केचित्' 'श्रन्ये' श्रादि जैसे शब्द ही निर्दिष्ट किये हैं। परतु विशेषण्वती में वीनों वादों की चर्चा शुरू करने के पहले जिनभद्र ने 'केचित्' शब्द से युगपत् पद्ध प्रथम रखा है, इसके बाद 'श्रन्ये' कहकर क्रम पद्ध रखा है श्रीर श्रांत में 'श्रन्ये' कहकर श्रभेद पद्ध का निर्देश किया है। विशेषण्वती की

१ देखो, नंदी टीका पृ० १३४।

२ फेई भएंति जुगवं जाग्रह पासह य केवली नियमा।

ग्रायगे एगंतरियं इच्छंति सुन्नोवएसेयां॥ १८४॥

ग्रायगे ग्राचेव वीसुं दंसग्रामिच्छंति जिग्रावरिंदस्स।

जंचिय केवल्लगाग्रां तं चिय से दरिसग्रां बिंति॥ १८५॥।

—विशेषग्रावती।

उनकी स्वोपश न्याख्या नहीं है इससे इम यह नहीं कह सकते हैं कि जिनमद्र को 'केचित' श्रीर 'श्रन्ये' शब्द से उस-उस वाद के पुरस्कर्ता रूप से कौन-कौन क्रानार्य ब्राभिवेत थे। यदापि विशेषणावती की स्वोपन्न व्याख्या नहीं है फिर भी उसमें पाई जानेवाली प्रस्तुत तीन वाद संबंधी कुछ गाथाश्रों की व्याख्या सबसे पहले हमें विक्रमीय श्राठवीं सदी के श्राचार्य जिनदास गणि की 'नन्दीचर्णिंग में मिलती है। उसमें भी इम देखते हैं कि जिनदास गिया 'केचित' श्रौर 'श्रन्ये' शब्द से किसी आचार्य विशेष का नाम सचित नहीं करते। वे सिर्फ इतना ही कहते हैं कि केवलज्ञान और केवलदर्शन उपयोग के बारे में आचायों की विप्रतिपत्तियाँ हैं। जिनदास गरिए के थोड़े ही समय बाद ग्राचार्य हरिभद्र ने उसी नन्दी चर्णि के श्राधार से 'नन्दीवृत्ति' लिखी है। उन्होंने भी श्रपनी इस नन्दी वृत्ति में विशेषणवतीगत प्रस्तत चर्चावाली कुछ गायाश्रों को लेकर उनकी व्याख्या की है। जिनदास गिए। ने जब 'केचित' 'श्रान्ये' शब्द से किसी विशेष श्राचार्य का नाम सचित नहीं किया तब हरिभद्रसरि ने वशेषणवती की उन्हीं गाथात्रों में पाए जानेवाले 'केचित' 'स्त्रन्ये' शब्द से विशेष-विशेष स्त्राचायों का नाम भी सचित किया है। उन्होंने प्रथम 'केचित' शब्द से युगपद्वाद के परस्कर्ता रूप से ग्राचार्य सिद्धसेन का नाम सचित किया है। इसके बाद 'ग्रन्ये' शब्द से जिनभद्र समाश्रमण को कमवाद के पुरस्कर्ता रूप से सुचित किया है और दसरे 'श्रन्ये' शब्द से बृद्धाचार्य को श्रमेदवाद का प्रस्कर्ता बतलाया है। हरिभद्रसरि के बाद बारहवीं सदी के मलयगिरिस्रि ने भी नन्दीसूत्र के ऊपर टीका लिखी है। उस ( पू॰ १३४ ) में उन्होंने वादों के परस्कर्ता के नाम के बारे में हरिभदसरि के कथन का ही अनुसरण किया है। यहाँ स्मरण रखने की बात यह है कि विशेषावश्यक की उपलब्ध दोनों टीकाश्चों में - जिनमें से पहली श्राटवीं-नवीं सदी के कोट्याचार्य की है श्रीर दसरी बारहवीं सदी के मलघारी हेमन्द्र की है-तीनों

१ "'केचन' सिद्ध प्रेना वार्यादयः 'मण्ंति'। किं ?। 'युगपद्' एकस्मिन् काले जानाति पश्यति च ! कः १। केवली, न त्वन्यः। 'नियमात्' नियमेन ॥ 'म्रन्ये' जिनभद्रगिण्डमाश्रमण्यम्भतयः। 'प्रकान्तरितम्' जानाति पश्यति च इत्येवं 'इच्छन्ति'। 'श्रुतोपदेशेन' यथाश्रुतागमानुसारेण इत्यर्थः। 'म्रन्ये' द्व युद्धाचार्याः 'न चैव विष्वक्' पृथक् तद् 'दर्शनमिच्छन्ति'। 'जिनवरेन्द्रस्य' केव- जिन इत्यर्थः। किं तर्हि १। 'यदेव केवलज्ञानं तदेव' 'से' तस्य केवलिनी 'दर्शनं' व्रवते॥"—नन्दीष्टृस्ति हारिभद्गी, पू॰ ५२।

वादों के पुरस्कर्ता रूप से किसी म्राचार्य विशेष का नाम निर्दिष्ट नहीं है । कम से कम कोट्याचार्य के सामने तो विशेषावश्यक भाष्य की जिनमद्रीय स्वोपन्न ज्याख्या मौजूद थी ही। इससे यह कहा जा सकता है कि उसमें भी तीनों बादों के पुरस्कर्ता रूप से किसी विशेष म्राचार्य का नाम रहा न होगा; म्रान्यथा कोट्याचार्य उस जिनमद्रीय स्वोपन्न ज्याख्या में से विशेष नाम म्राप्त विशेषावश्यक भाष्यहत्ति में जरूर लेते। इस तरह हम देखते हैं कि जिनमद्र की एकमान विशेषावश्यत ता गाथाम्रों की ज्याख्या करते समय सबसे पहले म्राचार्य हरिमद्र ही तीनों वादों के पुरस्कर्ताम्रों का विशेष नामोल्लेख करते हैं।

दूसरी तरफ से हमारे सामने प्रस्तुत तीनों वादों की चर्चावाला दूसरा प्रन्थ 'सम्मितितर्क' है जो निर्विवाद सिखसेन दिवाकर की कृति है। उसमें दिवाकर की कृति है। उसमें दिवाकर की कृति है। उसमें दिवाकर की कृति है। किसी विशेष नाम का निर्देश नहीं किया है। युगपत् और अमेदवाद को रखते समय तो उन्होंने 'केचित्' 'अन्ये' जैसे शान्द का प्रयोग भी नहीं किया है। पर हम जब विक्रमीय ग्यारहवीं सदी के आचार्य अभयदेव की 'मन्मितिटोक्त' को देखते हैं तब तीनों वादों के पुरस्कर्ताओं के नाम उसमें स्पष्ट पाते हैं[पू० ६०८]। अभयदेव हिपाद की तरह कमवाद का पुरस्कर्ता तो जिनभद्र चमाश्रमण्य को ही बतलाते हैं पर आगे उनका कथन हिरमद्र के कथन से जुदा पड़ता है। हिरमद्र जब युगपद्वाद के पुरस्कर्ता रूप से आचार्य सिखसेन का नाम स्वित करते हैं तब अभयदेव उसके पुरस्कर्ता रूप से आचार्य मल्लवादी का नाम स्वित करते हैं। हिरमद्र जब अभेद बाद के पुरस्कर्ता रूप से आचार्य सिखसेन का नाम स्वित करते हैं। हिरमद्र जब अभेद वाद के पुरस्कर्ता रूप से आचार्य सिखसेन का नाम स्वित करते हैं। इस तरह दोनों के कथन में जो मेद या विरोध है उस पर विचार करना आवश्यक है।

ऊपर के वर्णन से यह तो पाठकगण भली भाँति जान सके होंगे कि हरिभद्र तथा अभयदेव के कथन में क्रमधाद के पुरस्कर्ता के नाम के संबन्ध में कोई मतभेद नहीं। उनका मतभेद युगपद् वाद श्रीर श्रभेद वाद के पुरस्कर्ताओं के

१ मलाधारी ने ऋमेद पद्य का समर्थ्रक 'एवं कलिग्तमेदमप्रतिहतम्' इत्यादि पद्य स्तुतिकारके नामसे उद्भृत किया है और कहा है कि वैसा मानना युक्तियुक्त नहीं है। इससे इतना तो स्पष्ट है कि मलाधारी ने स्तुतिकार को ऋमेदवादी माना है। देखो, विशेषा० गा० ३०६१ की टीका। उसी पद्य को कोट्याचार्य ने 'उक्तं च' कह करके उद्भृत किया है—पु० ८७७।

नाम के संबन्ध में है। अब प्रश्न यह है कि हरिभद्र और अभयदेव दोनों के परस्कर्ता संबन्धी नामस्चक कथन का क्या श्राधार है ? जहाँ तक हम जान सके हैं वहाँ तक कह सकते हैं कि उक्त दोनों सुरि के सामने क्रमवाद का समर्थक और युगपत् तथा अभेद वाद का प्रतिपादक साहित्य एकमात्र जिनमद्र का ही था, जिससे वे दोनों आचार्य इस बात में एकमत हुए, कि कमवाद श्री जिनमद्र गणि समाश्रमण का है। परंतु श्राचार्य हरिभद्र का उल्लेख श्रगर सब श्रंशों में श्रभ्रान्त है तो यह मानना पड़ता है कि उनके सामने यगपदवाद का समर्थक कोई स्वतंत्र ग्रन्थ रहा होगा जो सिद्धसेन दिवाकर से भिन्न किसी अपन्य सिद्धसेन का बनाया होगा। तथा उनके सामने अभेदवाद का समर्थक ऐसा भी कोई ग्रन्थ रहा होगा जो सन्मतितर्क से भिन्न होगा श्रीर जो बढाचार्य-रचित माना जाता होगा। ऋगर ऐसे कोई ग्रंथ उनके सामने न भी रहे हों तथापि कम से कम उन्हें ऐसी कोई सांप्रदायिक जनश्रति या कोई ऐसा उल्लेख मिला होगा जिसमें कि आचार्य सिद्धसेन को युगपद्वाद का तथा बृद्धाचार्य को अभेटवाद का परस्कर्ता माना गया हो । जो कुछ हो पर हम सहसा यह नहीं कह सकते कि हरिभद्र जैसा बहुअत आचार्य यों ही कुछ आधार के सिवाय यगपदवाद तथा श्रभेदवाद के पुरस्कर्ताश्रों के विशेष नाम का उल्लेख कर दें। समान नामवाले श्रानेक श्राचार्य होते श्राए हैं। इसलिए श्रासंभव नहीं कि सिद्धसेन दिवाकर से भिन्न कोई दूसरे भी सिद्धसेन हुए हों जो कि यगपद्वाद के समर्थक हुए हों या माने जाते हों। यद्यपि सन्मतितर्क में सिद्धसेन दिवाकर ने अभेट पन का ही स्थापन किया है अताएव इस विषय में सन्मतितर्क के आधार पर हम कह सकते हैं कि श्रभयदेव सारि का श्रभेदवाद के परस्कर्ता रूप से सिद्धसेंन दिवाकर के नाम का कथन विलक्कल सही है श्रीर हरिभद्र का कथन विचारणीय है। पर हम ऊपर कह श्राए हैं कि कम श्रादि तीनों वादों की चर्चा बहुत पहले से शुरू हुई श्रीर शताब्दियों तक चली तथा उसमें श्रनेक श्राचार्यों ने एक-एक पत्त लेकर समय-समय पर भाग लिया । जब ऐसी स्थिति है तब यह भी कल्पना की जा सकती है कि सिद्धसेन दिवाकर के पहले बद्धाचार्य नाम के श्राचार्य भी श्रमेद बाद के समर्थक हए होंगे या परंपरा में माने जाते होंगे। सिद्धसेन दिवाकर के गुरुरूप से वृद्धवादी का उल्लेख भी कथानकों में पाया जाता है। श्राश्चर्य नहीं कि वृद्धाचार्य ही वृद्धवादी हो श्रीर गुरु वृद्धवादी के द्वारा समर्थित श्रभेद वाद का ही विशेष स्पष्टीकरण तथा समर्थन शिष्य सिद्धसेन दिवाकर ने किया हो। सिदसेन दिवाकर के पहले भी आभेद वाद के समर्थक निःसंदेह रूप से हुए हैं यह बात तो सिद्धसेन ने किसी अभेद बाद के समर्थक एकदेशीय मत [ सन्मति

२. २१ ] की जो समालोचना की है उसी से सिंख है। यह तो हुई हरिमद्रीक कथन के ब्राबार की बात।

अब इम अभयदेव के कथन के आधार पर विचार करते हैं। अभयदेव सरि के सामने जिनभद्र समाश्रमण का क्रमवादसमर्थक साहित्य रहा जो आज भी उपलब्ध है। तथा उन्होंने सिद्धसेन दिवाकर के सन्मतितर्क पर तो ऋति-विस्तत टीका ही लिखी है कि जिसमें दिवाकर ने ऋभेदवाद का स्वयं मार्मिक स्पष्टीकरण किया है। इस तरह श्राभयदेव के वादों के पुरस्कर्तासंबंधी नाम वाले कथन में जो कमवाद के परस्कर्ता रूप से जिनभद्र का तथा श्रमेदवाद के परस्कर्ता रूप से सिद्धसेन दिवाकर का उल्लेख है वह तो साधार है ही: पर यगपटवाद के परस्कर्ता रूप से मझवादि को दरसानेवाला जो स्त्रभयदेव का कथन है उसका श्राधार क्या है १--यह प्रश्न श्रवश्य होता है । जैन परंपरा में महावादी नाम के कई स्त्राचार्य हुए माने जाते हैं पर युगपद वाद के पुरस्कर्ता रूप से श्राभयदेव के द्वारा निर्दिष्ट मल्लवादी वही वादिम्ख्य संभव हैं जिनका रचा 'द्रादशारनयचक' है श्रीर जिन्होंने दिवाकर के सन्मतितर्क पर भी टीका लिखी थी ° जो कि उपलब्ध नहीं है। यदापि द्वादशारनयचक ऋखंड रूप से उपलब्ध नहीं है पर वह सिंहगणी समाश्रमण कत टीका के साथ खंडित प्रतीक रूप में उपलब्ध है। अभी हमने उस सारे सटीक नयचक का अवलोकन करके देखा तो उसमें कहीं भी केवलज्ञान और केवलदर्शन के संबंध में प्रचलित उपर्युक्त वादों पर थोड़ी भी चर्चा नहीं मिली। यद्यपि सन्मतितर्क की मल्लवादिकत टीका उपलब्ध नहीं है पर जब मल्लवादि अभेद समर्थक दिवाकर के ग्रन्थ पर टीका लिखें तब यह कैसे माना जा सकता है कि उन्होंने दिवाकर के ग्रन्थ की व्याख्या लिखते समय उसी में उनके विरुद्ध ऋपना युगपत पन्न किसी तरह स्थापित किया हो । इस तरह जब हम सोचते हैं तब यह नहीं कह सकते हैं कि श्रभयदेव के युगपद वाद के पुरस्कर्ता रूप से मल्लवादि के उल्लेख का श्राधार नयचक या उनकी सन्मतिटीका में से रहा होगा। ऋगर ऋभयदेव का उक्त उल्लेखांश श्रभान्त एवं साधार है तो श्रधिक से श्रधिक हम यही कल्पना कर सकते हैं कि मल्लवादि का कोई अन्य युगपत् पत्त समर्थक छोटा बडा अन्य श्रमयदेव के सामने रहा होगा श्रथवा ऐसे मन्तव्य वाला कोई उल्लेख उन्हें मिला होगा । ऋस्त । जो कुछ हो पर इस समय हमारे सामने इतनी वस्त निश्चित

१ 'उक्तं च वादिग्रुख्येन श्रीमल्सवादिना सन्मतौ'—श्रनेकान्तजयपताचा टीका, पृ० ११६ ।

है कि अन्य वादों का खरडन करके क्रमवाद का समर्थन करने वाला तथा अन्य बादों का खरडन करके अमेदवाद का समर्थन करने वाला स्वतंत्र साहित्य मौजूद है जो अनुक्रम से जिनमद्रगिए तथा सिद्धसेन दिवाकर का रचा हुआ है। अन्य बादों का खरडन करके एकमात्र युगपद् बाद का अनंत में स्थापन करने वाला कोई स्वतंत्र ग्रन्थ अगर है तो वह श्वेताम्बरीय परंपरा में नहीं पर दिगम्बरीय परंपरा में है।

- (१०) प्रन्थकार का तात्पर्य तथा उनकी स्वोपज्ञ विचारणा उपाध्यायजी के द्वारा निर्दिष्ट विप्रतिपत्तियों के पुरस्कर्ता के बारे में जो कुछ, कहना था उसे समाम करने के बाद खन्त में दो वार्ते कहना है।
- (१) उक्त तीन वादां के रहस्य को बतलाने के लिए उपाध्यायजी ने जिनभद्रगिए के किसी ग्रंथ को लेकर ज्ञानिन्दु में उसकी व्याख्या क्यों नहीं की ज्ञार दिवाकर के सन्मतितर्कगत उक्त वाद वाले भाग को लेकर उसकी व्याख्या क्यों की १ हमें इस पसंदगी का कारण यह जान पड़ता है कि उपाध्यायजी को तीनों वादों के रहस्य को अपनी हिंछ से प्रकट करना अभिमत था फिर भी उनकी तार्किक बुद्धि का अधिक मुकाव अवस्य अभेदवाद की ख्रोर रहा है। ज्ञानिन्दु में पहले भी जहाँ मति-श्रुत ख्रोर अवधि-मनःपर्याय के ख्रमेद का मभ आया वहाँ उन्होंने बड़ी ख्रूबी से दिवाकर के अभेदमत का समर्थन किया है। यह स्चित करता है कि उपाध्यायजी का मुख्य निजी तात्र्य अभेद पच का ही है। यहाँ यह भी ध्यान में रहे कि सन्मति के ज्ञानकारड की गाथाओं की व्याख्या करते समय उपाध्यायजी ने कई जगह पूर्व व्याख्याकार अभयदेव के विवरण की समालोचना की है और उसमें त्रुटियाँ बतलाकर उस जगह खुद नए दंग से व्याख्यान भी किया है।
- (२) [१७४] दूसरी बात उपाध्यायजी की विशिष्ट स्प्रुफ से संबंध रखती है, वह यह कि ज्ञानियन्दु के श्रम्त में उपाध्यायजी ने प्रस्तुत तीनों वादों का नयभेद की श्रमेक्षा से समन्वय किया है जैसा कि उनके पहले किसी को स्प्रुफ हुआ जान नहीं पड़ता। इस जगह इस समन्वय को बतलाने वाले पद्यों का तथा इसके बाद दिये गए ज्ञानमहत्त्वसूचक पद्य का सार देने का लोभ हम संवरण कर नहीं सकते। सबसे श्रम्त में उपाध्यायजी ने श्रपनी प्रशस्ति दी है जिसमें खुद अपना तथा श्रपनी गुरु परंपरा का वही परिचय है जो उनकी श्रम्य कृतियों की प्रशस्तियों में भी पाया जाता है। स्चित पद्यों का सार इस प्रकार है—

१ देखो, ज्ञानबिन्दु की कंडिकाएँ ६ १०४,१०५,१०६,११०,१४८,१६५ ।

१—जो लोग गतानुगतिक बुद्धिवाले होने के कारण प्राचीन शास्त्रों का अधरशः अर्थ करते हैं और नया तर्कसंगत मी अर्थ करने में या उसका स्वीकार करने में हिचकिचाते हैं उनको लक्ष्य में रलकर उपाच्यायजी कहते हैं कि—शास्त्र के पुराने वाक्यों में से युक्तिसंगत नया अर्थ निकालने में वे ही लोग डर सकते हैं जो तर्कशास्त्र से अनिभन्न हैं। तर्कशास्त्र के जानकार तो अपनी प्रज्ञा से नए-नए अर्थ प्रकाशित करने में कभी नहीं हिचकिचाते। इस बात का उदाहरण सन्मति का दूसरा कारड ही है। जिसमें केवलज्ञान और केवलदर्शन के विषय में कम, यौगपदा तथा अमेद पक्ष का खरडन मरडन करनेवाली चर्चा है। जिस चर्चा में पुराने एक ही सूत्रवाक्यों में से हर एक पक्षकार ने अपने अपने अभिप्रेत पक्ष को सिद्ध करने के लिए तर्क द्वारा जुदै-जुदे अर्थ फलित किये हैं।

२—मल्लवादी जो एक ही समय में ज्ञान-दर्शन दो उपयोग मानते हैं उन्होंने मेदस्पर्शी व्यवहार नय का आश्रय लिया है। श्रयांत् मल्लवादी का यौगपदा वाद व्यवहार नय के श्रिभियाय से समक्षता चाहिए। पूज्य श्री जिनमद्र-गणि चमाश्रमण जो कम वाद के समर्थक हैं वे कारण और फल की सीमा में श्रुद्ध ऋजुसूत्र नय का प्रतिपादन करते हैं। श्रयांत् वे कारण और फलरूप से ज्ञान-दर्शन का भेद तो व्यवहारनयसिद्ध मानते ही हैं पर उस भेद से आगे बढ़ कर वे ऋजुसूत्र नय की हिष्ट से मात्र एकसमयाविष्ठ्यन्त वस्तु का अस्तित्व मान कर ज्ञान और दर्शन को भिन्न-भिन्न समयभावी कार्यकारणरूप से कमवर्ती प्रतिपादित करते हैं। सिद्धसेन सूरि जो श्रभेद पद्ध के समर्थक हैं उन्होंने संग्रह नय का आश्रय किया है जो कि कार्यकारण या अन्य विषयक भेदों के उच्छेद में ही प्रवश्य है। इसलिए ये तीनों सूरिपद्ध नयभेद की श्रपेद्धा से परस्पर विषय नहीं हैं।

३—केवल पर्याय उत्पन्न होकर कभी विच्छिन्न नहीं होता। श्रतएव उस सादि श्रनंत पर्याय के साथ उसकी उपादानभृत चैतन्यशक्ति का श्रभेद मानकर ही चैतन्य को शास्त्र में सादि-श्रनंत कहा है। श्रीर उसे जो कमवर्ती या सादिमान्त कहा है, सो केवल पर्याय के भिग्न-भिन्न समयाविच्छिन्न श्रंशों के साथ चैतन्य की श्रभेद विवज्ञा से। जब केवलपर्याय एक मान लिया तब तद्गत सुहम भेद विविद्यत नहीं हैं। श्रीर जब कालकृत सुक्ष्म श्रंश विविश्वत हैं तब उस केवलपर्याय की स्नस्वयदता गीया है।

४—मिन्न भिन्न क्षयामावी श्रज्ञान के नाश श्रीर ज्ञानों की उत्पत्ति के मेद् के आधार पर प्रचितित ऐसे भिन्न-भिन्न नयाश्रित श्रनेक पश शास्त्र में नैसे सुने जाते हैं वैसे ही अगर तीनों आचार्यों के पन्नों में नयाश्रित मतमेद हो तो क्या आध्यर्य है। एक ही विषय में जुदे-जुदे विचारों की समान रूप से प्रधानता जो दर की वस्तु है वह कहाँ दृष्टिगोचर होती है ?

इस जगइ उपाध्यायजी ने शास्त्रप्रसिद्ध उन नयाश्रित पद्धमेदों की स्वना की है जो अज्ञाननाश और ज्ञानोत्पत्ति का समय जुदा-जुदा मानकर तथा एक मानकर प्रचलित हैं। एक पद्ध तो यही कहता है कि आवरण का नाश और ज्ञान की उत्पत्ति ये दोनों, हैं तो जुदा पर उत्पन्न होते हैं एक ही समय में। जब कि दूसरा पद्ध कहता है कि दोनों की उत्पत्ति समयमेद से होती है। प्रथम अज्ञाननाश और पीछे अनोत्पत्ति। तीसरा पक्ष कहता है कि अज्ञान का नाश और ज्ञान की उत्पत्ति ये कोई जुदे-जुदे भाव नहीं हैं एक ही वस्तु के बोधक अभावप्रधान और भावप्रधान दो भिन्न शब्द मात्र हैं।

५.—जिस जैन शास्त्र ने श्रनेकान्त के बल से सत्त्व श्रीर श्रसत्त्व जैसे परस्पर विवद धर्मों का समन्वय किया है ब्रोर जिसने विशेष्य को कभी विशेषण श्रीर विशेषण को कभी विशेषण मानने का कामचार स्वीकार किया है, वह जैन शास्त्र ज्ञान के बारे में प्रचलित तीनों पत्तों की गौण प्रधान-भाव से व्यवस्था करे तो वह संगत ही है।

६—स्वसमय में भी जो अनेकान्त ज्ञान है वह प्रमाण श्रीर नय उभय द्वारा सिद्ध है। अनेकान्त में उस-उस नय का अपने-अपने विषय में आग्रह अवश्य रहता है पर दूसरे नय के विषय में तटस्थता भी रहती ही है। यही अनेकान्त की स्वृती है। ऐसा अनेकान्त कभी सुगुक्त्रों की परंपरा को मिथ्या नहीं ठहराता। विशाल बुद्धि वाले विद्वान् सद्दर्शन उसी को कहते हैं जिसमें सामञ्जस्य को स्थान हो।

७— खल पुरुप हतबुद्धि होने के कारण नयों का रहस्य तो कुछ भी नहीं जानते परंतु उल्या वे विद्वानों के विभिन्न पक्षों में विरोध बतलाते हैं। ये खल सचमुच चन्द्र श्रीर सूर्य तथा प्रकृति श्रीर विकृति का व्यत्यय करने वाले हैं। अर्थात् वे रात को दिन तथा दिन को रात एवं कारण को कार्य तथा कार्य को कारण कहने में भी नहीं हिचकिचाते। दुःख की बात है कि वे खल भी गुण्य की लोज नहीं सकते।

५—प्रस्तुत ज्ञानिबन्दु प्रन्थ के श्रसाधारण स्वाद के सामने कल्पवृद्ध का फलस्वाद क्या चीज़ है तथा इस ज्ञानिबन्दु के श्रास्वाद के सामने द्राञ्चास्वाद, श्रम्यतवर्षा, श्रीर स्त्रीसंपत्ति श्रादि के श्रानंद की रमणीयता भी क्या चीज है ? ई० १८४० ]

# 'जैन तर्कभाषा'

मन्थकार

प्रस्तुत प्रंथ जैन तर्कभाषा के प्रयोता उपाध्याय श्रीमान् यशोविजय हैं। उनके जीवन के बारे में सत्य, श्रर्ध सत्य श्रम्नेक वार्ते प्रचित्तत थीं, पर जब से उन्हीं के समकालोन गयी कान्तिविजयजी का बनाया 'सुजशवेली भास' पूरा प्राप्त हुआ, जो बिलकुल विश्वसनीय है, तब से उनके जीवन की खरी-खरी बातें बिलकुल स्पष्ट हो गईं। वह 'भास' तत्कालीन गुजराती भाषा में पद्य बंध है, जिसका आधुनिक गुजराती में सिटिप्यण सार-विवेचन प्रसिद्ध लेखक श्रीयुत मोहनलाल द० देसाई ने लिखा है। उसके आधार से यहाँ उपाध्यायजी का जीवन संत्रेप में दिया जाता है।

उपाध्यायजी का जन्मस्थान गुजरात में कलोल [ बी. बी. एयड सी. श्राई. रेलवे ] के पास 'कनोड़' नामक गांव है जो श्रमी मौजूद है। उस गांव में नारायण नाम का व्यापारी था जिसकी धर्मपत्नी सोमागदे थी। उस दम्पती के जसवंत श्रीर पद्मसिंह दो कुमार थे। कभी श्रक्षपर प्रतिबोधक प्रसिद्ध जैनाचार्य हीरविजयसूरि की शिष्यपरंपरा में होने वाले पंडितवर्य श्रीनय-विजय पाटण के समीपवर्ती 'कुण्येर' नामक गांव से विहार करते हुए उस 'कनोड़' नामक गांव में पघारे। उनके प्रतिबोध से उक्त दोनों कुमार श्रयने माता-पिता की सम्मति से उनके साथ हो लिये श्रीर दोनों ने पाटण में पं० नय-विजयजी के पास ही वि० सं० १६ प्रत्म में दीजा ली, श्रीर उसी साल श्रीविजयवेष सूरि के हाथ से उनकी बड़ी दीजा भी हुई। ठीक शात् नहीं कि दीजा के समय उनकी उम्र क्या होगी, पर संभवतः वे दस-बारह वर्ष से कम उम्र के न रहे होंगे। दीजा के समय जसवंत' का 'यशोविजय' श्रीर 'पद्मसिंह' का 'पद्मविजय' नाम रखा गया। उसी पद्मविजय को उपाध्यायजी श्रपनी कृति के श्रंत में सहोदर रूप से स्मरस्य करते हैं।

सं० १६६९ में ब्रह्मदाबाद शहर में संघसमञ्ज पं० यशोविजयकी ने ब्राठ ब्रावचान किये। इससे प्रभावित होकर वहाँ के एक घनजी सूरा नामक प्रसिद्ध न्यापारी ने गुरु श्रीनयविजयजी को विनति की कि परिदत यशोविजयजी को काशी जैसे स्थान में पद्मकर दूसरा हेमचन्द्र तैयार कीलिए। उस सेठ ने इसके वास्ते दो इजार चांदी के दीनार खर्च करना मंजूर किया और हुंडी लिख दी। गुंद नयविजयजी शिष्य यशोविजय श्रादि सहित काशी में श्राए और उन्हें वहां के प्रसिद्ध किसी भग्नाचार्य के पास न्याय श्रादि दर्शनों का तीन वर्ष तक दिख्या-दान पूर्वक श्रम्यास कराया। काशी में ही बाद में, किसी विद्वान पर विजय पाने के बाद पं० यशोविजयजी को 'न्यायविशारद' की पदवी मिली। उन्हें 'न्याया चार्य' पद भी मिला था, ऐसी प्रसिद्ध रही। पर इसका निर्देश 'सुजशवेली भास' में नहीं है।

काशी के बाद उ होंने क्यागरा में रहकर चार वर्ष तक न्यायशास्त्र का विशेष अभ्यास व चिंतन किया इसके बाद वे ऋहमदाबाद पहुँचे, जहाँ उन्होंने ऋौरंगजेब के महोबत खां नामक गुजरात के सूबे के ऋथ्यत्त्र के समत्त्र ऋठारह ऋवधान किये। इस विद्वत्ता ऋौर कुशलता से ऋाकृष्ट होकर सभी ने पं० यशोविजयजी को 'उपाध्याय' पद के योग्य समभा। श्री विजयदेव सूरि के शिष्य श्रीविजय-प्रम सूरि ने उन्हें सं० १७१८ में वाचक — उपाध्याय पद समर्पण किया।

वि॰ सं॰ १७४३ में डमोई गांत्र, जो बड़ौदा स्टेट में ख्रभी मौजूद है, उसमें उपाध्यायजी का स्वर्गवास हुआ, जहाँ उनकी पादुका वि॰ सं॰ १७४५ में प्रतिष्ठित की हुई अभी विद्यमान है।

उपाध्यायजी के शिष्य-परिवार का उल्लेख 'मुजरा वेली' में तो नहीं है, पर उनके तत्त्व विजय श्रादि शिष्य-प्रशिष्यों का पता श्रन्य साधनों से चलता है, जिसके वास्ते 'जैन गुर्जर कवित्रों' भाग २, पृष्ठ २७ देखिए।

उपाध्यायजी के बाद्य जीवन की स्थूल घटनाश्रों का जो संद्धित वर्णन ऊपर किया है, उनमें दो घटनाएँ खास मार्के की हैं जिनके कारण उपाध्यायजी के आंतरिक जीवन का स्रोत यहां तक अन्तर्मुख होकर विकसित हुआ, कि जिसके बल पर वे भारतीय साहित्य में श्रीर खासकर जैन परंपरा में अमर हो गए। उनमें से पहली घटना अन्यास के वास्ते काशी जाने की है, श्रीर दूसरी न्याय आदि दर्शनों का मौलिक अन्यास करने की है। उपाध्यायजी कितने ही बुद्धि या प्रतिभासंपक क्यों न होते, उनके वास्ते गुजरात आदि में अध्ययन की सामग्री कितनी ही क्यों न खुराई जाती, पर इसमें कोई संदेह नहीं कि वे अगर काशी में न आते, तो उनका शास्त्रीय व दार्शनिक झान, जैसा उनके प्रन्थों में पाया जाता है, संमव न होता। काशी में जाकर भी वे उस समय तक विकसित न्यायशास्त्र—खास करके नवीन क्याय-शास्त्र का पूरे बस से अध्ययन न करते तो उन्होंने जैन परंपरा को

श्रीर तद्द्रारा भारतीय साहित्य को बैन विद्वान् श्री हैसियत से जो श्रपूर्व मेंट दी है, वह कमी संभव न होती।

दसवीं शताब्दी से नवीन न्याय के विकास के साथ ही समग्र वैदिक दर्शनों में ही नहीं, बल्कि समग्र वैदिक साहित्य में सक्ष्म विश्लोषण श्रीर तर्क की एक नहें दिशा प्रारंभ हुई, और उत्तरोत्तर अधिक से अधिक विकास होता चला जो अभी तक हो ही रहा है। इस नवीन न्याय कत नव्य यग में उपाध्यायजी के पहिले भी अनेक श्वेताम्बर दिगम्बर विदान हए, जो बृद्धि-प्रतिमा संपन्न होने के अलावा जीवन भर शास्त्रयोगी भी रहे। फिर भी हम देखते हैं कि उपाध्यायजी के पूर्ववर्ती किसी जैन विद्वान ने जैन मन्तन्यों का उतना सतर्क दार्शनिक विश्लेषण व प्रति-पादन नहीं किया, जितना उपाध्यायजी ने किया है। इस श्रांतर का कारण उपा-ध्यायजी के काशीगमन में और नव्य न्यायशास्त्र के गंभीर ऋध्ययन में ही है। नवीन न्यायशास्त्र के अभ्यास से और तन्मलक सभी तत्कालीन वैदिक दर्शनों के श्रम्यास से उपाध्यायजी का सहज बुद्धि-प्रतिभा संस्कार इतना विकसित श्रीर समृद्ध हम्रा कि फिर उसमें से ब्रानेक शास्त्रों का निर्माण होने लगा। उपाध्यायजी के बंथों के निर्माण का निश्चित स्थान व समय देना ख्रमी संभव नहीं। फिर भी इतना तो श्रवश्य ही कहा जा सकता है कि उन्होंने श्रन्य जैन साधुश्रों की तरह मन्दिर निर्माण, मूर्ति प्रतिष्ठा, संघ निकालना श्रादि बहिर्मुख धर्म कार्यों में श्रपना मनोयोग न लगाकर श्रपना सारा जीवन जहां वे गये और जहां वे रहे, वहीं एक मात्र शास्त्री के चिन्तन तथा न्याय शास्त्रों के निर्माण में लगा दिया।

उपाध्यायजी के प्रत्यों की सब प्रतियों उपलब्ध नहीं हैं। कुछ तो उपलब्ध हैं, पर ऋधूरी। कुछ बिलकुल ऋनुपलब्ध हैं। फिर भी जो पूर्ण उपलब्ध हैं, वे ही किसी प्रखर बुद्धिशाली ऋौर प्रबल पुरुपार्थी के ऋाजीवन ऋम्यास के वास्ते पर्याप्त हैं। उनकी लम्य, ऋलस्य ऋौर ऋपूर्ण लम्य ऋतियों की ऋमी तक की यादी देखने से ही यहां संचेप में किया जानेवाला उन कृतियों का सामान्य वर्गीकरण व मूल्यांकन पाठकों के ध्यान में ऋग सकेगा।

उपाध्यायजी की कृतियां संस्कृत, प्राकृत, गुजराती श्रीर हिन्दी-मारवाड़ी इन चार भाषाओं में गदाबद, पर बद श्रीर गदा-पदाबद हैं। दार्शनिक ज्ञान का असली व व्यापक खजाना संस्कृत भाषा में होने से तथा उसके द्वारा ही सकल देश के सभी विद्वानों के निकट रूपने विचार उपस्थित करने का सम्भव होने से उपाध्यायजी ने संस्कृत में तो लिखा ही पर उन्होंने श्रापनी बैन परम्परा की मूल-मूल शक्तत भाषा को गौया न समका। इसी से उन्होंने प्राकृत में भी रचनाएँ की। संस्कृत-पाकृत नहीं जाननेवाले श्रीर कम जानने वालों तक श्रापने विचार पहुँचा- ने के लिये उन्होंने तत्कालीन गुजराती भाषा में भी विविध रचनायें की । मौका पाकर कभी उन्होंने हिन्दी मारवाड़ी का भी स्राश्रय लिया ।

विषयहाँ से उपाध्यायजी का साहित्य सामान्य रूप से आगमिक, तार्किक दो प्रकार का होने पर भी विशेष रूप से अनेक विषयावर्तनी है। उन्होंने कर्म-तत्त्व, आचार, चरित्र आदि अनेक आगमिक विषयों पर आगमिक शैली से भी लिखा है और प्रमाण, प्रमेय, नय, मंगल, मुक्ति, आत्मा, योग आदि अनेक तार्किक विषयों पर भी तार्किक शैली में खासकर नव्य तार्किक शैली से लिखा है। व्याकरण, काव्य, छुंद, अर्लकार, दर्शन आदि सभी तत्काल प्रसिद्ध शास्त्रीय विषयों पर उन्होंने कुछ-न-कुछ, अति महत्त्व का लिखा है।

शैली की दृष्टि से उनकी कृतियाँ खरण्डनात्मक भी है, प्रतिपदनात्मक भी हैं श्रोर समन्वयात्मक भी । जब वे खंडन करते हैं तब पूरी गहराई तक पहुँचते हैं । प्रतिपादन उनका सूक्ष्म श्रोर विशद हैं । वे जब योगशास्त्र श्रोर गीता श्रादि के तच्वों का जैन मन्तव्य के साथ समन्वय करते हैं तब उनके गंभीर चिंतन का श्रोर श्राध्यास्मिक भाव का पता चलता हैं । उनकी श्रानेक कृतियां किसी श्रान्य के अन्य की व्याख्या न होकर मूल, टीका या दोनों रूप से स्वतन्त्र ही हैं, जब कि श्रानेक कृतियां प्रसिद्ध पूर्वाचायों के प्रत्यों की व्याख्यारूप हैं । उपाध्यायजी ये पक्के जैन श्रीर श्वेताम्बर फिर भी विद्याविषयक उनकी दृष्टि इतनी विशाल थी कि वह श्रपने संप्रदायमात्र में समा न सकी, श्रत्य व उन्होंने पातंजल योगसूत्र के ऊपर भी लिखा श्रीर श्रपनी तीव समालोचना की लक्ष्य—दिगम्बर परंपरा के सूक्ष्म प्रश्र तार्किक प्रवर विद्यानन्द के कठिनतर श्रष्टसहसी नामक ग्रंथ के ऊपर कठिनतम व्याख्या भी लिखी ।

गुजराती श्रीर हिन्दी-मारवाड़ी में लिखी हुई उनकी श्रमेक कृतियों का थोड़ा बहुत वाचन, पठन व प्रचार पहिले से ही रहा है, परन्तु उनकी संस्कृत प्राकृत कृतियों के श्रध्ययन-श्रध्यापन का नामोनिशान भी उनके जीवन काल से लेकर ३० वर्ष पहले तक देखने में नहीं श्राया। यही सवव है कि दाई सौ वर्ष जितने कम श्रीर खास उपद्रवों से मुक्त इस सुरिच्चित समय में भी उनकी सब कृतियां सुरिच्चत न रहीं। पठन-पाठन न होने से उनकी कृतियों के ऊपर टीका टिप्पणी लिखे जाने का तो संभव रहा ही नहीं, पर उनकी नकतों भी ठीक-ठीक प्रमाण में न होने पाई। कुछ कृतियां तो ऐसी भी मिल रही हैं, जिनकी सिर्फ एक-एक प्रति रही। संभव है ऐसी ही एक-एक नकल वाली श्रमेक कृतियां या तो लुप्त हो गई या किसी श्रम्भात स्थानों में तितर बितर हो गई हो। जो कुछ हो, पर उपाध्यायजी का जितना साहित्य लम्य है, उतने मात्र का ठीक-ठीक पूरी तैयारी के साथ श्रम्थयन

किया जाए, तो जैन परंपरा के चारों अनुयोग तथा आगमिक, तार्किक कोई विषय अज्ञात न रहेंगे।

उदयन श्रीर गंगेश जैसे मैथिल तार्किक पुंगवों के द्वारा जो नव्य तर्कशास्त्रं का बीजारोपण व विकास प्रारंभ हुन्ना, श्रीर जिसका व्यापक प्रभाव व्याकरण, साहित्य, छंद, विविध दर्शन श्रीर धर्मशास्त्र पर पड़ा, श्रीर खून फैला उस विकास से वंचित सिर्फ दो सम्प्रदाय का साहित्य रहा । जिनमें से बौद साहित्य की उस दृष्टि की पूर्ति का तो संभव ही न रहा था, क्योंकि बारहवीं-तेरहवीं शतान्दी के बाद भारतवर्ष में बौद-विद्वानों की परंपरा नामगात्र को भी न रही, इसलिए वह द्विष्ट हतनी नहीं श्रवस्ति जितनी जैन साहित्य की वह द्विर । क्योंकि जैन संप्रदाय के सैकड़ों ही नहीं, बल्कि हजारों साधन संपन्न त्यांगी व कुछ ग्रहस्थ भारतवर्ष के प्रायः सभी भागों में मौजूद रहे, जिनका मुख्य व जीवनव्यापी ध्येय शास्त्र वितन के सिवाय श्रीर कुछ कहा ही नहीं जा सकता । इस जैन साहित्य की कमी को दूर करने श्रीर श्रवेत हाथ से दूर करने का उज्जवल व स्थायी यश श्रगर किसी जैन विद्वान को है, तो वह उपाध्याय यशोविजयजी को ही है ।

प्रस्तुत ग्रन्थ के जैन तर्कभाषा इस नामकरण् का तथा उसे रचने की कामना उत्पन्न होने का, उसके विभाग, प्रतिपाद्य विषय का चुनाव स्रादि का बोधप्रद व मनोरञ्जक इतिहास है जो श्रवश्य जातन्य है।

जहाँ तक मालूम है इससे पता चलता है कि प्राचीन समय में तर्कप्रधान दर्शन ग्रन्थों के चाहे वे बैदिक हों, बौद्ध हों या जैन हों — नाम न्याय पद युक्त हुआ करते थे। जैसे कि न्यायसूत्र, न्यायमाष्य, न्यायमार्तिक, न्यायसार, न्यायमंजरी, न्यायसुल, न्यायावतार आदि। अगर प्रो• ट्यूचीका रखा हुआ 'तर्कशाख्न' यह नाम असल में सच्चा ही है या प्रमाण समुच्चय वृत्ति में निर्दिष्ट 'तर्कशाख्न' नाम सही है, तो उस प्राचीन समय में पाये जाने वाले न्यायशब्द युक्त नामों की परम्परा का यह एक ही अपवाद है जिसमें कि न्याय शब्द के बदले तर्कशब्द हो। ऐसी पम्परा के होते हुए भी न्याय शब्द के स्थान में 'तर्क' शब्द लगाकर तर्क माषा नाम रखनेवाले और उस नाम से धर्मकीर्तिकृत न्यायविन्दु के पदार्थों पर ही एक प्रकरण जिखनेवाले बौद्ध विद्वान् मोक्षाकर हैं जो बारहवीं शताब्दी के माने जाते हैं। मोद्धाकर की इस तर्कमाषा कृति का प्रभाव वैदिक विद्वान् केशव मिश्र पर पड़ा हुआ जान पड़ता है, जिससे उन्होंने

१ Pre-Dignaga Budhist logic गत 'तर्कशास्त्र' नामक प्रथ।

वैदिक परंपरानुसारी श्रह्मणाद के न्याय-सूत्र का श्रवलंबन लेकर श्रंपना तर्कमाषा ग्रंथ तेरहवीं-चौदहवीं शताब्दी में रचा । मोज्ञाकर का जगतल बौढ विहार केशकमिश्र की मिथिला से बहुत दूर न होगा ऐसा जान पड़ता है । उपाध्याय यशोविजयजी ने बौढ विद्वान की दोनों तर्कमाषाश्रों को देखा, तब उनकी भी इच्छा हुई कि एक ऐसी तर्कमाषा लिखी जानी चाहिए, जिसमें जैन मन्तव्यों का वर्णन हो । इसी इच्छा से प्रेरित होकर उन्होंने प्रस्तुत ग्रन्थ रचा श्रीर उसका केवल तर्क भाषा यह नाम न रख कर 'जैन तर्कमाषा' ऐसा नाम रखा । इसमें कोई संदेह नहीं, कि उपाध्यायजी की जैन तर्कभाषा रचने की कल्पना का मूल उक्त दो तर्क भाषाश्रों के श्रवलोकन में है । मोश्चाकरीय तर्कमाषा की प्राचीन ताड़पत्रीय प्रति पाटण के भयडार में है जिससे जाना जा सकता है कि मोज्या-करीय तर्कमापा का जैन मंडार में संग्रह तो उपाध्यायजी के पहिले ही हुआ होगा पर केशविमिश्रीय तर्कमाषा के जैन मंडार में संग्रह तो उपाध्यायजी के पिरले ही हुआ होगा पर केशविमिश्रीय तर्कमाषा के जैन मंडार में संग्रह तो उसका संग्रह सब से पहले उपाध्यायजी ने ही किया हो, क्योंकि इसकी भी विविध टीकायुक्त श्रनेक प्रतियाँ पाटण श्रादि श्रनेक स्थानों के जैन साहित्य संग्रह में हैं ।

मोज्ञाकरीय तर्क भाषा तीन परिच्छेदों में विभक्त है, जैसा कि उसका आधार भत न्यायिंतु भी है। केशविमश्रीय तर्क भाषा में ऐसे परिच्छेद विभाग नहीं हैं। श्चतप्रव उपाध्यायजी की जैन तर्क भाषा के तीन परिच्छेट करने की कल्पना का श्राधार मोजाकरीय तर्क भाषा है ऐसा कहना श्रसंगत न होगा। जैन तर्क भाषा को रचने की. उसके नामकरण की श्रीर उसके विभाग की कल्पना का इतिहास थोड़ा बहुत ज्ञात हुन्त्रा । पर ऋब प्रश्न यह है कि उन्होंने ऋपने ग्रन्थ का जो प्रति-पाद्य विपय चना श्रीर उसे प्रत्येक परिच्छेद में विभाजित किया, उसका श्राधार कोई उनके सामने था या उन्होंने अपने आप ही विषय की पसंदगी की और उस-का परिच्छेद अनुसार विभाजन भी किया ? इस प्रश्न का उत्तर हमें भट्टारक अक-लंक के लघीयस्त्रय के अवलोकन से मिलता है। उनका लबीयस्त्रय जो मूल पद्य-बद है श्रीर स्वोपज्ञविवरणयुक्त है, उसके मुख्यतया प्रतिपाद्य विषय तीन हैं, प्रमाण, नय श्रीर निचेत । उन्हीं तीन विषयों को लेकर न्याय-प्रस्थापक श्रकलंक ने तीन विभाग में लघीयस्वय को रचा जो तीन प्रवेशों में विभाजित है। बौद्ध-वैदिक दो तर्क भाषात्रों के अनुकरण रूप से बैन तर्कभाषा बनाने की उपाध्यायजी की रुखा हुई थी ही, पर उन्हें प्रतिपाद्य विषय की पसंदगी तथा उसके विभाग के वास्ते अकलंक की कृति मिल गई जिससे उनकी ग्रन्थ निर्माण योजना ठीक बन गई। उपाध्यायजी ने देखा कि स्तवीयस्त्रय में प्रमासा, नय और निस्नेप का वर्णन है, पर वह प्राचीन होने से विकसित गुग के वास्ते पर्याप्त नहीं है। इसी तरह शायद उन्होंने यह भी सोचा हो कि दिगम्बराचार्य कृत लवीयस्वय बैसा, पर नवयुग के श्रानुक्ख विशेषों से युक्त श्वेताम्बर परंपरा का भी एक बंध होना चाहिए। इसी इच्छा से प्रेरित होकर नामकरण आदि में मोचाकर आदि का श्रानुस्य करते हुए भी उन्होंने विषय की पसंदगी में तथा उसके विभाजन में जैनाचार्य श्रकलंक का ही श्रानुसरण किया।

उपाध्यायजी के पूर्ववर्ती श्वेताम्बर दिगम्बर श्रमेक श्राचार्यों के तर्क विषयक सूत्र व प्रकरण प्रन्थ हैं पर श्रकलंक के लधीयख्वय के सिवाय ऐसा कोई तर्क विषयक प्रंथ नहीं है, जिसमें प्रमाण, नय श्रौर निचेप तीनों का तार्किक रौली से एकसाय निरूपण हो। श्रतप्व उपाध्यायजी की विषय-पसंदगी का श्राधार लघीयस्त्रय ही है, इसमें कोई सन्देह नहीं रहता। इसके सिवाय उपाध्यायजी की प्रस्तुत कृति में लघीयस्त्रय के श्रनेक वाक्य ज्यों के त्यों है जो उसके श्राधारत्व के श्रनुमान को श्रौर भी पुष्ट करते हैं।

वाह्यस्वरूप का थोड़ासा इतिहास जानने के बाद क्रांतरिक स्वरूप का भी ऐतिहासिक वर्णन ब्रावश्यक है। जैन तर्क भाषा के विषयनिरूपण के मुख्य अप्राधार-भूत दो ग्रंथ हैं—सटीक विशेषावश्यक भाष्य श्रीर सटीक प्रमाणनयत्त्वालोक। इसी तरह इसके निरूपण में मुख्यतया क्राधार भूत दो न्याय ग्रंथ भी हैं—कुमुमांजिल श्रीर चिंतामिण। इसके श्रलावा विषय निरूपण में दिगम्बरीय न्यायदिषिका का भी थोड़ा सा साज्ञात् उपयोग श्रवश्य हुआ है। जैन तर्क भाषा के नय निरूपण श्रादि के साथ लघीयस्त्रय श्रीर तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक श्रादि का शब्दशः साहश्य श्रिक होने से यह प्रश्न होना स्वाभाविक है कि इसमें लघीय-स्त्रय श्रीर तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक का साज्ञात् उपयोग क्यों नहीं मानते। पर इसका जवाब यह है कि उपाध्यायजी ने जैन तर्क भाषा के विषय निरूपण में वस्तुतः सटीक प्रमाणनयतत्त्वालोक का तार्किक ग्रंथ रूप से साज्ञात् उपयोग किया है। लघीयस्त्रय, तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक श्रादि दिगम्बरीय ग्रन्थों के श्राधार से सटीक प्रमाणनयतत्त्वालोक को रचना को जाने के कारण जैन तर्क भाषा के साथ लघीयस्त्रय श्रीर तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक का शब्दसाहश्य सटीक प्रमाणनयतत्त्वालोक के रचना को जाने के कारण जैन तर्क भाषा के साथ लघीयस्त्रय श्रीर तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक का शब्दसाहश्य सटीक प्रमाणनयतत्त्वालोक के द्वाना तर्ही।

मोज्ञाकर ने धर्मकोर्ति के न्यायिंदु को आधारभूत रखकर उसके कतिपय सूत्रों की व्याख्यारूप में थोड़ा बहुत अन्य अन्य शास्त्रार्थीय विषय पूर्ववर्ती बौद्ध अन्यों में से लेकर अपनी नातिसंज्ञित नातिविस्तृत ऐसी पठनोपयोगी तर्क माषा खिली। केशविमअ ने भी अज्ञापद के प्रथम सूत्र को आधार रखकर उसके निरूपण

में संदोप रूप से नैयायिक सम्मत सोलह पदार्थ और वैशेषिक सम्मत सात पदार्थों का विवंचन किया। दोनों ने अपने-अपने मंतव्य को सिद्ध करते हुए तत्कालीन विरोधी मत्तव्यों का भी जहां-तहां खराडन किया है। उपाध्यायजी ने भी इसी मरमा का श्रवसंबन करके जैन तर्क भाषा रची। उन्होंने मुख्यतथा प्रमाणनय-तत्त्वालोक के सत्रों को ही जहां संभव है ज्ञाधार बनाकर उनकी व्याख्या अपने दंग से की है। व्याख्या में खासकर पंचजान निरूपण के प्रसंग में सटीक विशेषा-वश्यक भाष्य का ही श्रवलंबन है। बाकी के प्रमाण श्रीर नयनिरूपण में प्रमाण-नयतत्त्वालोक की व्याख्या-रत्नाकर का श्रवलंबन है श्रथवा यो कहना चाहिए कि पंचशान श्रौर निचंप की चर्चा तो विशेषावश्यक भाष्य श्रौर उसकी वृत्ति का संवेपमात्र है श्रीर परोवधमाणों की तथा नयों की चर्चा प्रमाणनयतत्वालोक की व्याख्या-रत्नाकर का संद्वेप है। उपाध्यायजी जैसे प्राचीन नवीन सकल दर्शन के बहुअत विद्वान् की कृति में कितना ही संचेप क्यों न हो, पर उसमें पूर्वपच्च तथा उत्तरवज्ञ रूप से किंवा वस्त विश्लेषण रूप से शास्त्रीय विचारों के अनेक रंग पूरे जाने के कारण यह संजित प्रन्थ भी एक महत्त्व की कृति बन गया है। वस्तुतः जैनतर्क भाषा का यह आगमिक तथा तार्किक पूर्व वर्ती जैन प्रमेयों का किसी हद तक नव्यन्याय की परिभाषा मे विश्लेषण है तथा उनका एक जगह संग्रह रूप से संज्ञित पर विशद वर्णन मात्र है।

प्रमाण श्रीर नय की विचार परंपरा श्वेतांवरीय ग्रंथों में समान है, पर निच्चेपां की चर्चा परम्परा उतनी समान नहीं । लघीयस्त्रय में जो निच्चेप निरूपल है श्रीर उसकी विस्तृत व्याख्या न्यायकुमुद चन्द्र में जो वर्णन है, वह विशेषावश्यक भाष्य की निच्चेप चर्चा से इतना भिन्न श्रवश्य है जिससे यह कहा जा सके कि तत्त्व में मेद न होने पर भी निच्चेपों की चर्चा दिगम्बर-श्वेताम्बर दोनों परम्परा में किसी अंश में भिन्न रूप से पृष्ट हुई जैसा कि जीवकांड श्रीर चौथे कर्मग्रन्थ के विषय के बारे में कहा जा सकता है। उपाध्यायजी ने जैन तर्क भाषा के बाह्य रूप की रचना में लघीयस्त्रय का श्रवतंत्रन किया जान पड़ता है, फिर भी उन्होंने श्रपनी निच्चेप चर्चा तो पूर्णतया विशेषावश्यक भाष्य के श्राधार से ही की है।

-

# 'न्यायकुमुदचन्द्र' का प्राक्कथन

यदि श्रीमान् प्रेमीजी का श्रनुरोध न होता जिन्हें कि मैं श्रपने हनेगिने दिगम्बर मित्रों में सबसे श्रिधिक उदार विचारवाले, साम्प्रदायिक होते हुए भी श्रमाम्प्रदायिक दृष्टिवाले तथा सबी लगन से दिगम्बरीय साहित्य का उत्कर्ष चाहने वाले समकता हूँ, और यदि न्याय कुमुदचन्द्र के प्रकाशन के साथ थोड़ा भी मेरा संबन्ध न होता, तो मैं इस वक्त शायद ही कुळु लिखता।

दिगम्बर-परंपरा के साथ मेरा तीस वर्ष पहले ऋष्ययन के समय से ही संबन्ध शुरू हुन्ना, जो बाह्य-म्राभ्यन्तर दोनों दृष्टि से उत्तरोत्तर विस्तृत एवं धनिष्ठ होता गया है। इतने लम्बे परिचय में साहित्यिक तथा ऐतिहासिक दृष्टि से दिगम्बर परम्परा के संबन्ध में श्रादर एवं श्रिति तटस्थता के साथ जहाँ तक हो सका मैंने कुछ श्रवलोकन एवं चिंतन किया है। मुक्तको दिगम्बरीय परम्परा की मध्यकालीन तथा उत्तरकालीन साहित्यिक प्रवृत्ति में एक विरोध नज़र श्राया। नमस्करणीय स्वामी समंतभद्र से लेकर वादिराज तक की साहित्यिक प्रवृत्ति देखिए-श्रीर इसके बाद भी साहित्यिक प्रवृत्ति देखिए। दोनों का मिलान करने से अनेक विचार श्राते हैं। समंतभद्र, श्रकलङ्क श्रादि विद्वद्रप श्राचार्य चाहे बनवासी रहे हों, या नगरवासी फिर भी उन सबों के साहित्य को देखकर एक बात निर्विवाद रूप से माननी पडती है कि उन सबों की साहित्यिक मनोबृत्ति बहुत ही उदार एवं संग्रहिशी रही। ऐसा न होता तो वे बौद स्त्रीर ब्राह्मण परम्परा की सब दार्शनिक शाखास्त्री के सुलभ दुर्लभ साहित्य का न तो श्रध्ययन ही करते श्रीर न उसके तत्त्वों पर अनुकृत-प्रतिकृत समालोचना-योग्य गम्भीर चिन्तन करके अपना साहित्य समृद्धतर बना पाते । यह कल्पना करना निराधार नहीं कि उन समर्थ श्राचायौँ ने श्रपने त्याग व दिगम्बरत्व को कायम रखने की चेष्टा करते हुए भी अपने आस-पास ऐसे पुस्तक सं ह किये-कराये कि जिनमें ऋपने सम्प्रदाय के समग्र साहित्य के श्चलावा बौद्ध श्रीर बाह्मण परम्परा के महत्त्वपूर्ण छोटे-वहें सभी प्रंथों का संचय करने का भरसक प्रयक्त हन्ना। वे ऐसे संचय मात्र से ही संव्रष्ट नहीं रहते थे, पर खनके अध्ययन-अध्यापन कार्य को अपना जीवन कम बनाये हुए थे। इसके

बिना उनके उपलम्य ग्रंथों में देखा जानेवाला बिचार-वैशद्य व दार्शनिक पृथकरण संभव नहीं हो सकता। वे उस विशालराशि तत्कालीन भारतीय साहित्य के चिंतन, मनन रूप दोहन में से नवनीत जैसी ऋपनी कृतियों को बिना बनाये भी संतुष्ट न होते ये। यह स्थिति मध्यकाल की रही। इसके बाद के समय में इम दुसरी ही मनोवृत्ति पाते हैं। करीव बारहवीं शताब्दी से लेकर बीसवीं शताब्दी तक के दिगम्बरीय साहित्य की प्रवृत्ति देखने से जान पड़ता है कि इस युग में वह मनोवत्ति बदल गई। श्रगर ऐसा न होता तो कोई कारण न था कि बारहवीं शताब्दी से लेकर श्रव तक जहाँ न्याय वेदान्त मीमांसा, श्रलंकार, व्याकरण श्रादि विषयक साहित्य का भारतवर्ष में इतना ऋषिक, इतना व्यापक और इतना सूहम विचार व विकास हस्रा, वहाँ दिगम्बर परम्परा इससे बिलकुल श्रक्तती सी रहती। श्रीहर्ष, गंगेश, पद्मधर, मधुसूदन, ऋप्पदीव्वित, जगनाथ ऋदि जैसे नवयुग प्रधापक ब्राह्मण विद्वानों के साहित्य से भरे हुए इस युग में दिगम्बर साहित्य का इससे बिलकुल श्रक्तता रहना श्रपने पूर्वाचार्यों की मनोवृत्ति के विरुद्ध मनो-कति का सबत है। श्रागर वादिराज के बाद भी दिगम्बर परम्परा की साहित्यिक मनोवृत्ति पूर्व ।त् रहती तो उसका साहित्य कुछ श्रौर ही होता । कारण कुछ भी हो पर इसमें तनिक भी संदेह नहीं है कि पिछले परिडतीं और भट्टारकों की मनोबृत्ति ही बदल गई श्रीर उसका प्रभाव सारी परम्परा पर पड़ा जो श्रब-तक स्पष्ट देखा जाता है श्रीर जिसके चिह्न उपलभ्य प्रायः सभी भएडारों. वर्तमान पारशालाश्चों की ग्रध्ययन-श्रध्यापन प्रणाली श्रीर पण्डित मण्डली की विचार व कार्यशैली में देखे जाते हैं।

श्रभी तक मेरे देखने सुनने में ऐसा एक भी पुराना दिगंबर भएडार या श्राधुनिक पुस्तकालय नहीं श्राया जिसमें बौद्ध, ब्राह्मण श्रीर श्वेतांवर परम्परा का समप्र साहित्य या श्रिषक महत्त्व का मुख्य साहित्य संग्रहीत हो। मैंने दिगंबर परम्परा की एक भी ऐसी संस्था नहीं देखी या सुनी कि जिसमें समग्र दर्शनों का श्रामूल श्रप्ययन-चिंतन होता हो या उसके प्रकाशित किये हुए बहुमूल्य प्राचीन ग्रंथों का संस्करण या श्रनुवाद ऐसा कोई नहीं देखा जिससे यह विदित हो कि उसके सम्पादकों या श्रनुवादकों ने उतनी विशाखता व तटस्थता से उन मूल ग्रन्यों के लेखकों की भौति नहीं तो उनका शतांश या सहसांश भी अम किया हो।

एक तरफ से परंपरा में पाई जाने वाली उदात शास्त्र मिक, फ्रार्थिक सहू-ह्वियत और बुद्धिशाली पंडितों की बड़ी तादाद के साथ जब श्राधुनिक युग के सुनीते का विचार करता हूँ, तथा दूसरी मारतवर्षीय परंपराझों की साहित्यक उपासना को देखता हूँ श्रीर दूसरी तरफ दिगम्बरीय साहित्य चेत्र का विचार करता हूँ तब कम से कम मुफ्तको तो कोई संदेह ही नहीं रहता कि यह सब कुछ बदली हुई संकुचित या एकदेशीय मनोहत्ति का ही परिणाम है।

मेरा यह भी चिरकाल से मनारथ रहा है कि हो सके इतनी त्वरा से दिगम्बर परम्परा की यह मनोवृति बदल जानी चाहिए। इसके बिना वह न तो अपना ऐतिहासिक व साहित्यिक पुराना अनुपम स्थान सँमाल लेगी और न वर्तमान युग में सबके साथ बराबरी का स्थान पा सकेगी। यह भी मेरा विश्वास है कि अपर यह मनोवृत्ति बदल जाए तो उस मध्यकालीन थोंके, पर असाधारण महत्त्व के, ऐसे प्रन्थ उसे विरासत में लम्य हैं जिनके बल पर और जिनकी भूमिका के ऊपर उत्तरकालीन और वर्तमानयुगीन सारा मानसिक विकास इस वक्त भी बड़ी खूबी से समन्वित व संग्रहीत किया जा सकता है।

इसी विश्वास ने मुक्तको दिगम्बरीय साहित्य के उपादेय उत्कर्ष के वास्ते कर्तव्य रूप से मुख्यतया तीन बातों की श्रोर विचार करने की बाधित किया है।

- (१) समंतभद्र, ऋकलंक विद्यानंद ऋादि के ग्रन्थ इस ढंग से प्रकाशित किये जाएँ जिससे उन्हें पढ़नेवाले व्यापक दृष्टि पा सकें और जिनका ऋवलोकन तथा संग्रह दूसरी परंपरा के विद्वानों के वास्ते ऋनिवार्य सा हो जाए।
- (२) श्रासमीमांसा, युक्त्यनुशासन श्रष्टशती, न्यायविनिश्चय श्रादि ग्रन्थों के श्रनुवाद ऐसी मौलिकता के साथ तुलनात्मक व ऐतिहासिक पद्धति से किये जाएँ, जिससे यह विदित हो कि उन ग्रन्थकारों ने श्रपने समय तक की कितनी विद्याश्चों का परिश्रीलन किया था श्रीर किन-किन उपादानों के श्राधार पर उन्होंने श्रपनी कृतियाँ रचीं थीं—तथा उनकी कृतियाँ में सिष्ट विचार परंपराश्चों का श्राज तक कितना श्रीर किस तरह विकास हुआ है।
- (३) उक्त दोनों बातों की पूर्ति का एकमात्र साधन जो सर्व संप्राही पुस्तकालयों का निर्माण, प्राचीन भागडारों की पूर्ण व व्यवस्थित लोज तथा आधुनिक पठनप्रणाली में आमूल परिवर्तन है, वह जल्दी से जल्दी करना।

मैंने यह पहले ही सोच रखा था कि अपनी आर से विना कुछ किये श्रीरों को कहने का कोई विशेष अर्थ नहीं। इस दृष्टि से किसी समय श्रासमीमांसा का अनुवाद मैंने प्रारम्भ भी किया, जो पीछे रह गया। इस बीच में सन्मतितर्क के सम्पादन काल में कुछ अपूर्व दिगम्बरीय प्रन्थ रल मिले, जिनमें से सिदिविनिश्चय टीका एक है। न्यायकुमुदचन्द्र की लिखित प्रति जो 'आ॰' संकेत से प्रस्तुत संस्करण में उपयुक्त हुई है वह भी श्रीयुत प्रेमीजी के द्वारा मिली। जब मैंने उसे देखा तभी उसका विशिष्ट संस्करण निकालने की बृत्ति बलवती हो गई। उच्चर

प्रेमीजी का तकाजा था कि मदद मैं यथासंभव कहँगा पर इसका सन्मित बैसा संस्करण निकालो ही। इघर एक साथ अपनेक बढ़े काम जिम्मे न लेने की मनोइति। इस इंद में दस वर्ष बीत गए। मैंने इस बीच में दो बार प्रयक्त भी किये पर वे सफल न हुए। एक उद्देश्य मेरा यह रहा कि कुमुदचन्द्र जैसे दिगम्बरीय प्रन्थों के संस्करण के समय योग्य दिगम्बर पंडितों को ही सहचारी बनाऊँ जिससे फिर उस परंपरा में भी स्वावर्तंत्री चक चलता रहे। इस धारणा से अहमदाबाद में दो बार अलग-अलग से, दो दिगम्बर पंडितों को भी, शायद सन् १६२६-२७ के आसपास, मैंने बुलाया पर कामयाबी न हुई। वह प्रयत्न उस समय वहीं रहा, पर प्रेमीजी के तकाज़े और निजी संकल्य के बश उसका परिपाक उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया, जिसे मूर्त करने का अवसर १६३३ की जुलाई में काशी पहुँचते ही दिखाई दिया।

पं० कैलाशचन्द्रजी तो प्रथम से ही मेरे परिचित थे, पं० महेन्द्रकुमारजी का परिचय नदा हुआ। मैंने देखा कि ये दोनों विद्वान् 'कुमुद' का कार्य करें तो उपयुक्त समय श्रीर सामग्री है। दोनों ने बढ़े उत्साह से काम को श्रपनाया श्रीर उधर से प्रेमीजी ने कार्यसाधक श्रायोजन भी कर दिया, जिसके फलस्वरूप यह प्रथम भाग सबके सामने उपस्थित है।

इसे तैयार करने में पंडित महाशयों ने कितना श्रौर किस प्रकार का अम किया है उसे सभी श्रभिज्ञ श्रभ्यासी श्राप ही श्राप जान सकेंगे। श्रतएव मैं उस पर कुछ न कहकर सिर्फ प्रस्तुत भाग गत टिप्पियायों के विषय में कुछ कहना उपयुक्त समभता हूँ।

मेरी समफ में प्रस्तुत टिप्पियाँ दो दृष्टि से की गई हैं। एक तो यह कि
प्रन्यकार ने जिस-जिस मुख्य और गौण मुद्दे पर जैनमत दर्शात हुए अनुकृत या
प्रतिकृत रूप से जैनेतर बौद्ध ब्राह्मण परम्पराओं के मतों का निर्देश व संग्रह किया
है वे मत और उन मतों की पोषक परम्पराएँ उन्हों के मूलभूत ग्रन्थों से बतलाई
जाएँ ताकि अम्यासी ग्रन्थकार की प्रामाणिकता जानने के अलावा यह भी सविस्तर
जान सकें कि अमुक मत या उसकी पोषक परंपरा किन मूल ग्रंथों पर अवलंबित
है और उसका असली भाव क्या है ? इस जानकारी से अम्यासशील विद्यार्थों
पंडित प्रभाचन्द्र वर्णित दर्शनान्तरीय समस्त संज्ञित मुद्दों को अत्यन्त स्पष्टतापूर्वक समक सकेंगे और अपना स्वतंत्र मत भी बाँध सकेंगे। दूसरी दृष्टि टिप्पियाँगें
के विषय में यह रही है कि प्रत्येक मन्तन्य के तात्विक और साहित्यक इतिहास
की सामग्री उपस्थित की जाय जो तत्वश्व और ऐतिहासिक दोनों के संशोधन कार्य में
बावश्यक है।

श्रगर प्रस्तुत भाग के श्रम्यासी उक्त दोनों दृष्टियों से टिप्पश्चियों का उपयोग करेंगे तो वे टिप्पणियाँ सभी दिगम्बर-श्वेताम्बर न्याय-प्रमाण प्रन्यों के वास्ते एक सी कार्य साधक सिद्ध होंगी। इतना ही नहीं, बल्कि बौद्ध ब्राह्मण परम्परा के दार्शनिक साहित्य की श्रनेक ऐतिहासिक गुस्थियों को मुत्तभाने में भी काम देंगी।

उदाहरणार्थ — 'धर्म' पर की टिप्पिण्यों को लीजिए । इससे यह विदित हो जाएगा कि प्रंथकार ने जो जैन सम्मत धर्म के विविध स्वरूप बतलाये हैं उन सबके मूल आधार क्या-क्या हैं । इसके साथ-साथ यह भी मालूम पढ़ जाएगा कि प्रन्यकार ने धर्म के स्वरूप विवयक जिन अनेक मतान्तरों का निर्देश व खरडन किया है वे हरएक मतान्तर किस-किस परम्परा के हैं और वे उस परम्परा के किन-किन प्रन्थों में किस तरह प्रतिपादित हैं । यह सारी जानकारी एक संशोधक को भारतवर्षीय धर्म विषयक मन्तव्यों का आनलशिख इतिहास लिखने तथा उनकी पारस्परिक तुलना करने की महत्वपूर्ण प्रेरणा कर सकती है । यही बात अनेक छोटे छोटे टिप्पणों के विषय में कही जा सकती है ।

प्रस्तुत संस्करण से दिगम्बरीय साहित्य में नव प्रकाशन का जो मार्ग खुला होता है, वह आगो के साहित्य प्रकाशन में पथ-प्रदर्शक भी हो सकता है। राज-वार्तिक, तत्त्वार्यश्लोकवार्तिक, अष्टसहस्री आदि अनेक उत्कृष्टतर प्रन्यों का जो अपकृष्टतर प्रकाशन हुआ है उसके स्थान में आगे कैसा होना चाहिए, इसका यह नमूना है जो माणिकचन्द्र जैन प्रन्थमाला में दिगम्बर पंडितों के द्वारा ही तैयार होकर प्रसिद्ध हो रहा है।

ऐसे टिप्पणीपूर्ण प्रन्थों के समुचित अध्ययन श्रध्यापन के साथ ही अनेक हुए परिवर्तन शुरू होंगे। अनेक विद्यार्थी व पंडित विविध साहित्य के परिचय के द्वारा सर्वसंग्राही पुस्तकालय निर्माण की प्रेरणा पा सकेंगे, अनेक विषयों के, अनेक प्रन्थों को देखने की इचि पैदा कर सकेंगे। अंत में महत्त्वपूर्ण प्राचीन प्रन्थों के असाधारण योग्यतावाले अनुवादों की कमी भी उसी प्रेरणा से दूर होगी। संचेप में यो कहना चाहिए कि दिगम्बरीय साहित्य की विशिष्ट और महती आन्तरिक विभूति सर्वोपादेय बनाने का युग शुरू होगा।

टिप्पणियां श्रीर उन्हें जमाने का कम ठीक है फिर भी कहीं कहीं ऐसी बाते श्रा गई है जो तटस्थ विद्वानों को अखर सकती है। उदाहरणार्थ—'प्रमाण' पर के अवतरण संग्रह को लीजिए इसके शुरू में लिख तो यह दिया गया है कि कम-विकासत प्रमाण-जन्नण इस प्रकार हैं। पर फिर उन प्रमाण-जन्नणों का कम जमाते समय कमविकास और ऐतिहासिकता भुला दी गई है। तटस्थ विचारक को ऐसा देखकर यह कल्पना हो जाने का संग्रक है कि जब अवतरणों का संग्रह

सम्प्रदायवार जमाना इष्ट था तब क्रमविकास शब्द के प्रयोग की क्या जरूरत थी ?

जपर की सूचना मैं इसलिये करता हूँ कि आयंदा अगर ऐतिहासिक दृष्टि से और कमविकास दृष्टि से कुछ भी निरूपण करना हो तो उसके महत्त्व की ओरं विशेष ख्याल रहे। परंतु ऐसी मामूली और अग्रयथ कमी के कारण प्रस्तुत टिप्पणियों का महत्त्व कम नहीं होता।

श्रंत में दिगम्बर परंपरा के सभी निष्णात श्रीर उदार पंडितों से मेरा नम्न निवेदन है कि वे श्रव विशिष्ट शास्त्रीय श्रप्यवसाय में लगकर सर्वसंप्राद्य हिंदी श्रवुवादों की वड़ी भारी कभी को जल्दी से जल्दी दूर करने में लग आएँ श्रीर प्रस्तुत कुमुदचन्द्र को भी भुला देने वाले श्रवन्य महत्त्वपूर्ण प्रन्थों का संस्करण तैयार करें।

विद्याप्रिय श्रीर शास्त्रभक्त दिगंवर धनिकों से मेरा श्रनुरोध है कि वे ऐसे कार्यों में पंडित-मंडली को श्रिधिक से श्रिधिक सहयोग दें।

न्याय कुमुदचन्द्र के छुपे ४०२ पेज, अर्थात् मूल मात्र पहला भाग मेरे सामने हैं। केवल उसी को देखकर मैंने अपने विचार लिखे हैं। यद्यपि जैन परम्परा के स्थानकवासी और श्वेतान्वर फिरकों के साहित्य तथा ति अयक मनोद्वत्ति के चढ़ाव-उतार के संबंध में भी कुछ कहने योग्य हैं। इसी तरह ब्राह्मण परम्परा की साहित्य विषयक मनोद्वत्ति के जुदे-जुदे रूप भी जानने योग्य हैं। फिर भी मैंने यहाँ सिर्फ दिगम्बर परम्परा को ही लक्ष्य में रखकर लिखा है। क्योंकि यहाँ वहीं प्रस्तुत है और ऐसे संचित्त प्राक्षथन में अधिक चर्चों की कोई गुंजाइश भी नहीं।

ई० १६३⊏ ]

िन्यायकुमुद्चन्द्र का प्राक्कथन

## न्यायकुमुदचन्द्र-२

ैकुछ ऐतिहासिक पश्नों पर भी लिखना आवश्यक है। पहला पश्न है अकलंक के समय का। पं महेन्द्रकुमारजी ने 'श्रकलक्कप्रंथत्रय' की प्रस्तावना में धर्मकीर्ति और उनके शिष्यों आदि के प्रंथों की तुलना के आधार पर अकलंक का समय निश्चित करते समय जो विकमाकीय शक संवत् का आर्थ विकमीय संवत् न लेकर शक संवत् लेने की श्रोर संकेत किया है — वह मुक्तको भी विशेष साचार मालूम पड़ता है। इस विषय में पंडितजी ने जो धवलटीकागत उल्लेख तथा प्रो० हीरालालजी के कथन का उल्लेख प्रस्तावना (पृष्ठ ५) में किया है वह उनकी अकलंकप्रंथत्रय में स्थापित विचारसरणी का ही पोषक है। इस बारे में मुप्तिब इतिहासक एं ज्यचन्द्रजी विद्यालंकार का विचार भी पं महेन्द्रकुमारजी की धारणा का पोषक है। मैं तो पहले से ही मानता आया हूँ कि अकलंक का समय विकम की आठवीं शताब्दी का उत्तरार्ब और नवीं शताब्दी पूर्वीर्ब ही हो सकता है जैसा कि याकिनीस् न हिरभद्र का है। मेरी राय में अकलंक, हरिभद्र, तत्वार्थमाध्य टीकाकार सिद्धसेन गिण, ये सभी योहे बहुत प्रमाण में समसामयिक अवश्य हैं। आगे जो समन्तभद्र के समय के बारे में कुछ कहना है उससे भी इसी समय की पुष्टि होती है।

१. इसका प्रारंभ का भाग 'दार्शनिक मीमांसा' खराड में दिया है—पृष्ठ ६७।
२. वे भारतीय इतिहास की रूपरेखा (पृ० ८२४-२६) में लिखते हैं—
"महमूद गजनवी के समकालीन प्रसिद्ध विद्वान यात्री ऋलवरूनी ने ऋपने भारत
विषयक प्रन्थ में शक राजा और दूसरे विक्रमादित्य के युद्ध की बात इस प्रकार
लिखी है—'शक संवत् ऋथवा शककाल का आरम्भ विक्रमादित्य के संवत् से
१३५ वर्ष पीछे पड़ा है। प्रस्तुत शक ने उन (हिन्दुऋों) के देश पर सिन्ध नदी
और समुद्र के बीच, आयांवर्त के उस राज्य को ऋपना निवासस्थान वनाने के बाद
बहुत ऋत्याचार किये। कुछ लोगों का कहना है, यह ऋलमन्सूरा नगरी का श्रद्ध
था, दूसरे कहते हैं, वह हिन्दू था ही नहीं और भारत में पश्चिम से ऋाया था।
हिन्दुऋों को उससे बहुत कष्ट सहने पढ़े। ऋन्त में उन्हें पूरव से सहायता मिली
जब कि विक्रमादित्य ने उन पर चढ़ाई की, उसे भगा दिया और मुलतान तथा
लोनी के कोटले के बीच करूर प्रदेश में उसे मार डाला। तब यह तिथि प्रसिद्ध

श्राचार्य प्रभाचन्द्र के समय के विषय में पुरानी नववीं सदी की मान्यता का तो निरास पं० कैलाशचन्द्रजी ने कर ही दिया है। श्रव उसके संबंध में इस समय हो मत हैं, जिनका श्राधार 'भोजदेवराज्ये' श्रीर 'जयसिंहदेवराज्ये' वाली प्रशस्तियों का प्रचित्तत्व या प्रभाचन्द्र कर्तृकत्व की कल्पना है। श्रार उक्त प्रशस्तियों प्रभाचन्द्रकर्तृक नहीं हैं तो समय की उत्तरावधि ई० स० १०२०, श्रीर श्रमर प्रभाचन्द्र कर्तृक मानी जाए तो उत्तरावधि ई० स० १०६५ है। यही दो पच्चों का सार है। पं० महेन्द्रकुमारजी ने प्रस्तावना में उक्त प्रशस्तियों को प्रमाणिक सिद्ध करने के लिए जो विचारकम उपस्थित किया है, वह सुक्तको ठीक मालूम होता है। मेरी राय में भी उक्त प्रशस्तियों को प्रचित्त सिद्ध करने की कोई बलवत्तर दलील नहीं है। ऐसी दशा में प्रभाचन्द्र का समय विक्रम की ११ वीं सदी के उत्तरार्द्ध से बारहवीं सदी के प्रथमपाद तक स्वीकार कर लेना सभी दिष्टियों से सयुक्तिक है।

मैंने 'श्रकलङ्कपंथत्रय' के प्राक्षथन में ये शब्द लिखे हैं— "श्रविक संभव नो यह है कि समन्तमद्र श्रीर श्रकलंक के बीच साक्षात् विद्या का ही संबंध रहा

हो गई, क्योंकि लोग उस प्रजापीडक की मौत की खबर से बहुत ख़श हुए श्रीर उस तिथि में एक संवत शरू हुआ जिसे ज्योतिषी विशेषरूप से बर्तने लगे।"" किन्त विक्रमादित्य संवत कहे जानेवाले संवत के आरम्भ और शक के मारे जाने में बड़ा श्रन्तर है, इससे मैं समभता हूँ कि उस संवत् का नाम जिस विक्रमादित्य के नाम से पड़ा है, वही शक को मारनेवाला विक्रमादित्य नहीं है, केवल दोनों का नाम एक है।'---( प्र० ८२४-२५ )। 'इस पर एक शंका उपस्थित होती है शालिवाहन वाली श्रनुश्रति के कारण । श्रलवरूनी स्पष्ट कहता है कि ७८ ई० का संबत् राजा विक्रमादित्य (सातवाहन) ने शक को मारने की यादगार में चलाया । बैसी बात ज्योतिषी भट्टोत्पल ( ६६६ ई० ) ऋौर ब्रह्मदत्त ( ६२८ ई० ) ने भी लिखी है। यह संवत अब भी पंचागों में शालिवाहन-शक अर्थात शालिवाहनान्द कहलाता है। ......'—(प्र॰ ८३६)।" इन दो श्रवतरणों से इतनी बात निर्विवाद सिद्ध है कि विक्रमादित्य (सातवाहन) ने शक को मारकर अपनी शक विजय के उपलुष्य में एक संवत चलाया था। जो सातवीं शताब्दी (ब्रह्मगुप्त ) से ही शालिवाइनान्द माना जाता है। धवला टीका श्रादि में जिस 'विकमार्कशक' संवत् का उल्लेख स्त्राता है वह यही 'शालिवाहन शक' होना चाहिए। उसका 'विक्रमा-र्कशक' नाम शक विजय के उपलच्य में विक्रमादित्य द्वारा चलाये गए शक संवत का स्पष्ट सचन करता है।

है, क्योंकि समन्तभद्र की कृति के ऊपर सर्वप्रथम श्रकसंक की व्याख्या है।" हत्यादि। श्रागे के कथन से जब यहाँ निर्विवाद सिद्ध हो जाता है कि समन्तभद्र पूज्यपाद के बाद कभी हुए हैं। श्रीर यह तो सिद्ध ही है कि समन्तभद्र की कृति के ऊपर सर्वप्रथम श्रकलंक की व्याख्या है, तब इतना मानना होगा कि श्रगर समन्तभद्र श्रीर श्रकलंक में साह्मात् गुरु शिष्य का भाव न भी रहा हो तब भी उनके बीच में समय का कोई विशेष श्रन्तर नहीं हो सकता। इस दृष्टि से समन्त-भद्र का श्रस्तित्व विकम की सात्वीं शताब्दी का श्रमुक भाग हो सकता है।

मैंने अकलंकप्रत्यत्रय के ही प्राक्कपन में विद्यानंद की आसपरीचा प्रं अष्टसहली के स्पष्ट उल्लेखों के आधार पर यह निःशंक रूप से बतलाया है कि स्वामी समन्तभद्र पूज्यपाद के आसस्तोत्र के मीमांसाकार हैं अतएव उनके उत्तरवर्ती ही हैं। मेरा यह विचार तो बहुत दिनों के पहिले स्थिर हुआ था, पर प्रसंग आने पर उसे संवेप में अकलंकप्रत्यत्रय के प्राक्कथन में निविष्ट किया था। पं महेन्द्रकुमारजी ने मेरे संविष्त लेख का विशद और सबल माध्य करके प्रस्तुत भाग की प्रस्तावना (पृ० २५) में यह अध्यान्तरूप से स्थिर किया है कि स्वामी समन्तभद्र पूज्यपाद के उत्तरवर्ती हैं। अलबना उन्होंने मेरी सप्तमंगी वाली दलील को निर्णायक न मानकर विचारणीय कहा है। पर इस विषय में पंडितजी तथा

१. 'श्रीमत्तन्त्रार्थशास्त्राद्भुतसिललिनिषेः' वाला जो श्लोक आ्राप्तपरीचा में है उसमें 'इदरलोद्भवस्य' ऐसा सामासिक पद है। श्लोक का अर्थ या अनुवाद करते समय उस सामासिक पद को 'अ्राजुनिपि' का समानाधिकरण विशेषण मानकर विचार करना चाहिए। चाहे उसमें समास 'इदरलों का उद्भव-प्रभवस्थान' ऐसा तत्पुरुष किया जाय, चाहे 'इदरलों का उद्भव-उत्पत्ति हुआ है जिसमें से' ऐसा बहुबीहि किया जाए। उभय दशा में वह अम्बुनिधि का समानाधिकरण विशेषण ही है। ऐसा करने से 'श्रीत्थानारम्भकाले' यह पद ठीक अम्बुनिधि के साथ अपुनक्क रूप से मंबद हो जाता है। और फलितार्थ यह निकलता है कि तत्त्वार्थशास्त्ररूप समुद्र की प्रोत्थान-भूमिका बाँधते समय जो स्तोत्र किया गया है। इस वाक्यार्थ में ध्यान देने की मुख्य वस्तु यह है कि तत्त्वार्थ का प्रोत्थान बाला अर्थात् उसकी उत्पत्ति का निर्मित्त बतलानेवाला और स्तोत्र का रचिवता वे दोनों एक हैं। जिसने तत्त्वार्थशास्त्र की उत्पत्ति का निर्मित्त बतलाया उसी ने उस निर्मित्त को बतलाने के पहिले 'मोस्थागार्थस्य नेतारम्' यह स्तोत्र भी रचा। इस विचार के प्रकाश में सर्वार्थसिद्धि की भूमिका जो पढ़ेगा उसे यह सन्देह ही नहीं हो सकता कि 'वह स्तोत्र खुद पूज्यपाद का है या नहीं।'

श्रन्य सज्जनों से मेरा इतना ही कहना है कि मेरी यह दलील विद्यानन्द के स्पष्ट उल्लेख के श्राघार पर किये गए निर्णय की पोषक है श्रीर उसे मैंने नहीं स्वतंत्र प्रमाण रूप से पेश नहीं किया है। यद्यपि मेरे मन में तो वह दलील एक स्वतंत्र प्रमाण रूप से भी रही है। पर मैंने उसका उपयोग उस तरह से वहाँ नहीं किया। जो जैन-परम्परा में संस्कृत भाषा के प्रवेश, तर्कशास्त्र के श्राध्ययन श्रीर पूर्ववर्ती श्राचारों की छोटी-सी भी महत्त्वपूर्ण कृति का उत्तरवर्ती श्राचारों के द्वारा उपयोग किया जाना इत्यादि जैन मानस को जो जानता है उसे तो कभी संदेह हो ही नहीं सकता कि पूज्यपाद, दिङ्नाग के पद्य को तो निर्दिष्ट करें पर श्रपने पूर्ववर्ती या समकालीन समन्तभद्र की श्रसाधारण कृतियों का किसी श्रंश में स्पर्श भी न करें। क्या वजह है कि उमास्वाति के भाष्य की तरह सर्वार्थसिंख में भी ससमंगी का विशद निरूपण न हो? जो कि समन्तभद्र की जैन परम्परा को उस समय की नई देन रही। श्रस्तु। इसके सिवाय में श्रीर भी कुछ बातें विचारार्थ उपस्थित करता हूँ जो मुक्ते स्वामी समन्तभद्र को धर्मकीर्ति के समकालीन मानने की श्रोर भुकाती हैं—

मुद्दे की बात यह है कि स्त्रमी तक ऐसा कोई जैन स्त्राचार्य या उसका ग्रंथ नहीं देखा गया जिसका स्त्रमुकरण ब्राह्मणों या बौदों ने किया हो। इसके विपरीत १३०० वर्ष का तो जैन संस्कृत एवं तर्क वाङ्मय का ऐसा इतिहास है जिसमें ब्राह्मण एवं बौद परम्परा की कृतियों का प्रतिविग्व ही नहीं, कभी-कभी तो अवस्याः अनुकरण है। ऐसी सामान्य व्याप्ति बौधने के जो कारण हैं उनकी चर्चा यहाँ अप्रस्तुत है। पर अगर सामान्य व्याप्ति की यह धारणा आन्त नहीं है तो धर्मकीर्ति तथा समन्तमद्र के बीच जो कुछ महत्त्व का साम्य है उस पर ऐतिहासिकों को विचार करना ही पड़ेगा। न्यायावतार में धर्मकीर्ति के द्वारा प्रयुक्त एक मात्र अश्रान्त पद के बल पर स्कूमदर्शी प्रो० याकोबी ने सिद्धसेन दिवाकर के समय के बारे में सूचन किया था, उस पर विचार करनेवाले हम लोगों को समन्तमद्र की कृति में पाये जानेवाले धर्मकीर्ति के साम्य पर भी विचार करना ही होगा।

पहली बात तो यह है कि दिङ्नाग के प्रमाण-समुच्चयगत मंगल श्लोक के ऊपर ही उसके व्याख्यान रूप से धर्मकीर्ति ने प्रमाणवातिक का पहला परिच्छेद रचा है। जिसमें धर्मकीर्ति ने प्रमाण रूप से अगत को ही स्थापित किया है। ठीक उसी तरह से समन्तमद्र ने भी पूज्यपाद के 'मोचमार्गस्य नेतारम्' वाले मंगल पद्य को लेकर उसके ऊपर आसमीमांसा रची है और उसके द्वारा बैन तीर्थंकर को ही आस-प्रमाण स्थापित किया है। असल बात यह है कि कुमारिल ने

स्रोकवार्तिक में चोदना—वेद को ही झंतिम प्रमाण स्थापित किया, और 'प्रमाणस्य ताय जगिहतीविणे' इस मंगल पद्य के द्वारा दिक्नाग प्रतिपादित बुद्धि प्रामाण्य को खिरवत किया। इसके जवाव में धर्मकीर्ति ने प्रमाणवार्तिक के प्रथम परिच्छेद में बुद्ध का प्रामाण्य अपने दंग से सिवस्तर स्थापित किया। जान पड़ता है इसी सरणी का अनुसरण प्रवक्तप्रक समन्तभद्र ने भी किया। पूज्यपाद का 'मोल्लमार्गस्य नेतारम्' वाला सुप्रसन्न पद्य उन्हें मिला फिर तो उनकी प्रतिमा और जग उठी। प्रमाण्यवार्तिक के सुगत प्रामाण्य के स्थान में समन्तभद्र ने अपनी नई सत्तभंगी सरणी के द्वारा अन्ययोगव्यवच्छेद रूप से ही अर्हत्—जिन को ही आत—प्रमाण स्थापित किशा। यह तो विचारसरणी का साम्य हुआ। पर शब्द का साहश्य भी बड़े मार्के का है। धर्मकीर्ति ने सुगत को 'युक्त्यागमाम्यां विमृशन्' (प्रमाण् वार्तिक १।१३५) 'वैफल्याद् चिक्त नाहतम्' (प्र० वा० १।१४७) कह अविकद्याची कहा है। समन्तभद्र ने भी 'युक्तिशास्त्राविरोधवाक्' (आतमी० का० ६) कहकर जैन तीर्थंकर को सर्वंश स्थापित किया है।

धर्मकीर्ति ने चतुरार्थसत्य के उपदेशक रूप से ही बुद्ध को सुगत—यथार्थरूप सावित किया है, स्वामी समन्तमद्र ने चतुरार्थसत्य के स्थान में स्याद्वाद न्याय या अनेकान्त के उपदेशक रूप से ही जैन तीर्थंकर को यथार्थ रूप सिद्ध किया है। समन्तमद्र ने स्याद्वाद न्याय की यथार्थता स्थापित करने की दृष्टि से उसके विषय रूप से अनेक दार्शानिक मुद्दों को लेकर चर्चा की है, सिद्धसेन ने भी सन्मति के तीसरे कारड में अनेकान्त के विषय रूप से अनेक दार्शानिक मुद्दों को लेकर चर्चा की है। सिद्धसेन श्रीर समन्तमद्र की चर्चा में मुख्य अन्तर यह है कि सिद्धसेन प्रत्येक मुद्दे की चर्चा में जब केवल अनेकान्त दृष्टि की स्थापना करते हैं तब स्वामी समन्तमद्र प्रत्येक मुद्दे पर सयुक्तिक सप्तमंगी प्रयाली के द्वारा अनेकान्त दृष्टि की स्थापना करते हैं। इस तरह धर्मकीर्ति, समन्तमद्र और सिद्धसेन के बीच का साम्य-वैषम्य एक खास अभ्यास की वस्तु है।

स्वामी समन्तमद्र को धर्मकीर्ति-समकालीन या उनसे श्रमन्तरोत्तरकालीन होने की जो मेरी धारणा हुई है, उसकी पोषक एक श्रीर भी दलील विचारार्थ पेश करता हूँ। समन्तमद्र के 'द्रव्यपर्याययोरैन्यम्' तथा 'संज्ञासंख्याविशेषाच्च' (श्रा० मी० ७१,७२) इन दो पद्यों के प्रत्येक शन्द का खंडन धर्मकीर्ति के टीकाकार श्र्मंदं ने किया है, जिसे पं० महेन्द्रकुमारजी ने नवीं शताब्दी का खिला है। श्रमंदं ने हेत्रविन्दु टीका में प्रथम समन्तभद्रोक्त कारिका के श्रंशों को खेकर गद्य में खयडन किया है श्रीर फिर 'श्राह च' कहकर खयडनपरक ४५

कारिकाएँ दी हैं। एं० महेन्द्रकमारजी ने श्रुपनी सविस्तत प्रस्तावना में (प्र० २७) यह सम्मावना की है कि अर्चटोद्धत हेत्त्रिन्द्रीकागत कारिकाएँ धर्मकीर्ति कृत होंगी। परिइतजी का अभिप्राय यह है कि धर्मकीर्ति ने ही अपने किसी अन्य में समन्तभद्र की कारिकाओं का खरडन पद्म में किया होगा जिसका अवतरण धर्मकीर्ति का टीकाकार अर्चट कर रहा है। पर इस विषय में निर्णायक प्रकाश डालनेवाला एक और ग्रंथ प्राप्त हम्रा है जो म्प्रचीटीय हेत्बिन्द टीका की श्चनटीका है। इस श्चनटीका का प्रणेता है दर्बेक मिश्र, जो ११ वीं शताब्दी के श्चासपास का ब्राह्मण विद्वान है। दर्वेक मिश्र बौद शास्त्रों का खासकर धर्मकीर्ति के ग्रंथों का. तथा उसके टीकाकारों का गहरा श्रम्यासी था। उसने श्रनेक बौद ग्रंथों पर व्याख्याएँ लिखी हैं। जान पडता है कि वह उस समय किसी विद्या संपन्न बौद्ध विहार में श्रध्यापक रहा होगा। वह बौद्ध शास्त्रों के बारे में बहत मार्मिकता से श्रीर प्रमाण रूप से लिखनेवाला है। उसकी उक्त श्रन्टीका नेपाल के ग्रंथ संग्रह में से काँगी होकर भिन्न राहल जी के द्वारा मुक्ते मिली है। उसमें दर्वेक मिश्र ने स्पष्ट रूप से उक्त ४५ कारिका श्रों के बारे में लिखा है कि - ये कारिकाएँ ऋर्चट की हैं। अब विचारना यह है कि समन्तभद की उक्त दो कारिकाओं का शब्दशः खरखन धर्मकीर्ति के टीकाकार अचर्ट ने किया है न कि धर्मकीर्ति ने । श्रगर धर्मकीर्ति के सामने समन्तभद्र की कोई कृति होती तो उसकी उसके द्वारा समालोचना होने की विशेष संभावना थी। पर ऐसा हन्ना जान पडता है कि जब समन्तभद्र ने प्रमाणवार्तिक में स्थापित सगतप्रामाएय के विरुद्ध श्राप्तमीमांसा में जैन तीर्थंकर का प्रामाएय स्थापित किया श्रीर बौद्धमत का जोरों से निरास किया. तब इसका जवाब धर्मकीर्ति के शिष्यों ने देना शरू किया। कर्णगोमी ने भी. जो धर्मकीर्ति का टीकाकार है, समन्तभद्र की कारिका लेकर जैन मत का खरडन किया है। ठीक इसी तरह अर्चट ने भी समन्तभद्र की उक्त दो कारिकाश्रों का सविस्तर खरहन किया है। ऐसी श्रवस्था में मैं श्रभी तो इसी नतीजे पर पहुँचा हूँ कि कम से कम समन्तभद धर्मकीर्ति के समकालीन तो हो ही नहीं सकते।

ऐसी हालत में विद्यानन्द की श्राप्तपरीचा तथा श्रष्टसहस्रीवाली उक्तियों की ऐतिहासिकता में किसी भी प्रकार के सन्देह का श्रवकाश ही नहीं है।

पंडितजी ने प्रस्तावना (पृ० ३७) में तत्त्वार्यभाष्य के उमास्वाति प्रणीत होने के बारे में भी श्रन्यदीय सन्देह का उल्लेख किया है। मैं समकता, हूँ कि संदेह का कोई भी श्राचार नहीं है। ऐतिहासिक सत्य की गवेषणा में सांप्रदायिक संस्कार के वश होकर श्रगर संदेह प्रकट करना हो तो शायद निर्णय किसी भी वस्त का कभी भी नहीं हो सकेगा, चाहे उसके बत्तवत्तर कितने ही प्रमाण क्यों न हों। श्रस्तु।

श्रन्त में मैं ५ डितजी की प्रस्तुत गवेषणापूर्ण श्रीर अमसाधित सस्कृति का सच्चे हृदय से श्रमिनन्दन करता हूँ, श्रीर साथ ही जैन समाज, खासकर दिगम्बर समाज के विदानों श्रीर श्रीमानों से भी श्रमिनन्दन करने का श्रनुरोध करता हूँ। विद्वान तो पंडितजी की सभी कृतियों का उदारभाव से श्रप्रययन-श्रध्यापन करके श्रमिनन्दन कर सकते हैं श्रीर श्रीमान् पंडितजी की साहित्यप्रवण शक्तियों का श्रपने साहित्योत्कर्ष तथा भग्डारोद्धार श्रादि कार्यों में विनियोग कराकर श्रमिनन्दन कर सकते हैं।

में पंडितजी से भी एक अपना नम्न विचार कहे देता हूँ। यह वह है कि आगो अब वे दार्शनिक प्रमेयों को, खासकर जैन प्रमेयों को केन्द्र में रखकर उन पर तात्त्विक दृष्टि से ऐसा विवेचन करें जो प्रत्येक या मुख्य-मुख्य प्रमेय के स्वरूप का निरूपण करने के साथ ही साथ उसके संबन्ध में सब दृष्टियों से पकाश डाल सके।

ई० १६४१ ]

[ न्यायकुमुद्चन्द्र भाग २ का प्राक्षथन

# 'ञ्रकलंकप्रन्यत्रय'

## प्राकृतयुग श्रीर संस्कृतयुग का अन्तर-

जैन परम्परा में प्राकृतयुग वह है जिसमें एकमात्र प्राकृत भाषाओं में ही साहित्य रचने की प्रवृत्ति थी। संस्कृत युग वह है जिसमें संस्कृत भाषा में भी साहित्यनिर्माण की प्रवृत्ति व प्रतिष्ठा स्थिर हुई। प्राकृतयुग के साहित्य को देखने से यह तो स्पष्ट जान पड़ता है कि उस समय भी जैन विद्वान् संस्कृत भाषा, तथा संस्कृत दार्शनिक साहित्य से परिचित अवश्य थे। फिर भी संस्कृतयुग में संस्कृत भाषा में ही शास्त्र रचने की ओर मुकाव होने के कारण यह अनिवार्य था कि संस्कृत भाषा तथा दार्शनिक साहित्य का अनुश्रीलन अधिक गहरा तथा अधिक व्यापक हो। वाचक उमास्वाति के पहिले की संस्कृत-जैन रचना का हमें प्रमाण नहीं मिलता। फिर भी संभव है उनके पहले भी वैसी कोई रचना जैन-साहित्य में हुई हो। कुछ भी हो संस्कृत जैन साहित्य नीचे लिखी क्रिमक भूमिकाओं में विकसित तथा पृष्ट हम्रा जान पड़ता है।

- १—तत्त्वज्ञान तथा आचार के पदार्थों का सिर्फ आगिमिक शैली में संस्कृत भाषा में रूपान्तर, जैसे कि तत्त्वार्थभाष्य, प्रशमरति आदि।
- २ उसी शैली के संस्कृत रूपान्तर में कुछ दार्शनिक छाया का प्रवेश, जैसे सर्वार्थमिदि ।
- ३—इने गिने श्रागमिक पदार्थ (खासकर ज्ञानसंबन्धी) को लेकर उस पर मुख्यतया तार्किकदृष्टि से श्रनेकान्तवाद की ही स्थापना, जैसे समन्तभद्र श्रीर सिद्धसेन की कृतियाँ।
- ४ ज्ञान और तत्संबन्धी आगमिक पदार्थों का दर्शनान्तरीय प्रमाण शास्त्र की तरह तर्कबद्ध शास्त्रीकरण, तथा दर्शनान्तरीय चिन्तनों का जैन वाङ्मय में अधिकाधिक संगतीकरण, जैसे श्रकलंक और हरिभद्र आदि की कृतियाँ।
- ५—पूर्वाचायों की तथा निजी कृतियों के जपर विस्तृत-विस्तृतर टीकाएँ किखन श्रीर उनमें दार्शनिकवादों का श्रीधिकाधिक समावेश करना, जैसे विद्यानन्द, श्रमन्तवीर्य, प्रभाचन्द्र, श्रमयदेव, वादिदेव श्रादि की कृतियाँ।

६—श्वेताम्बरीय-दिगम्बरीय दोनों प्राचीन-कृतियों की व्याख्यात्रों में तथा निजी मौलिक कृतियों में नव्यन्याय की परिष्कृत शैलो का संचार तथा उसी शैली की श्रपरिमित कल्पनाओं के द्वारा पुराने ही जैन-तत्वशान तथा श्राचारसंबन्धी पदार्थों का श्रभूतपूर्व विशादीकरण, जैसे उपाध्याय यशोविजयजी की कृतियाँ।

उपर्युक्त प्रकार से जैन-साहित्य का विकास व परिवर्षन हुआ है, फिर भी उस प्रवल तर्कयुग में कुछ जैन पदार्थ ऐसे ही रहे हैं जैसे वे प्राकृत तथा आगिमक युग में रहे। उन पर तर्करीली या दर्शनान्तरीय चिन्तन का कोई प्रभाव आज तक नहीं पड़ा है। उदाहरणार्थ-सम्पूर्ण कर्मशास्त्र, गुणस्थानविचार, षडद्रव्यविचारणा, खासकर लोक तथा जीव विभाग आदि। सारांश यह है कि संस्कृत भाषा की विशेष उपासना तथा दार्शनिक अन्यों के विशेष परिशीलन के द्वारा जैन आचार्यों ने जैन तत्त्वचिन्तन में जो और जितना विकास किया है, वह सब मुख्यतया शान और तत्त्वचन्दान में जो अग्रेर जितना विकास किया है, वह सब मुख्यतया शान और तत्त्वचन्दा नय, अनेकान्त आदि पदार्थों के विषय में ही किया है। दूसरे प्रमेयों में जो कुछ नई चर्चा हुई भी है वह बहुत ही थोड़ी है और प्रासंगिक मात्र है। न्याय-वैशेषिक, सांख्य-मीमांसक बौद आदि दर्शनों के प्रमाणशास्त्रों की निजी प्रमाणशास्त्र रचने की चिन्ता में तीव होती चली और इसी चिन्ता में से पुरातन पंचविष्य शान विभाग की भूमिका के ऊपर नए प्रमाणशास्त्र का महस्त खड़ा हुआ।

### सिद्धसेन श्रीर समन्तभद्र-

जैन परम्परा में तर्कयुग की या न्याय प्रमाण विचारणा की नींव डालनेवाले ये ही दो श्राचार्य हैं। इनमें से कीन पहले या कीन पीछे है इत्यादि श्रमी सुनिश्चित नहीं है। फिर भी इसमें तो सन्देह ही नहीं है कि उक्त दोनों श्राचार्य ईसा की पाँचवी शताब्दी के श्रान्तर ही हुए हैं। नए साधनों के श्राधार पर सिद्धसेन दिवाकर का समय छठी शताब्दी का श्रन्त भी संभवित है। जो कुछ हो पर स्वामी समन्तभद्र के बारे में श्रनेकविध ऊहापोइ के बाद मुक्तको श्रव श्रवित सप्ट हो गया है कि—वे "पूज्यपाद देवनन्दी" के पूर्व तो हुए ही नहीं। पूज्यपाद के द्वारा खुत श्राप्त के समर्थन में ही उन्होंने श्राप्तमीमांसा लिखी है, यह बात विद्यानन्द ने श्राप्तपरीज्ञा तथा श्रव्यह्महाली में सर्वधा स्पष्ट रूप से लिखी है। स्वामी समन्तभद्र की सब कृतियों की भाषा, उनमें प्रतिपादित दर्शनान्तरीय मत, उनकी युक्तियों उनके निरूपण का दंग श्रीर उनमें विद्यमान विचार विकास, यह सब वस्तु पूष्टयपाद के पहले तो कैन परंपरा में न श्राई है न श्राने का संमव ही

या । जो दिख्नाग, भर्तृहरि, कुमारिल श्रीर धर्मकीर्ति के प्रन्यों के साथ समन्तमद्र की कृतियों की बाह्यान्तर तुलना करेगा श्रीर बैन संस्कृत साहित्य के विकासकम की श्रोर ध्यान देगा वह मेरा उपर्युक्त विचार बड़ी सरलता से समक्त लेगा । श्राधिक संभव तो यह है कि समन्तमद्र श्रीर श्रकलंक के बीच साद्यात् विद्या का संबन्ध हो; क्योंकि समन्तमद्र की कृति के ऊपर सर्वप्रथम श्रकलंक की व्याख्या है । यह हो नहीं सकता कि श्रनेकान्त दृष्टि को श्रसाधारण रूप से स्पष्ट करनेवाली समन्तमद्र की विविध कृतियों में श्रतिविस्तार से श्रीर श्राक्षक रूप से प्रतिपादित सप्तभंगियों को तन्त्वार्थ की व्याख्या में श्रकलंक तो सर्वथा श्रपनाएँ, जब कि पूच्यापद श्रपनी व्याख्या में उसे छुएँ तक नहीं । यह भी संभव है कि—शान्तरिल्ति के तन्त्वसंग्रह-गत पात्रस्वामी शब्द स्वामी समन्तमद्र का ही सूचक हो। कुछ भी हो पर इतना निश्चत है कि श्वेताच्यर परम्परा में सिद्धसेन के बाद तुरन्त जिनभद्रगणि खुमाश्रमण हुए श्रीर दिगम्बर परम्परा में स्वामी समन्तमद्र के बाद तुरन्त ही श्रकलंक श्राए।

#### जिनभद्र और श्रकलंक-

यद्यपि श्वेताम्बर दिगम्बर दोनों परम्परा में संस्कृत की प्रतिष्ठा बढ़ती चली। फिर भी दोनों में एक अन्तर स्पष्ट देखा जाता है. वह यह कि दिगम्बर परम्परा संस्कृत की स्त्रोर भूकने के बाद दार्शनिक क्षेत्र में स्त्रपने स्नाचारों को केवल संस्कृत में ही लिखने को प्रवृत्त करती है जब कि श्वेताम्बर परम्परा श्रपने विद्वानों को उसी विषय में प्राकृत रचनाएँ करने को भी प्रवृत्त करती है। यही कारण है कि श्वेताम्बरीय साहित्य में सिद्धसेन से यशोविजयजी तक की दार्शनिक चिन्तनवाली प्राकृत कृतियाँ भी मिलती है। जब कि दिगम्बरीय साहित्य में मात्र संस्कृतनिबद्ध ही वैसी कतियाँ मिलती है। श्वेताम्बर परम्परा का संस्कृत युग में भी प्राकृत भाषा के साथ जो निकट श्रीर गंभीर परिचय रहा है. वह दिगम्बरीय साहित्य में विरत्त होता गया है। चमाश्रमण जिनभद्र ने श्रपनी कृतियाँ प्राकृत में रचीं जो तर्कशैली की होकर भी श्रागमिक ही हैं। भट्टारक श्रकलंक ने श्रपनी विशाल श्रीर श्रनुपम कृति राजवार्त्तिक संस्कृत में लिखी, जो विशेषावश्यक भाष्य की तरह तर्कशैली की होकर भी श्रागिमक ही है। परन्तु जिनभद्र की कतियों में ऐसी कोई स्वतन्त्र संस्कृत कृति नहीं है जैसी अकलंक की है। अकलंक ने आगमिक प्रन्थ राजवार्तिक लिखकर दिगम्बर साहित्य में एक प्रकार से विशेषावश्यक के स्थान की पूर्ति तो की, पर उनका ध्यान शीघ्र ही ऐसे प्रश्न पर गया जो जैन परम्परा के सामने जोरों से उपस्थित था। बौद ब्रौर ब्राइस्स प्रमासशास्त्रों की कचा में खड़ा रह सके ऐसा न्याय-प्रमाण की समग्र व्यवस्था वाला कोई जैन प्रमाण ग्रन्थ आवश्यक था। अकलंक जिनभद्र की तरह पाँच शान, नय आदि आगिमक वस्तुओं की केवल तार्किक चर्चा करके ही चुप न रहे, उन्होंने उसी पंचतान सप्तनय आदि आगिमक वस्तुओं की केवल तार्किक चर्चा करके ही चुप न रहे, उन्होंने उसी पंचतान सप्तनय आदि आगिमक वस्तु का न्याय और प्रमाण ग्रन्थों के स्वतन्त्र प्रकरणों की माँग पूरी हुई। उनके सामने वस्तु तो आगिमक थी ही, दृष्टि और तर्क का मार्ग भी सिद्धसेन तथा समन्तभद्र के द्वारा परिष्कृत हुआ ही था, फिर भी प्रवल दर्शनान्त के विकसित विचारों के साथ प्राचीन जैन निरुपण का तार्किक शैली में मेल विठाने का काम जैसा-तैसा न था जो कि अकर्तक ने किया। यही सबब है कि अकलंक की मौलिक कृतियाँ बहुत ही संचित्त हैं, फिर भी वे इतनी अर्थपन तथा सुविचारित हैं कि आगो के जैन न्याय का वे आधार बन गई हैं।

यह भी संभव है कि भद्दारक अन्नक्षंक चमाश्रमण जिनभद्र की महत्त्वपूर्ण कृतियों से परिचित होंगे। प्रत्येक मुद्दे पर अनेकान्त हिए का उपयोग करने की राजवार्तिक गत व्यापक शैली ठीक वैसी ही है जैसी विशेषावश्यक भाष्य में प्रत्येक चर्चा में अनेकान्त हिए लागू करने की शैली व्यापक है।

### अकलंक और हरिभद्र आदि-

तत्त्वार्थ भाष्य के वृत्तिकार सिद्धसेनगिषा जो गन्धहत्ती रूप से मुनिश्चित हैं, उनके श्रीर याकिनीस्तु हरिभद्र के समकालीनत्व के संबन्ध में श्रपनी संभावना तत्त्वार्थ के हिन्दी विवेचन के परिचय में बतला चुका हूँ। हरिभद्र की कृतियों में श्रमी तक ऐसा कोई उल्लेख नहीं पाया गया जो निर्विवाद रूप से हरिभद्र के द्वारा श्रमकलंक की कृतियों के श्रवगाहन का सूचक हो। सिद्धसेनगिषा की तत्वार्थ भाष्य वृत्ति में पाया जानेवाला सिद्धिविनिश्चय का उल्लेख श्रगर श्रमकलंक के सिद्धिविनश्चय का ही बोधक हो तो यह मानना पहेगा कि गन्धहिस सिद्धसेन कम से कम श्रमकलंक के सिद्धिविनश्चय से तो परिचित ये ही। हरिभद्र श्रीर गन्धहस्ती श्रमकलंक की कृतियों से परिचित हों या नहीं फिर भी श्रिषक संभावना इस बात की है कि श्रमकलंक श्रीर गन्धहस्ती तथा हरिभद्र ये श्रयने दीर्घ जीवन में थोड़े समय तक भी समकालीन रहे होंगे। श्रगर यह संभावना ठी कहो तो विकम की श्राठवीं श्रीर नवीं शताब्दी का श्रमुक समय श्रमकलंक का जीवन तथा कार्यकाख होना चाहिए।

मेरी धारणा है कि विद्यानन्द चौर अनन्तवीर्थ जो अकलंक की क्रुतियों के सर्वप्रथम व्याख्याकार हैं वे अकलंक के साज्ञात् विद्या शिष्य नहीं तो अनन्तरवर्ती

अवश्य हैं, क्योंकि इनके पिहले अकलंक की क्रुतियों के ऊपर किसी के व्याख्यान का पता नहीं चलता। इस धारणा के अनुसार दोनों व्याख्याकारों का कार्यकाल विकम की नवमीं शताब्दी का उत्तरार्द्ध तो अवश्य होना चाहिए, जो अभी तक के उनके प्रन्यों के आन्तरिक अवलोकन के साथ मेल खाता है।

#### गन्धहस्ति भाष्य--

दिगम्बर परम्परा में समन्तभद्र के गन्धह्स्ति महाभाष्य होने की चर्चा कभी चल पड़ी थी। इस बारे में मेरा श्रसंदिग्ध निर्णय यह है कि तत्वार्थ सुत्र के ऊपर या उसकी किसी व्याख्या के ऊपर स्वामी समन्तभद्र ने आप्तमीमांसा के आतिरिक्त कुछ भी लिखा हो नहीं है। यह कभी संभव नहीं कि समन्तभद्र की ऐसी विशिष्ट कृति का एक भी उल्लेख या श्रवतरण श्रकखंक श्रौर विद्यानन्द कैसे उनके पदानुवतीं श्रपनी कृतियों में बिना किये रह सकें। वेशक श्रकखंक का राजवार्तिक गुण श्रौर विस्तार की दृष्टि से ऐसा है कि जिसे कोई भाष्य ही नहीं महाभाष्य भी कह सकता है। श्वेताम्बर परंपरा में गन्धहस्ती की वृत्ति जब गन्धहित महाभाष्य नाम से प्रसिद्ध हुई तव करीव गन्धहस्ती के ही समानकालीन श्रकखंक की उसी तत्त्वार्थ पर बनी हुई विशिष्ट व्याख्या श्रगर दिगम्बर परम्परा में गन्धहित भाष्य या गन्धहित महाभाष्य रूप से प्रसिद्ध या व्यवहृत होने लगे तो यह क्रम दोनों फिरकों की साहित्यक परम्परा के श्रनकुल ही है।

परन्तु इम राजवार्तिक के विषय में गन्धहस्ति महामाध्य विशेषण् का उल्लेख कहीं नहीं पाते। तेरहवीं शताब्दी के बाद ऐसा विरत्न उल्लेख मिलता है जो समन्तभद्र के गन्धहस्ति महामाध्य का सूचन करता हो। मेरी दृष्टि में पीछे के सब उल्लेख निराधार श्रीर किंवदन्तीमृत्वक हैं। तथ्य यह ही हो सकता है कि अगर तत्वार्थ-महाभाष्य या तत्वार्थ-मन्धहस्ति महामाध्य नाम का दिगम्बर साहित्य में मेल बैठाना हो तो वह अकलंकीय राजवार्तिक के साथ ही बैठ सकता है। प्रस्तुत संस्करण्—

प्रस्तुत पुस्तक में श्रकलंकीय तीन मीलिक कृतियाँ एक साथ सर्वप्रथम संपादित हुई हैं। इन कृतियाँ के संबंध में तात्विक तथा ऐतिहासिक दृष्टि से जितना साधन उपलब्ध है उसे विद्वान् संपादक ने टिप्पण तथा श्रनेक उपयोगी परिशिष्टों के द्वारा प्रस्तुत पुस्तक में सन्निविष्ट किया है, जो जैन, बौद, ब्राह्मच सभी परंपरा के विद्वानों के लिए मात्र उपयोगी नहीं बल्कि मार्गदर्शक भी है। बेशक श्रकलंक की प्रस्तुत कृतियाँ श्रभी तक किसी पाठ्यकम में नहीं है तथापि उनका महत्त्व और उपयोगिल दूसरी दृष्टि से और भी श्रष्टिक है।

अकर्लेकप्रन्यभव के संपादक पं० महेन्द्रकमारजी के साथ मेरा परिचय कर साल का है। इतना ही नहीं बल्कि इतने बारसे के दार्शनिक जिलान के बारसंके में इमलोग समशील साधक हैं। इससे मैं पूरा ताटस्थ्य रखकर भी निःसंकोच कह सकता हैं कि पं॰ महेन्द्रकुमारजीका विद्याव्यायाम कम से कम जैन परंपरा के लिए तो सत्कारास्पद ही नहीं ऋनुकरणीय भी है। प्रस्तुत ग्रंथ का बहुभत-संपादन उक्त कथन का साची है। प्रस्तावना में विद्वान संपादक ने श्रकतंक देव के समय के बारे में जो विचार प्रकट किया है मेरी समक्त में श्रन्य समर्थ प्रमाशों के ख्रभाव में वही विचार ख्रान्तरिक यथार्थ तलनामलक होने से सत्य के विशेष निकट है। समयविचार में संपादक ने जो सक्ष्म और विस्तत तलना की है वह तत्वजान तथा इतिहास के रिसकों के लिए बहमूल्य भोजन है। प्रन्थ के परिचय में संपादक ने उन सभी पदार्थों का हिन्दी में वर्णन किया है जो श्रकलंकीय प्रस्तत प्रन्यत्रय में प्रथित है। यह वर्णन संपादक के जैन ख़ौर जैनेतर शास्त्रों के श्राकंठपान का उदगार मात्र है। संपादक की दृष्टि यह है कि जो श्राभ्यासी जैन प्रमाण शास्त्र में ऋानेवाले पदार्थों को उनके ऋसली रूप में हिन्दी भाषा के द्वारा ही श्राल्यश्रम में जानना चाहें उन्हें वह वर्शन उपयोगी हो। पर जसे साद्यन्त सन लेने के बाद मेरे ध्यान में तो यह बात आई है कि संस्कृत के द्वारा ही जिन्होंने जैन न्याय-प्रमाण शास्त्र का परिशीलन किया है वैसे जिज्ञास ऋध्यापक भी श्वार उस वर्णन को पढ जायँगे तो संस्कृत मूल प्रन्थों के द्वारा भी स्पष्ट एवं वास्तविक रूप में अज्ञात कई प्रमेथों को व सुज्ञात कर सकेंगे। उदाहरसाधी कुछ प्रमेयों का निर्देश भी कर देता हूँ-प्रमाणसंक्षव, द्रव्य श्रीर सन्तान की तलना श्रादि । सर्वज्ञत्व भी उनमें से एक है, जिसके बारे में संपादक ने प्रेसा ऐतिहासिक प्रकाश डाला है जो सभी दार्शनिकों के लिए शातव्य है। विशेषजों के ध्यान में यह बात बिना श्राप नहीं रह सकती कि कम से कम जैन न्याय-प्रमाण के विद्यार्थियों के वास्ते तो सभी जैन संस्थान्त्रों में यह हिन्दी विभाग वाचनीय रूप से श्रवश्य सिफारिश करने योग्य है।

प्रस्तुत ग्रंथ उस प्रमाणमीमांसा की एक तरह से पूर्ति करता है जो थोड़े ही दिनों पहले सिधी जैन सिरीज में प्रकाशित हुई है। प्रमाणमीमांसा के हिन्दी टिप्पणों में तथा प्रस्तावना में नहीं आए ऐसे प्रमेथों का भी प्रस्तुत ग्रंथ के हिन्दी वर्णन में समावेश है। और उसमें आए हुए अनेक पदार्थों का सिर्फ दूसरी माषा तथा शैली में ही नहीं बल्कि दूसरी हिष्ट तथा दूसरी सामग्री के साथ समावेश है। अतएव कोई भी जैन तत्वज्ञान का एवं न्याय-प्रमाण-शास्त्र का गम्भीर अम्यासी सिंधी जैन सिरीज के इन दोनों ग्रंथों से बहुत कुछ जान सकेगा।

प्रसंगवश में अपने पूर्व लेख की सुधारणा भी कर लेता हूँ। मैंने अपने पहले लेखों में अनेकान्त की व्याप्ति बतलाते हुए यह भाव स्चित किया है कि प्रधानतया अपनेकान्त ताल्विक प्रभेयों की ही चर्चा करता है। अलबता न्स समय मेरा वह भाव तर्कप्रधान ग्रंथों को लेकर ही था। पर इसके स्थान में यह कहना अधिक उपयुक्त है कि तर्कसुग में अनेकान्त की विचारणा भले ही प्रधानत्या तिल्वक प्रमेयों को लेकर हुई हो फिर भी अनेकान्त हष्टि का उपयोग तो आचार के प्रदेश में आगमों में उतना ही हुआ है जितना कि तत्वज्ञान के प्रदेश में । तर्कसुगीन साहित्य में भी अनेका ऐसे ग्रंथ बने हैं जिनमें प्रधानतया आचार के विषयों को लेकर ही अनेकान्त हष्टि का उपयोग हुआ है। अत्राप्त समुचय रूप से वही कहना चाहिए कि अनेकान्त हष्टि आचार और विचार के प्रदेश में एक सी लागू की गई है।

सिंघी जैन सिरीज के लिए यह सुयोग ही है कि जिसमें प्रसिद्ध दिगंबराचार्य की कृतियों का एक विशिष्ट दिगंबर विधान के द्वारा ही सम्पादन हुआ है। यह भी एक आकरिमक सुयोग नहीं है कि दिगंबराचार्य की अन्यत्र अर्जस्य परंतु क्षेताम्बरीय-भाषडार से ही प्राप्त ऐसी चिरल कृति का प्रकाशन खेताम्बर परंपर के प्रसिद्ध बाबू श्री बहादुरसिंह जी सिंघी के द्वारा स्थापित और प्रसिद्ध ऐतिहासिक मुनि श्री जिन विजय जी के द्वारा संचालित सिंधी जैन सिरीज में हो रहा है। जब मुक्तको विद्वान् मुनि श्री पुरप्यविजय जी के द्वारा प्रमायसंग्रह उपलब्ध हुआ तब यह पता न था कि वह अपने दूसरे दो सहोदरों के साथ इतना अधिक सुसजित होकर प्रसिद्ध होगा।

इ० १६३६ ]

[ 'ऋकलंकपन्थत्रय' का प्राक्कथन

# जैन साहित्य की प्रगति

समानशील मित्रगण !

में त्राभारिविधि व लाचारी प्रदर्शन के उपचार से प्रारंभ में ही छुट्टी पा लेता हूँ। इससे हम सभी का समय बच जाएगा।

श्रापको यह जान कर दुःख होगा कि इसी लखनऊ शहर के श्री श्राजित प्रसाद जी जैन श्रव हमारे बीच नहीं रहें। उन्होंने गोम्मटसार जैसे कठिन अन्यों का श्रंप्रेजी में श्रनुवाद किया। श्रीर वे जैन गजट के श्रमेक वर्षों तक संपादक रहे। उनका श्रदम्य उत्साह हम सब में हो ऐसी भावना के साथ उनकी श्रात्मा को शान्ति मिले यही प्रार्थना है। युप्तिस्त जैन विद्वान् श्री सागरानंद सूरि का इसी वर्ष स्वर्गवास हो गया है। उन्होंने श्रपनी सारी जिन्दगी श्रमेकविष पुस्तक प्रकाशन में लगाई। उन्हों की एकाम्रता तथा कार्यपराययाता से श्राज विद्वानों को जैन साहित्य का बहुत बड़ा भाग मुल्म है। वे श्रपनी धुन में इतने पक्के ये कि श्रारंभ किया काम श्रकेले हाथ से पूरा करने में भी कभी नहीं हिचके। उनकी चिर-साहित्योपासना हमारे बीच विद्यमान है। हम सभी साहित्य-संशोधन भेमी उनके कार्य का मूल्यांकन कर सकते हैं। हम उनकी समाहित श्रात्मा के प्रति श्रपना हार्दिक श्रादर प्रकट करें।

बैन विभाग से सम्बद्ध विषयों पर सन् १६४१ से अभी तक चार प्रमुखों के भाषण हुए हैं। डॉ॰ ए. एन्. उपाध्ये का भाषण जितना विस्तृत है उतना ही अनेक मुद्दों पर महत्त्वपूर्ण प्रकाश डावने वाला है। उन्होंने प्राकृत भाषा का सांस्कृतिक अध्ययन को दृष्टि से तथा ग्रुद्ध भाषातत्त्व के अध्यास की दृष्टि से क्या स्थान है इसकी गंभीर व विस्तृत चर्चा की है। मैं इस विषय में अधिक न कह -कर केवल इससे संबद्ध एक मुद्दे पर चर्चा करूँगा। वह है भाषा की पवित्राप-वित्रता की मिथ्या भावना।

शास्त्रीय भाषात्रों के अभ्यास के विषय में --

में शुरू में पुरानी प्रथा के अनुसार काशी में तथा अन्यत्र जब उच्च कच्चा के साहित्यिक व त्रालंकारिक विद्वानों के पास पढ़ता था तब ऋलंकार नाटक आदि में आनेवाले प्राकृत गद्य-पद्य का उनके मुँह से बाचन सुन कर विस्मित सा हो जाता था, यह सोच कर कि हतने बड़े संस्कृत के दिग्गज पंडित प्राकृत को यथावत् पढ़ भी क्यों नहीं सकते ? विरोध अचरज तो तब होता था जब वे प्राकृत गद्य-पद्य का संस्कृत छाया के सिवाय अर्थ ही नहीं वर सकते थे । ऐसा ही अनुभव मुभको प्राकृत व पालि के पारदर्शी पर एकांगी अमर्णों के निकट भी हुआ है, जब कि उन्हें संस्कृत भाषा में लिखे हुए अपने परिचित विषय को ही पढ़ने का अवसर आता । धीरे-धीरे उस अचरज का समाधान यह हुआ कि वे पुरानी एकांगी प्रया से पढ़े हुए हैं । पर यह त्रुटि जब यूनिवर्सिटी के अध्यापकों में भी देखी तब मेरा अचरज दिगुणित हो गया । हम भारतीय जिन पाश्चात्य विद्यानों का अनुकरण करते हैं उनमें यह त्रुटि नहीं देखी जाती । अत्रव्य में इस वैषय्य के मृल कारण की खोज करने लगा तो उस कारण का कुछ पता चल गया जिसका स्वन करना भावी सुधार की हिन्द से अनुपयुक्त नहीं ।

जैन श्रागम मगवती में कहा गया है कि श्रवंमागाची देवों की भाषा है। वैद्याद पिटक में भी बुद्ध के मुख से कहलाया गया है कि बुद्धवचन को प्रत्येक देश के लोग श्रपनी-श्रपनी भाषा में कहें के, उसे संस्कृतवद्ध करके सीमित करने की श्रावश्यकता नहीं। इसी तरह पतंजिल ने महाभाष्य में संस्कृत शब्दानुशासक के प्रयोजनों को दिखाते हुए कहा कि 'न म्लेच्छितवै नापभाषितवै' श्रयमंत् ब्राह्मख श्रपभंश का प्रयोग न करे। इन सभी कथनों से श्रापाततः ऐसा जान पड़ता है कि मानों जैन व बौद्ध प्राकृतभाषा को देववाची मान कर संस्कृत का तिरस्कार करते हैं या महाभाष्यकार संस्कृतेतर भाषा को श्रयभाषा कह कर तिरस्कृत करते हैं। पर जब श्रागे पीछे के संदर्भ व विवरस्व तथा तस्कृतिन प्रथा के श्राधार पर उन कथनों की गहरी जाँच की तो स्पष्ट प्रतीत हुआ कि उस जमाने में भाषादेष का प्रश्न नहीं था किन्तु श्रपने शास्त्र की भाषा की संस्कार श्रुद्धि की रच्चा करना, इसी उद्देश्य से शास्त्रकार चर्चा करते थे। इस सत्य की प्रतीति तब होती है जब हम भर्तृहरि को 'वाक्यपदीय' में साधु-श्रसाधु शब्दों के प्रयोग की चर्चा-प्रसंग में श्रपभंश व श्रसाधु कहे जानेवाले

१ भगवती श०५, उ०४। प्रज्ञापना-प्रथमपद में मागधी को आर्थ भाषा कहा है।

२. चुल्लवगा-खुद्दक-बत्धुखन्ध-बुद्धवचननिकत्ति।

३. महाभाष्य पृ० ४९ ।

यानों को भी अपने वर्तुक कें साझ कराकात हुए पाते हैं। कि इसी प्रकार पात्र आवार्ष आर्थरिक्त 'आनुयोगद्वार कें कंक्त पाक्रत दोनों उनितयों को प्रश्नस्त कराकात हैं, व वाचक उमास्वाति आर्यभाषा कर से किसी एक भाषा का निर्देश व करके केवल इतना ही कहते हैं कि जो भाषा स्पष्ट और ग्रुद रूप से उच्चारित हो और लोक संव्यवहार साथ सके वह आर्य भाषा, व तब हमें कोई संदेह नहीं रहता कि अपने अपने शास्त्र की मुख्य भाषा को श्रुद्धि की रह्मा की ओर ही तात्का लिक परंपरागत विद्वानों का लक्ष्य था।

पर जस सांप्रदायिक एकांगी श्रात्मरता की हृष्टि में धीरे-धीरे ऊँच-नीच भाव के श्रिभमान का विष दाखिल हो रहा था । हम इसकी प्रतीति सातवीं शताब्दी के श्चासपास के ग्रन्थों में स्पष्ट पाते हैं। <sup>४</sup> फिर तो भोजन, विवाह, व्यवसाय श्चाहि व्यवहार क्षेत्र में जैसे ऊँच-नीच भाव का विष फैला वैसे ही शास्त्रीय भाषात्र्यों के बर्तल में भी फैला । श्रलंकार, काव्य, नाटक श्राटि के श्रभ्यासी विद्यार्थी व पंडित उनमें आने वाले प्राकृत भागों को छोड़ तो सकते न थे. पर वे विधिवत आदर-पर्वक श्राध्ययन करने के संस्कार से भी वंचित थे। इसका फल यह हम्रा कि बढ़े-बढ़े प्रकाराड गिने जाने वाले संस्कृत के दार्शनिक व साहित्यिक विद्वानों ने ऋपने विषय से संबद्ध शकत व पालि साहित्य को छन्ना तक नहीं। यही स्थिति पालि पिटक के एकांगी श्रम्यासियों की भी रही। उन्होंने भी श्रपने-श्रपने विषय से संबद्ध महत्वपूर्ण संस्कृत साहित्य की यहाँ तक उपेद्धा की कि श्रपनी ही परंपरा में बने हुए संस्कृत वाङ्मय से भी वे बिलकुल श्रनजान रहे । प्र इस विषय में जैन परंपरा की श्थित उदार रही है. क्योंकि आ॰ आर्यरिवत ने तो संस्कृत-प्राकृत दोनों का समान रूप से मल्य श्राँका है। परिणाम यह है कि वाचक उमास्वाति के समय से श्चाज तक के लगभग १५०० वर्ष के जैन विद्वान संस्कृत श्चीर प्राकृत वाङ्मय का तल्य खादर करते खाए हैं। ख्रौर सब विषय के साहित्य का निर्माण भी दोनों भाषाओं में करते आए हैं।

इस एकांगी अभ्यास का परिणाम तीन रूपों में हमारे सामने है । पहला

- १. वाक्यपदीय प्रथम कार्ग्ड, का॰ २४८-२५६ ।
- २. श्रनुयोगद्वार पृ० १३१।
- ३. तत्त्वार्थभाष्य ३. १५ ।
- ४. 'त्रसाधुराब्दभ्यिष्ठाः शाक्य-बैनागमादयः' इत्यादि, तंत्रवार्तिक पृ० २३७
- उदाहरवार्य-सीलोन, वर्मा ब्रादि के भिक्खू महायान के संस्कृत प्रन्थों से ब्रह्मते हैं।

तो यह कि एकांगी अप्रयासी अपने सांप्रदायिक मन्तन्य का कभी-कभी यथावत् निरूपण हो नहीं कर पाता । दूसरा यह कि वह अप्रय मत की समीखा अपनेक बार गलत घारणाओं के आधार पर करता है । तीसरा रूप यह है कि एकांगी अध्यास के कारण संग्रद विषयों व अप्रयों के अज्ञान से अप्ययत पाठ ही अपनेक बार गलत हो जाते हैं । इसी तीसरे प्रकार की ओर प्रो० विधुशेखर शास्त्री ने ध्यान खींचते हुए कहा है कि 'प्राकृत भाषाओं के अज्ञान तथा उनकी उपेद्या के कारण 'वेणी संहार' में कितने ही पाठों की अध्यवस्था हुई है । ।' पंडित बेचरदासजी ने 'गुजराती भाषानी उत्क्रान्ति' में (पृ० १०० टि० ६२ में) शिवराम म० प्रांजपे संपा-दित 'प्रतिमा नाटक' का उदाहरण देकर वही बात कही है । राजशेखर की 'कपूर मंजरी' के टोकाकार ने अधुद्ध पाठ को ठीक समक्त कर ही उसकी टीका की है । हा० ए. एन. उपाध्ये ने भी अपने वक्तव्य में प्राकृत भाषाओं के यथावत् ज्ञान न होने के कारण संपादकों व टीकाकारों के हारा हुई अनेकविध आन्तियों का निदर्शन किया है ।

विश्वविद्यालय के नए युग के साथ ही भारतीय विद्वानों में भी संशोधन की तथा व्यापक अध्ययन की महत्त्वाकांचा व रुचि जगी। वे भी अपने पुरोगामी पाश्चात्य गुरुश्रों की दृष्टि का अनुसरण करने की ओर सुके व अपने देश की प्राचीन प्रथा की एकांगिता के दोप से मुक्त करने का मनोरथ व प्रयत्न करने लगे। पर अधिकतर ऐसा देखा जाता है कि उनका मनोरथ व प्रयत्न अभी तक सिद्ध नई हुआ। कारण स्पष्ट है। कॉलेंज व यूनिवर्सिटी की उपाधि लेकर नई दृष्टि से काम करने के निमित्त आए हुए विश्वविद्यालय के अधिकांश अध्यापकों में वही पुराना एकांगी संस्कार काम कर रहा है। अतएव ऐसे अध्यापक मुँह से तो असापदायिक व व्यापक तुलनात्मक अध्ययन की बात करते हैं पर उनका दृदय उतना उदार नई है। इससे हम विश्वविद्यालय के वर्तुल में एक विसंवादी विश्व पाते हैं। फलतः विद्यार्थियों का नया जगत् भी समीचीन दृष्टिलाम न होने से दुविधा में ही अपने अभ्यास को एकांगी व विकृत बना रहा है।

हमने विश्वविद्यालय के द्वारा पाश्चात्य विद्वानों की तटस्य समालोचना मूलक प्रतिष्ठा प्राप्त करनी चाही पर हम भारतीय अभी तक अधिकांश में उससे वंचित ही रहे हैं। वेबर, मेक्समूलर, गायगर, लोयमन, पिशल, जेकोबी, ओल्ड-नबर्ग, शार्पेन्टर, सिल्वन लेवी आदि गत युग के तथा डॉ॰ थॉमस. बेईली, बरो शुक्तिंग, आल्सडोर्फ, रेनु आदि वर्तमान युग के संशोधक विद्वान् आज भी

१. 'पालि प्रकाश' प्रवेशक पृ०१८, टि० ४२ ।

संशोधन चेत्र में भारतीयों की ऋपेद्वा जैंचा स्थान रखते हैं। इसका कारण क्या है इस पर इमें यथार्थ विचार करना चाहिए। पाश्चात्य विश्वविद्यात्वय का पाठ्यकम सत्यशोधक वैज्ञानिक दृष्टि के ऋषायर पर रखा जाता है। इससे वहाँ के विद्यान् सर्वोगीण दृष्टि से भाषाञ्चों तथा इतर विषयों का ऋप्ययन करते कराते हैं। वे हमारे देश की रूढ़पथा के अनुसार केवल सांप्रदाधिक व संकुचित दायरे में बद होकर न तो भाषाञ्चों का एकांगी ऋप्ययन करते हैं और न इतर विषयों का ही। ऋतएव वे कार्यकाल में किसी एक ही चेत्र को क्यों न ऋपनाएँ पर उनकी दृष्टि व कार्यपदित सर्वोगीण होती है। वे ऋपने संशोधन चेत्र में सत्यलची ही रह कर प्रयत्न करते हैं। इम भारतीय संस्कृति की ऋत्यखता व महत्ता की डींग हाँकें ऋतेर हमारा ऋप्ययन-ऋष्यापन व संशोधन विषयक दृष्टिकोण खंडित व एकांगी हो तो सचमुच हम ऋपने ऋाप ही झपनी संस्कृति को खंडित व विकृत कर रहे हैं।

एम॰ ए॰. डॉक्टरेट जैसी उच्च उपाधि लेकर संस्कृत साहित्य पदाने वाले अनेक अध्यापकों को आप देखेंगे कि वे पराने एकांगी पंडितों की तरह ही प्राकृत का न तो सीधा श्रर्थ कर सकते हैं. न उसकी शृद्धि-श्रशद्धि पहचानते हैं. श्रीर न छाया के सिवाय प्राकृत का ऋर्थ भी सम्भू सकते हैं। यही दशा प्राकृत के उच्च उपाधिधारकों की है। वे पाठ्यक्रम में नियत प्राकृतसाहित्य को पढ़ाते हैं तब श्रिधिकांश में श्रंग्रेजी भाषान्तर का श्राश्रय लेते हैं. या श्रिपेवित व पूरक संस्कृत ज्ञान के स्त्रभाव के कारण किसी तरह कज्ञा की गाड़ी खींचते हैं। इससे भी श्रिधिक दुर्दशा तो 'एन्स्यन्ट इन्डियन हिस्टी एन्ड कल्चर' के होत्र में कार्य करने वालों की है। इस खेत्र में काम करनेवाले ऋधिकांश ऋध्यापक भी प्राकृत-शिला-लेख, सिक्के श्रादि पुरातत्त्वीय सामग्री का उपयोग ऋंग्रेजी भाषान्तर द्वारा ही करते हैं। वे सीधे तौर से पाकत भाषाओं के न तो मर्म को पकड़ते हैं और न उन्हें यथावत पद ही पाते हैं। इसी तरह वे संस्कृत भाषा के आवश्यक बोध से भी वंचित होने के कारण श्रंग्रेजी भाषान्तर पर निर्भर रहते हैं। यह कितने दुःख व लजा की बात है कि पाश्चात्य संशोधक विद्वान ऋपने इस विषय के संशोधन व प्रकाशन के लिए अपेबित सभी भाषश्चों का प्रामाणिक ज्ञान प्राप्त करने की पूरी चेध्य करते हैं तब हम भारतीय घर की निजी सुलभ सामग्री का भी पूरा उपयोग नहीं कर पाते ।

इस स्थिति में तत्काल परिवर्तन करने की दृष्टि से श्रक्षिल भारतीय प्राच्य विद्वत्परिषद् को विचार करना चाहिए । मेरी राय में उसका कर्तव्य इस विषय में विशेष महत्त्व का है। वह सभी भारतीय विश्वविद्यालयों को एक प्रस्ताब के द्वारा अपना सुभाव पेश कर सकती है जो इस मतलब का हो—

"कोई भी संस्कृत भाषा का अध्यापक ऐसा नियुक्त न किया जाए जिसने प्राकृत भाषाओं का कम से कम भाषादृष्टि से अध्ययन न किया हो । इसी तरह कोई भी प्राकृत व पालि भाषा का अध्यापक ऐसा नियुक्त न हो जिसने संस्कृत भाषा का अपेजित प्रामाणिक अध्ययन न किया हो ।"

इसी तरह प्रस्ताव में पाठ्यक्रम संबन्धी भी सूचना हो वह इस मतलब की कि—
"कॉलेज के स्नातक तक के भाषा विषयक श्रम्यास क्रम में संस्कृत व प्राकृत
दोनों का साथ-साथ तुल्य स्थान रहे, जिससे एक भाषा का ज्ञान दूसरी भाषा के
ज्ञान के विना श्रभूरा न रहे। स्नातक के विशिष्ट (श्रानर्स) श्रम्यास क्रम में तो
संस्कृत, प्राकृत व पालि भाषात्रों के सह श्रध्ययन की पूरी व्यवस्था करनी चाहिए।
जिससे विद्यार्थी श्रागे के किसी कार्यचेत्र में परावलम्बी न चने।"

उक्त तीनों भाषाश्चों एवं उनके साहित्य का तुलनात्मक व कार्यस्चम श्रध्ययन होने से स्वयं श्रध्येता व श्रध्यापक दोनों का लाभ है। भास्तीय संस्कृति का यथार्थ निरूपण भी संभव है श्रीर श्राधुनिक संस्कृत-पाकृत मृलक सभी भाषाश्चों के विकास की हष्टि से भी वैसा श्रध्ययन बहुत उपकार 6 है।

# **उ**ल्लेख योग्य ना प्रवृत्तियाँ—

डाँ॰ उपाध्ये ने ऋागिमक साहित्य के संशोधित संपादन की ऋोर ऋधिकारियों का ध्यान खींचते हुए कहा है कि—

"It is high time now for the Jaina Community and the orientalists to collaborate in order to bring forth a standard edition of the entire Ardhamagadhi cauon with the available Nijjuttis and Curnis on an uniform plan. It would be a solid foundation for all further studies. Pischel did think of a Jaina Text Society at the beginning of this century, in 1914, on the eve of his departure from India, Jacobi announced that an edition of the Siddhanta, the text of which can lay a claim to finality, would only be possible by using the old palu-leaf Mss. from the Patan Bhandaras, and only four years back Dr. Schubring also stressed this very point."

निःसंदेह आगिमक साहित्य के प्रकाशन के वास्ते मिन्न-मिन्न स्थानों में अनेक वर्षों से आज तक अनेक प्रयन्त हुए हैं। वे प्रयत्न कई दृष्टि से उपयोगी मी सिद्ध हुए हैं तो भी प्रो० जेकोषी और डॉ॰ शुक्रिंग ने जैसा कहा है वैसे ही संशोधित संपादन की दृष्टि से एक अखरण्ड प्रयत्न को आवश्यकता आज तक बनी हुई है। डॉ॰ पिशल ने इस शताब्दी के प्रारंभ में ही सोचा था कि 'पालि टेक्स्ट सोसायटी' जैसी एक 'जैन टेक्स्ट सोसायटी' को आवश्यकता है। इम सभी प्राच्यविद्या के अभ्यासी और संशोधन में रस लेनेवाले भी अनेक वर्षों से ऐसे ही आगिमक साहित्य तथा इतर जैन साहित्य के संशोधित संस्करण के निमित्त होने वाले सुसंवादी प्रयत्न का मनोरथ अर रहे थे। हर्ष की बात है कि पिशल आदि की सूचना और इमलोगों का मनोरथ अब सिद्ध होने जा रहा है। इस दिशा में मगीरथ प्रयत्न करने वाले वे ही मुनि श्री पुर्ययविजयजी हैं जिनके विषय में डॉ॰ उपाच्ये ने दश वर्ष पहिले कहा था—

"He (late Muni Shri Chaturavijayaji) has left behind a worthy and well trained pupil in Shri Punyavijayaji who is silently carrying out the great traditions of learning of his worthy teacher."

में मिन श्री पर्यावजयजी के निकट परिचय में ३६ वर्ष से सतत रहता आया हैं। उन्होंने लिम्बडी, पाटन, बडौहा ख्रादि ख्रनेक स्थानों के ख्रनेक भंडारों की सञ्चवस्थित किया है ज्यौर सरिवत बनाया है। श्रानेक विद्वानों के लिए संपादन-संशोधन में उपयोगी इस्तलिखित प्रतियों को सलभ बनाया है। उन्होंने स्वयं श्चनेक महत्त्व के संस्कृत पाकत यन्थों का संपादन भी किया है। इतने लम्बे श्रीर पक अनुमुख के बाद ई० स० १९४५ में 'जैन आगम संसद' की स्थापना करके वे ऋव जैनागमों के संशोधन में उपयोगी देश विदेश में प्राप्य समग्र सामग्री की बुटाने में लग गए हैं। मैं आशा करता हैं कि उनके इस कार्य से जैनागमों की अन्तिम रूप में प्रामाणिक आवृत्ति हमें प्राप्त होगी। आगमों के संशोधन की हिष्ट से ही वे अन्न अपना विहारकम और कार्यक्रम बनाते हैं। इसी दृष्टि से वे पिछले क्षों में बड़ौदा, खंभात, ग्रहमदाबाद ग्रादि स्थानों में रहे श्रीर वहाँ के मंडारों की यथासंभव सुव्यस्थित करने के साथ ही श्रागमों के संशोधन में उपयोगी वहत कछ सामग्री एकत्र की है। पाटन, लिम्बडी, भावनगर ब्रादि के भंडारों में जो कुछ है वह तो उनके पास संग्रहीत था ही। उसमें बढ़ीदा ऋदि के भंडारों से जो मिला उससे पर्याप्त मात्रा में वृद्धि हुई है । इतने से भी वे संतुष्ट न हुए और -स्वयं जैसलमेर के भंडारों का जिरीक्षक करने के लिए अपने रक्षका के साथ ई० १९५० के प्रारंभ में पहुँच गए। जैसलमेर में जाकर शास्त्रोद्धार श्रीर भंडारों का उद्धार करने के लिए उन्होंने जो किया है उसका वर्णन यहाँ करना संभव नहीं। मैंने श्रपने व्याख्यान के श्रंत में उसे परिशिष्ट रूप से जोड़ दिया है।

उस सामग्री का महत्त्व श्रानेक दृष्टि से है। 'विशेषावश्यक भाष्य', 'कुत-लयमाला', 'श्रोघनिर्युक्ति हृसि' श्रादि श्रानेक ताड़पत्रीय श्रीर कागजी प्रन्थ ६०० वर्ष तक के पुराने श्रीर शुद्धप्रायः हैं। इसमें जैन परंपरा के उपरान्त बौद्ध श्रीर ब्राह्मण परम्परा की भी श्रानेक महत्त्वपूर्ण पोधियाँ हैं। जिनका विषय काक्य, नाटक, श्रालंकार, दर्शन श्रादि है। जैसे — 'खरडन-खरड-खाद्यशिष्पदितैषिणीः हृत्ति — टिप्परयादि से युक्त, 'न्यायमंजरी-प्रन्थिमंग', 'भाष्यवार्तिक विवरण', पंजिकासह 'तत्त्वसंग्रह' इत्यादि। कुछ ग्रंथ तो ऐसे हें जो श्रपूर्व हैं — जैसे 'न्यायटिप्पण्क' श्रीकंटीय, 'कल्पलताविवेक (कल्पपल्लवशेष), बौद्धाचार्यकृत 'धर्मोत्तरीय टिप्पण्' श्रादि।

सोलह मास जितने कम समय में मुनि श्री ने रात श्रीर दिन, गरमी श्रीर सरदी का जरा भी ख्याल बिना किए जैसलमेर दुर्ग के दुर्गम स्थान के मंडार के श्रनेकांगी जीर्णोंद्वार के विशालतम कार्य के वास्ते जो उग्र तपस्था की है उसे दूर बैठे शायद ही कोई पूरे तौर से समभ सके । जैसेलमेर के निवास दरिमयान मुनि श्री के काम को देखने तथा श्रपनी श्रपनी श्रपिमेत साहिरियक कृतिश्रों की प्रिप्ति के निमित्त इस देश के श्रनेक विद्वान् तो वहाँ गए ही पर विदेशी विद्वान् भी वहाँ गए । हेम्बर्ग यूनिवर्सिटी के प्रसिद्ध पाच्यविद्याविशारद डॉ॰ श्रालसडोर्फ भी उनके कार्य से श्राकुष्ट होकर वहाँ गए श्रीर उन्होंने वहाँ की प्राच्य वस्तु व प्राच्य साहित्य के सैकड़ों फोटो भी लिए ।

मुनि श्री के इस कार्य में उनके चिरकालीन श्रनेक साथियों श्रीर कर्मचारियों ने जिस प्रेम व निरीहता से सतत कार्य किया है श्रीर जैन संघ ने जिस उदारता से इस कार्य में यथेष्ट सहायता की है वह सराहनीय होने के साथ साथ मुनि श्री की साधुता, सहृदयता व शक्ति का चोतक है।

मुनि श्री पुरायविजय जी का अप्री तक का काम न केवल जैन परम्परा से संबन्ध रखता है और न केवल भारतीय संस्कृति से ही संबन्ध रखता है, बल्कि मानव संस्कृति की हिण्ट से भी वह उपयोगी है। जब मैं यह सोचता हूँ कि उनका यह कार्य अनेक संशोधक विद्वानों के लिए अनेकमुखी सामग्री प्रस्तुत करता है और अनेक विद्वानों के श्रम को बचाता है तब उनके प्रति कृतस्रता से हृद्य भर आता है।

संशोधनरसिक विद्वानों के लिए स्कृतिदायक एक अन्य प्रवृत्ति का उल्लेख

भी मैं यहाँ उचित समभता हूँ। श्राचार्य मल्लवादी ने विक्रम छठी शताब्दी में 'नयचक' प्रन्थ लिखा है। उसके मल की कोई प्रति लब्ब नहीं है। सिर्फ उसकी सिंहगणि-समाश्रमण कत टीका की प्रति उपलब्ध होती है। टीका की भी जितनी प्रतियाँ उपलब्ध हैं वे प्रायः श्रशुद्ध ही मिली हैं। इस प्रकार मूल श्रीर टीका दोनों का उदार ऋषेचित है। उक्त टीका में वैदिक, बौद और जैम अन्थों के श्रवतरण विपल मात्रा में हैं। किन्त उनमें से बहुत ग्रन्थ श्रप्राप्य हैं। सद्भाग्य से बौद्ध ग्रंथों का तिब्बती श्रौर चीनी भाषान्तर उपलब्ध है। अब तक इन भाषा-न्तरों की सहायता न ली जाए तब तक यह प्रन्थ शद हो ही नहीं सकता. यह उस प्रन्थ के बड़ौदा गायकवाड़ सिरीज से प्रकाशित होनेवाले श्रौर श्री लब्बिन सरि ग्रन्थ माला से प्रकाशित हुए संस्करणों के अवलोकन से स्पष्ट हो गया है। इस वस्तिस्थिति का विचार करके मिन श्री जम्बविजय जी ने इसी ग्रन्थ के उद्धार निमित्त तिकाती भाषा सीखी है श्रीर उक्त प्रन्थ में उपयक्त बौद्ध प्रन्थों के मूल श्रवतरण खोज निकालने का कार्य प्रारम्भ किया है। मेरी राय में प्रामाणिक संशोधन की दृष्टि से मुनि श्री जम्बुविजय जी का कार्य विशेष मूल्य रखता है। श्वाशा है वह प्रन्थ थोड़े ही समय में खनेक नए ज्ञातब्य तथ्यों के साथ प्रकाश में ऋाएगा।

#### उल्लेख योग्य प्रकाशन कार्य-

पिछले वर्षों में जो उपयोगी साहित्य प्रकाशित हुआ है किन्तु जिनका निर्देश इस विभागीय प्रमुख के द्वारा नहीं हुआ है, तथा जो पुस्तकें स्त्रभी प्रकाशित नहीं हुई हैं पर शीव हो प्रकाशित होने वाली हैं उन सबका नहीं परन्तु उनमें से चुनी हुई पुस्तकें। का नाम निर्देश अन्त में मैंने परिशिष्ट में ही करना उचित समभा है। यहाँ तो में उनमें से कुछ प्रन्थों के बारे में अपना विचार प्रकट कहँगा।

जीवराज जैन प्रन्थमाला, शोलापुर द्वारा प्रकाशित दो ग्रंथ लास महत्त्व के हैं। पहला है 'यशस्तिलक एरड इन्डियन् कल्चर्'। इसके लेखक हैं प्रोफेसर के॰ के॰ हाग्रंडीकी। श्री हारडीकी ने ऐसे संस्कृत ग्रन्थों का किस प्रकार श्रध्ययन किया जा सकता है उसका एक रास्ता बताया है। यशस्तिलक के श्राधार पर तत्कालीन भारतीय संस्कृति के सामाजिक, धार्मिक, दार्शनिक श्रादि पहलुश्रों से संस्कृति का चित्र खींचा है। लेखक का यह कार्य बहुत समय तक बहुतों को नई परेगा देने वाला है। दूसरा ग्रन्थ है 'तिलोयपरग्यासि' द्वितीय भाग। इसके संगदक हैं ख्यातनामा प्रो॰ हीरालाल जैन श्रीर प्रो॰ एर एन.

बपाच्ये। दोनों संपादकों ने हिन्दी और अंग्रेजी प्रस्तावना में मूलसम्बद्ध अपनेक अतन्य विषयों की सुविशाद चर्चा की है।

भारतीय शानपीठ. काशी. ऋपने कई प्रकाशनों से स्विदित है। मैं इसके नए प्रकाशनों के विषय में कहुँगा। पहला है 'न्यायविनिश्चय विवरण' प्रथम भाग। इसके संपादक हैं प्रसिद्ध एं० महेन्द्रकमारजी न्यायाचार्य। श्रकलंक के मल और वाटिराज के विवरण को अन्य दर्शनों के साथ तलना करके संपादक ने प्रन्थ का महत्त्व बढ़ा दिया है। ग्रन्थ की प्रस्तावना में संपादक ने स्यादाद-'संबन्धी विद्वानी के भ्रमों का निरसन करने का प्रयत्न किया है। उन्हीं का दूसरा संपादन है तत्त्वार्थ की 'अतसागरी टीका'। उसकी प्रस्तावना में श्रनेक ज्ञातव्य विषयों की चर्चा सविशद रूप से की गई है। खास कर 'लोक वर्णन श्रौर भगोल' संबन्धी भाग बढ़े महत्त्व का है। उसमें उन्होंने जैन, बौद्ध, वैदिक परंपरा के मन्तव्यों की तलना की है। ज्ञानपीठ का तीसरा प्रकाशन है--- 'समयसार' का श्रंग्रेजी श्रन्यद। इसके संपादक हैं वयोवद विद्वान प्रो॰ ए॰ चकवर्ती। इस प्रत्य की भूभिका जैन दर्शन के महत्त्वपूर्ण विषयों से परिपूर्ण है। पर उन्होंने शंकराचार्य पर कुन्दकुन्द और श्रमुतचन्द्र के प्रभाव की जो संभावना की है वह चिन्त्य है। इसके श्रवावा 'महापूराण' का नया संस्करण हिन्दी श्रनवाद के साथ भी प्रकाशित हुम्रा है। म्रनुवादक हैं श्री पं॰ पन्नालाल, साहित्याचार्य। संस्कृत-प्राकृत छन्दःशास्त्र के मविद्वान प्रो० एच० डी० वेलगुकर ने सभाष्य 'रत्नमंजूषा' का संपादन किया है। इस ग्रन्थ में उन्होंने टिप्पण भी लिखा है।

श्राचार्य श्री मुनि जिनविजय जी के मुख्य संपादकत्व में प्रकाशित होने वाली 'सिंघी जैन प्रत्य माला' से शायद ही कोई विद्वान् श्रुपरिचित हो। पिछले वर्षों में जो पुस्तकं प्रसिद्ध हुई हैं उनमें से कुछ का परिचय देना श्राव-रथक है। 'न्यायावतार वार्तिक वृद्धि' यह जैन न्याय विषयक प्रत्य है। इसमें मूल कारिकाएँ सिद्धसेन कृत हैं। उनके ऊपर पद्मवद्ध वार्तिक श्रौर उसकी ग्रद्ध हति शान्त्याचार्य कृत हैं। इसका संपादन एं० दलपुल मालविष्या ने किया है। संपादक ने जो विस्तृत भूमिका लिखी है उसमें श्रागम काल से लेकर एक इजार वर्ष तक के जैन दर्शन के प्रमाण, प्रमेय विषयक चिन्तन का ऐति-हासिक व तुलनात्मक निरूपण है। ग्रन्थ के श्रन्त में सम्पादक ने श्रनेक विषयों पर टिप्पण लिखे हैं जो मारतीय दर्शन का तुलनात्मक श्रूष्ययन करने वालों के लिए शातब्य हैं।

१. देखो, प्रो॰ विमलदास कृत समालोचना; क्रानोदय-सितम्बर १९५१ ।

मो॰ दामोदर धर्मानन्द कोसंबी संपादित 'शतकत्रयादि', मो॰ अमृतलाख गोपायी संपादित मद्रबाहु संहिता', श्राचार्य जिनविजयजी संपादित 'कथाकोष-प्रकर्या', मुनि श्री पुर्ययविजय जी संपादित 'धर्माम्युद्य महाकाव्य' इन चार प्रन्यों के प्रास्ताविक व परिचय में साहित्य, इतिहास तथा संशोधन में रस लेने वाखों के लिए बहुत कीमती सामग्री है।

'षट्खरडागम' की 'घवला' टीका के नव भाग प्रसिद्ध हो गए हैं। यह अञ्जी प्रगति है। किन्तु 'जयधवला' टीका के ऋभी तक दो ही भाग प्रकाशित हुए हैं। आशा की जाती है कि ऐसे महत्त्वपूर्य प्रन्थ के प्रकाशन में शीवता होगी। भारतीय शानपीठ ने 'महावंघ' का एक भाग प्रकाशित किया किन्तु इसकी भी प्रगति कको हुई है। यह भी शीवता से प्रकाशित होगा जरूरी है।

'यशोविजय जैनग्रंथ माला' पहले काशी से प्रकाशित होती थी। उसका पुनर्जन्म भावनगर में स्व० मुनि श्री जयन्तविजय जी के सहकार से हुन्ना है। उस ग्रंथमाला में स्व॰ मिन श्री जयन्तविजय जी के कुछ ग्रन्थ प्रकाशित हुए हैं उनका निर्देश करना स्त्रावश्यक है। 'तीर्थराज स्त्राबु' यह 'स्त्राबु' नाम से प्रथम प्रकाशित पुस्तक का तृतीय संस्करण है। इसमें ८० चित्र हैं। श्लीर संपूर्ण श्राल का परा परिचय है। इस पुस्तक की यह भी एक विशेषता है कि श्राल के प्रसिद्ध मंदिर विमल वसही श्रीर लुणिग वसही में उत्कीर्ण कथा-प्रसंगों का पहली बार यथार्थ परिचय कराया गया है। 'श्रर्बदाचल प्राचीन जैन लेख संदोह' यह भी उक्त मनि जी का ही संपादन है। इसमें श्राब में प्राप्त समस्त जैन शिलालेख सानुवाद दिये गए हैं। इसके ऋलावा इसमें ऋनेक उपयोगी परिशिष्ट भी हैं। उन्हीं की एक अन्य पुस्तक 'अचलगढ़' है जिसकी द्वितीय आवृत्ति हाल में ही हुई है। उन्हों का एक श्रौर प्रन्थ 'श्रर्बुदाचल प्रदक्षिणां भी प्रकाशित हुआ है। इसमें त्राब पहाड के और उसके त्रासपास के ६७ गाँवों का वर्णन है. चित्र हैं श्रीर नक्शा भी दिया हुआ है। इसी का सहचारी एक श्रीर ग्रंथ भी मुनि जी ने 'श्चर्वदाचल प्रदक्षिणा जैन लेख संदोह' नाम से संपादित किया है। इसमें प्रदक्षिणा गत गाँवों के शिलालेख सानवाद हैं। ये सभी ग्रंथ ऐतिहासिकां के लिए श्रच्छी खोज की सामग्री ट्यस्थित करते हैं।

वीरसेवा मंदिर, सरसावा के प्रकाशनों में से 'पुरातन जैन वाक्य सूची' प्रथम उल्लेख योग्य है। इसके अंग्राहक संपादक हैं वयोष्ट्रद्ध कर्मठ पंढित श्री बुगलिकशोर जी मुख्तार। इसमें मुख्तार जी ने दिगम्बर प्राचीन प्राकृत ग्रंगों की कारिकाओं की अकारादिकम से सूची दी है। संशोधक विद्वानों के लिए बहुमूल्य पुरसक है। उन्हीं शुख्तार जी ने 'स्वयंभूतोन्न' और 'युक्त्यनुशासन' का भी अनुः

वाद प्रकाशित किया है। संस्कृत नहीं जाननेवालों के लिए श्री मुख्तार जी ने यह अञ्जा संस्करण उपस्थित किया है। इसी प्रकार मंदिर की आरे से एं० श्री दरवारी लाल कोठिया कृत 'आसपरीचा' का हिन्दी अनुवाद भी प्रसिद्ध हुआ है। वह भी जिज्ञासुओं के लिए अञ्जी सामग्री उपस्थित करता है।

'श्री दिगम्बर जैन त्त्रेत्र श्री महावीर जी' यह एक तीर्थ रत्त्वक संस्था है किन्द्र उसके संचालकों के उत्साह के कारण उसने जैन साहित्य के प्रकाशन के कार्य में भी रस लिया है श्रीर दूसरी वैसी संस्थाओं के लिए भी वह प्रेरणादायी सिद्ध हुई है । उस संस्था की श्रोर से प्रसिद्ध आरमेर (जयपुर) मंडार की सूची प्रकाशित हुई है । और 'प्रशस्तिसंग्रह' नाम से उन हस्तिलिखित प्रतियों के अंत में दी गई प्रशस्तिओं का संग्रह भी प्रकाशित हुआ है । उक्त सूची से प्रतीत होता है कि कई अपभंश ग्रन्थ अभी प्रकाशन की राह देख रहे हैं । उसी संस्था की श्रोर से जैनधर्म के जिज्ञासुओं के लिए छोटी-छोटी पुस्तिकाएँ भी प्रकाशित हुई हैं । 'सर्वार्थ सिद्धि' नामक 'तत्त्वार्थसूत्र' की व्याख्या का संद्धित संस्करण भी प्रकाशित हुआ है ।

माणिकचन्द्र दि॰ जैन-ग्रन्थ माला, बंबई की स्रोर से किव हस्तिमल्ल के शेष दो नाटक 'श्रंजना-पयनंजय नाटक and सुभद्रा नाटिक' के नाम से प्रसिद्ध हुए हैं। उनका संपादन प्रो॰ एम. वी. पटवर्धन ने एक विद्वान को शोभा देने बाला किया है। ग्रन्थ की प्रस्तावना से प्रतीत होता है कि संपादक संस्कृत साहिस्य के मर्भज पंडित हैं।

वीर शासन संघ, कलकत्ता की क्रोर से 'The Jaina Monuments and Places of First class Importance' यह प्रत्य श्री टी॰ एन्॰ रामचन्द्र द्वारा संग्रहीत होकर प्रकाशित हुक्या है। श्री रामचन्द्र इसी विषय के मर्मश्च एंडित हैं श्रतएव उन्होंने श्रपने विषय को सुचारुरूप से उपस्थित किया है। लेखक ने पूर्वशंगाल में जैनधर्म—इस विषय पर उक्त पुस्तक में जो लिखा है वह विशेषतया ध्यान देने योग्य है।

डॉ॰ महायडले ने 'Historical Grammar of Inscriptional Prakrits' (पूना १६४८) में प्रमुख प्राकृत शिलालेखां की भाषा का अञ्झा विश्लेषण किया है। और अभी अभी Dr. Bloch ने 'Les Inscriptions d' Asoka' (Paris 1950) में अशोक की शिलालेखों की भाषा का अञ्झा विश्लेषण किया है।

भारतीय पुरातत्त्व के सुप्रसिद्ध विद्वान् डॉ॰ विमलाचरण लॉ ने कुछ जैन सूत्रों के विषय में लेख लिखे थे। उनका संग्रह 'सम् जैन केनोनिकल सूत्राज' इस नाम से रॉयल एशियाटिक सोसायटी की बम्बई शाखा की क्रोर से प्रसिद्ध हुआ है । जैन सूत्रों के ऋष्ययन की दिशा इन लेखों से प्राप्त होती है । लेखक ने इस पुस्तक में कई बातें ऐसी भी लिखी हैं जिनसे सहमत होना संभव नहीं।

प्रो० कापड़िया ने गुजराती भाषा में 'पाइय भाषान्त्रो झने साहित्य' नामक एक छोटो सी पुस्तिका लिखी है। इसमें ज्ञातव्य सभी बातों के समावेश का प्रयत्न होने से पुस्तिका उपयोगी सिद्ध हुई है। किन्तु इसमें भी कई बातें ऐसी लिखी हैं जिनकी जाँच होना जरूरी है। उन्होंने जो कुछ लिखा है उसमें बहुत सा ऐसा भी है जो उनके पुरोगामी लिख चुके हैं किन्तु प्रो० कापड़िया ने उनका निर्देश नहीं किया।

जैन मूर्तियों पर उत्कीर्ण लेखों का एक संग्रह 'जैन धातु प्रतिमा लेख' नाम से मुनि श्री कान्तिसागर जी के द्वारा संपादित होकर सूरत से प्रकाशित हुन्ना है। इसमें तेरहवीं शताब्दी से लेकर उन्नीसवीं शताब्दी तक के लेख हैं।

जैन प्रन्थ प्रकाशक सभा, ऋहमदाबाद भी एक पुरानी प्रकाशक संस्था है। यद्यपि इसके प्रकाशन केवल पुरानी शैली से ही होते रहते हैं तथापि उसके द्वारा प्रकाशित प्राचीन ऋौर नवनिर्मित ऋनेक अन्यों का प्रकाशन ऋभ्यासी के लिए उपेच्याय नहीं है।

जैन कल्चरल रिसर्च सोसायटी, बनारस को स्थापित हुए सात वर्ष हुए हैं। उसने इतने अल्प काल में तथा अतिपरिमित साधनों की हालत में संशोधनात्मक दृष्टि से लिखी गई जो अनेक पत्रिकाएँ तथा कई पुस्तकें हिन्दी व अंग्रेजी में प्रसिद्ध की हैं एवं भिन्न-भिन्न विषय के उच्च उच्चतर अप्रयासियों को तैयार करने का प्रयत्न किया है वह आशास्यद है। डॉ॰ नथमल टाटिया का D. Litt. उपाधि का महानिबन्ध 'स्टडीज् इन जैन फिलॉसॉफी' छुपकर तैयार है। इस निबन्ध में डॉ॰ टाटिया ने जैन दर्शन से सम्बद्ध तत्त्व, ज्ञान, कर्म, योग जैसे विषया पर विवेचनात्मक व तुलनात्मक विशिष्ट प्रकाश डाला है। शायद अंग्रेजी में इस दंग की यह पहली प्रस्तक है।

श्राचार्य हेमचन्द्र कुत 'प्रमाया-मीमांसा' मूल श्रीर हिन्दी टिप्पियायों के साथ प्रथम सिंधी सिरीज में प्रकाशित हो चुकी है। पर उसका प्रामायिक श्रॅंप्रेजी श्रानुवाद न था। इस श्रभाव की पूर्त्त डॉ॰ सातकोडी मुखर्जी श्रीर डॉ॰ नथमल टाटिया ने की है। 'प्रमाया-मीमांसा' के प्रस्तुत श्रानुवाद द्वारा जैन दर्शन व प्रमाय शास्त्र की परिभाषाश्रों के लिए श्रंप्रेजी समुचित रूपान्तर की सामग्री उपस्थित की गई है, जो श्रंप्रेजी द्वारा शिचा देने श्रीर पाने वालों की दृष्टि से बहुत उपकारक है।

भो॰ भोगीलाल सांडेसरा का Ph. D. का महानिवन्य 'कन्ट्रोब्यूशन हु संस्कृत लिटरेचर ऑफ बस्तुपाल एयड हिज लिटरेरी सर्कल' भेस में है और शीक ही सिंधी सिरीज़ से प्रकाशित होने वाला है। यह निवन्य साहित्यिक एवं ऐति-हासिक हिंह से जितना गवेषायापूर्यों है उतना ही महत्त्व का भी है।

प्रो॰ विलास म्रादिनाय संघवे ने Ph. D. के लिए जो महानिबन्ध लिखा है उसका नाम है 'Jaina Community - A Social Survey'—हस महानिबन्ध में प्रो॰ संघवे ने पिछली जनगणनाम्त्रों के श्राधार पर जैन संघ की सामाजिक परिस्थित का विवेचन किया है। साथ ही जैनों के सिद्धान्तों का भी संत्रेप में सुन्दर विवेचन किया है। यह प्रन्थ 'जैन कल्चरल रिसर्च सोसाइटी' की श्रोर से प्रकाशित होगा। उसी सोसाइटी की श्रोर से डॉ॰ बागची की पुस्तक Jain Epistemology छुप रही है।

डॉ॰ जगदीशचन्द्र जैन Ph. D. की पुस्तक 'लाईफ इन इन्स्यन्ट इरिडया एज डिपिस्टेड् इन जैन केनन्स्', चंबई की न्यू बुक कम्पनी ने प्रकाशित की है। न केवल जैन परम्परा के बल्कि भारतीय परम्परा के ऋम्यासियों एवं संशोधकों के सम्मुख बहुत उपयोगी सामग्री उक्त पुस्तक में है। उन्हीं की एक हिन्दी पुस्तक 'भारत के प्राचीन जैन-तीर्य' शीघ ही 'जैन कल्चरल् रिसर्च सोसायटी' से प्रकाशित हो रही है।

गुजरात विद्यासमा (भो॰ जे॰ विद्यामवन) श्रद्दमदाबाद की श्रोर से तीन पुस्तक यथासमव शीघ प्रकाशित होने वाली हैं जिनमें से पहली है—'गण्डपर-वाद'—गुजराती भाषान्तर। श्रमुवादक पं॰ दलमुख मालविष्या ने इसका मूल पाठ जैसलमेर स्थित सबसे श्रिषक पुरानी प्रति के श्राधार से तैयार किया है श्रीर भाषान्तर के साथ महत्त्वपूर्ण प्रस्तावना भी जोड़ी है। 'जैन श्रागममां गुजरात' श्रीर 'उत्तराच्ययन' का पूर्वार्थ अनुवाद, ये दो पुस्तक डॉ॰ भोगीलाल सांडेसरा ने लिखी है। प्रथम में जैन श्रागमिक साहित्यक में पाये जाने वाले गुजरात संबंध उल्लेखों का संग्रह व निरूपण है श्रीर दूसरी में उत्तराच्ययन मूल की शुद्ध वाचना के साथ उसका प्रामाणिक भाषान्तर है।

श्री साराभाई नवाब, श्रद्धमदाबाद के द्वारा प्रकाशित निम्नलिखित पुस्तकं श्रमेक दृष्टियों से महत्त्व की हैं— 'कालकाचार्य कथासंग्रह' संपादक पं॰ श्रंबालाल प्रेमचन्द्र शाह । इसमें प्राचीन काल से लेकर मध्यकाल तक लिखी गई कालकाचार्य की कथाश्रों का संग्रह है और उनका सार भी दिया हुआ है । ऐतिहासिक गवेषकों के लिए यह पुस्तक महत्त्व की है । डॉ॰ मोतीचन्द्र की पुस्तक— 'जैन मिनियेचर पेइन्टिंग्ज फ्रॉम वेस्टर्न इिष्डया' यह जैन इस्तलिखित प्रतों में चित्रित

चित्रों के विषय में श्रम्यासपूर्ण है। उसी प्रकाशक की श्रोर से 'कल्यसूत्र' शीव्र ही प्रकाशित होने वाला है। इसका संपादन श्री मुनि पुरुपविजय जी ने किया है श्रोर गुजराती श्रनुवाद पं० बेचरदास जी ने।

मूलरूप में पुराना, पर इस युग में नए रूप से पुनरुजीवित एक साहित्य संरक्षक मार्ग का निर्देश करना उपयुक्त होगा। यह मार्ग है शिला व धातु के ऊपर साहित्य को उत्कीर्ण करके चिरजीवित रखने का। इसमें सबसे पहले पालीताना के आगममंदिर का निर्देश करना चाहिए। उसका निर्माण जैन साहित्य के उद्धारक, समस्त आगमों और आगमेतर सैकड़ों पुस्तकों के संपादक आचार्य सागरानन्द सूरि जी के प्रयत्न से हुआ है। उन्होंने ऐसा ही एक दूसरा मंदिर स्रत में बनवाया है। प्रथम में शिलाओं के ऊपर और दूसरे में ताम्रपटों के ऊपर प्राकृत जैन आगमों को उन्होंण किया गया है। इम लोगों के दुर्मांग्य से ये साहित्यसेवी सूरि अब इमारे बीच नहीं हैं। ऐसा ही प्रयत्न पट्खंडागम की सुरक्षा का हो रहा है। वह भी ताम्रपट पर उत्कीर्ण हो रहा है। किया आधुनिक वैज्ञानिक तरीके का उपयोग तो सुनि श्री पुएय विजय जी ने ही किया है। उन्होंने जैसलमेर के भंडार की कई प्रतियों का सुरज्ञा और सर्व सुलम करने की हिष्ट से माइकोफिल्मिंग कराया है।

संशोधकों व ऐतिहासिकों का ध्यान खोंचने वाली एक नई संस्था का श्रभी प्रारंम हुश्रा है। राजस्थान सरकार ने मुनि श्री जिन विजय जी को श्रध्यद्वता में 'राजस्थान पुरातत्त्व मंदिर' की स्थापना को है। राजस्थान में सांस्कृतिक व ऐतिहासिक श्रमेकविध सामग्री विखरी पड़ी है। इस संस्था द्वारा वह सामग्री प्रकाश में श्राएगी तो संशोधन चेत्र का बड़ा उपकार होगा।

प्रो॰ एच॰ डी॰ बेलएकर ने हरितोपमाला नामक प्रन्थमाला में 'जय-दामन' नाम से छुन्दःशास्त्र के चार प्राचीन प्रन्थ संपादित किये हैं। 'जयदेव छुन्दत्', जयकीर्ति कृत 'छुन्दोनुशासन', केदार का 'वृत्तरत्नाकर', श्रीर श्रा॰ हेमचन्द्र का 'छुन्दोनुशासन' इन चार प्रन्थों का उसमें समावेश हुआ है।

'Studien zum Mahanisiha' नाम से हेमवर्ग से अभी एक अन्य प्रकाशित हुआ है। इसमें महानिशीय नामक जैन छेदअन्य के छठे से आठवें अध्ययन तक का विशेषक्य से अध्ययन Frank Richard Hamn और डॉ॰ शुक्रिंग ने करके अपने अध्ययन का जो परिणाम हुआ उसे लिपिवद कर दिया है।

जैन दर्शन-

जैन दर्शन से संबंध रखने वाले कुछ ही महीं पर संद्येप में विचार करना यहाँ इष्ट है। निश्चय श्रीर व्यवहार नय जैन परम्परा में प्रसिद्ध हैं, विद्वान् लोग जानते हैं कि इसी नय विभाग की आधारभूत दृष्टि का स्वीकार इतर दर्शनों में भी है। बौद्ध दर्शन बहुत पुराने समय से परमार्थ श्रीर संदृति इन दो दृष्टियों से निरूपण करता श्राया है। शांकर वेदान्त की पारमार्थिक तथा व्यावहारिक या मायिक दृष्टि प्रसिद्ध है। इस तरह जैन-जेनेतर दर्शनों में परमार्थ या निश्चय और संःति या व्यवहार दृष्टिका स्वीकार तो है. पर उन दर्शनों में उक्त दोनों दृष्टियां से किया जाने वाला तत्त्वनिरूपण निलक्क जुदा-जुदा है । यदापि जैनेतर सभी दशनों में निश्चय दृष्टि सम्मत तत्त्व-निरूपण एक नहीं है, तथापि सभी मोचलची दर्शनों में निश्चय दृष्टि सम्मत त्र्याचार व चारित्र एक ही है, भले ही परिभाषा वर्गीकरण श्रादि भिन्न हों।<sup>2</sup> यहाँ तो यह दिखाना है कि जैन परम्परा में जो निश्चय और व्यवहार रूप से दो दृष्टियाँ मानी गई हैं वे तत्त्वज्ञान ऋोर ऋाचार दोनों जेत्रों में लाग की गई हैं। इतर सभी भारतीय दर्शनों की तरह जैनदर्शन में भी तत्त्वज्ञान श्रौर श्राचार दोनों का सनावेश है। जब निश्चय-व्यवहार नय का प्रयोग तत्त्वज्ञान श्रीर श्राचार दोनों में होता है तब, सामान्य रूप से शास्त्र चिन्तन करने वाला यह श्रन्तर जान नहीं पाता कि तत्त्वज्ञान के लेत्र में किया जाने वाला निश्चय श्रीर व्यवहार का प्रयोग श्राचार के चेत्र में किये जाने वाले वैसे प्रयोग से भिन्न है श्रीर भिन्न परिणाम का सचक भी है। तत्त्वज्ञान की निश्चय दृष्टि श्रीर श्राचार विषयक निश्चय दृष्टि ये दोनों एक नहीं। इसी तरह उभय विषयक व्यवहार दृष्टि के बारे में भी समभाना चाहिए । इसका स्पष्टीकरण यो है---

जब निश्चय दृष्टि से तस्य का स्वरूप प्रतिपादन करना हो तो उसकी सीमा में केवल यही बात श्रानी चाहिए कि जगत के मूल तस्व क्या हैं? कितने हैं? श्रीर उनका खेत्र-काल श्रादि निरपेच स्वरूप क्या है? श्रीर जब व्यवहार दृष्टि से तस्व निरूपण इष्ट हो तब उन्हीं मूल तस्वों का द्रव्य-खेत्र-काल श्रादि से सापेच स्वरूप प्रतिपादित किया जाता है। इस दरह हम निश्चय दृष्टि का उपयोग करके जैन दर्शन सम्मत तस्वों का स्वरूप कहना चाहें तो संखेप में यह कह सकते हैं कि चेतन श्रचेतन ऐसे परस्पर श्रुत्यन्त विजातीय दो तस्व हैं। दोनों

१. कथावत्थु, माध्यमक कारिका आदि ।

२. चतुःसत्य, चतुर्व्यू ६, व श्रासन-बंधादि चतुष्क ।

एक दसरे पर असर डालने की शक्ति भी धारण करते हैं। चेतन का संकोच विस्तार यह द्रव्य क्षेत्र काल श्रादि सापेक्ष होने से व्यवहारहिष्टि सिद्ध है। श्रक्तेतन पुद्रगल का परमासारूपत्व या एक प्रदेशावगाह्यत्व यह निश्चयदृष्टि का विषय है. जन कि उसका स्कन्धपरिशामन या श्रापने क्षेत्र में श्रान्य श्रानन्त परमारा श्रीर स्कन्धों को अवकाश देना यह व्यवहारदृष्टि का निरूपण है। परन्त श्राचारलकी निश्चय श्रीर व्यवहार हक्रिका निरूपण जदे प्रकार से होता है। जैनदर्शन मोस्र को परम परुषाथं मानकर उसी की हाँष्ट से श्राचार की व्यवस्था करता है। श्रतएव जो ब्राचार सीधे तौर से मोचलची है वही नैश्चियक ब्राचार है इस ब्राचार में दृष्टिश्वम श्रीर काषायिक वृत्तियों के निर्मूलीकरण मात्र का समावेश होता है। पर व्यावहारिक श्राचार ऐसा एकरूप नहीं। नैश्चियक श्राचार की भूमिका से निष्यन ऐसे भिन्न-भिन्न देश काल-जाति स्वभाव-रुचि श्रादि के श्रनुसार कभी-कभी परस्पर विरुद्ध दिखाई देने वाले भी श्राचार व्यावहारिक श्राचार कोटि में गिने जाते हैं। नैश्रयिक श्राचार की भूमिका पर वर्तमान एक ही व्यक्ति श्रानेकविध व्यावहारिक श्राचारों में से गजरता है। इस तरह हम देखते हैं कि श्राचारगामी नैश्वयिक दृष्टि या व्यावहारिक दृष्टि मुख्यतया मोन्न पुरुषार्थ की दृष्टि से ही विचार करती है। जब कि तत्त्वनिरूपक निश्चय या व्यवहार दृष्टि केवल जगत के स्वरूप को लक्ष्य में रखकर ही प्रवृत्त होती है। तत्त्वज्ञान श्रीर श्राचार लची उक्त दोनों नयों में एक दसरा भी महत्त्व का श्रन्तर है, जो ध्यान देने योग्य है।

नैश्चिक दृष्टि सम्मत तत्वों का स्वरूप हम सभी साधारण जिज्ञासु कभी प्रत्यच्च कर नहीं पाते । हम ऐसे किसी व्यक्ति के कथन पर श्रद्धा रखकर ही वैसा स्वरूप मानते हैं कि जिस व्यक्ति ने तत्त्वस्वरूप का साचात्कार किथा हो । पर श्राचार के बारे में ऐसा नहीं है । कोई भी जागरूक साधक श्रपनी श्रान्तरिक सत्-श्रसत् वृत्तियों को व उनकी तीत्रता-मन्दता के तारतम्य को सीधा श्रिषक प्रत्यच्च जान सकता है । जब कि श्रम्य व्यक्ति के लिए पहले व्यक्ति की वृत्तियाँ सर्वथा पराच्च हैं । नैश्चिक हो या व्यावहारिक, तत्त्वज्ञान का स्वरूप उस-उस दर्शन के सभी श्रमुयायियों के लिए एक सा है तथा समान परिभाषाबद्ध है । पर नैश्चिक व व्यावहारिक श्राचार का स्वरूप ऐसा नहीं । इस्एक व्यक्ति का नैश्चिक श्राचार उसके लिए प्रत्यच्च है । इस श्रम्प विवेचन से में केवल इतना ही स्वित करना चाइता हूँ कि निश्चय श्रीर व्यवहार नय ये दो शब्द भले ही समान हों । पर तत्त्वज्ञान श्रीर श्राचार के खेत्र में भिन्न-भिन्न श्रमिप्राय से कागू होते हैं, श्रीर हमें विभिन्न परिणामों पर पहुँचाते हैं ।

निश्चयद्दाध्य से जैन तत्त्वज्ञान की भूमिका श्रीपनिषद तत्त्वज्ञान से विलक्कल भिन्न हैं। प्राचीन माने जाने वाले सभी उपनिषद सत्, श्रसत्, श्रात्मा, नक्ष, श्रव्यक्त. श्राकाश, श्रादि भिन्न-भिन्न नामों से जगत के मूल का निरूपण करते हुए केवल एक ही निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि जगत जड़-चेतन श्रादि रूप में कैसा ही नानारूप क्यों न हो, पर उसके मल में श्रमली तत्त्व तो केवल एक ही है। जब कि जैनदर्शन जगत के मुल में किसी एक ही तत्त्व का स्वीकार नहीं करता. प्रत्यत परस्पर विजातीय ऐसे स्वतन्त्र दो तत्त्वों का स्वीकार करके उसके श्राधार पर विश्व के वैश्वरूप्य की व्यवस्था करता है। चौबीस तत्त्व मानने वाले सांख्य दर्शन को श्रीर शांकर श्रादि वेदान्त शाखाश्री को छोड कर-भारतीय दर्शनों में ऐसा कोई दर्शन नहीं जो जगत के मुलरूप से केवल एक तत्त्व स्वीकार करता हो न्याय-वैशेषिक हो या सांख्य-योग हो, या पूर्व मीमांसा हो सभ श्रापने-श्रापने दंग से जगत के मुल में श्रानेक तत्त्वों का स्वीकार करते हैं। इससी स्पष्ट है कि जैन तत्त्वचिन्तन की प्रकृति श्रौपनिषद तत्त्वचिन्तन की प्रकृति से सर्वथा भिन्न है। ऐसा होते हुए भी जब डॉ॰ रानडे जैसे सक्ष्म तत्त्वचिन्तक उपनिषदों में जैन तत्त्वचिन्तन का उदगम दिखाते हैं तब विचार करने से ऐसा मालम होता है कि यह केवल उपनिषद भक्ति की ब्रात्यन्तिकता है। इस तरह उन्होंने जो बौद्धदर्शन या न्याय-वैशेषिक दर्शन का संबन्ध उपनिषदों से जोड़ा है वह भी मेरी राय में भ्रान्त है। इस विषय में मेक्समूलर र श्रीर डॉ॰ ध्रव श्रादि की दृष्टि जैसी स्पष्ट है वैसी बहुत कम भारतीय विद्वानों की होगी। डॉ॰ रानडे की श्रपेत्वा प्रो॰ हरियन्ना व डॉ॰ एस॰ एन॰ दासगुन्त का निरूपण मृत्यवान है। जान पडता है कि उन्होंने ऋन्यान्य दर्शनों के मुलग्रन्थों को विशेष सहानुभूति व गहराई से पढा है।

#### श्रनेकान्तवाद 3

हम सभी जानते हैं कि बुद्ध ऋपने को त्रिभज्यवादी <sup>४</sup> कहते हैं। जैन ऋगममें में महावीर को भी विभज्यवादी सूचित किया है। <sup>४</sup> विभज्यवाद का मतलब पृथक्करण पूर्वक सत्य-ऋसत्य का निरूपण व सत्यों का यथावत् समन्वय करना

१. कन्स्ट्रक्टिंव सर्वे ऋाँफ उपनिषदिकु फिलाँसाँफी पृ० १७६

२. दि सिक्स सिस्टम्स ऋाँफ इपिडयन फिलॉसॉफी

३. प्रमाणमीमांसा भाषाटिप्पण पृ० ६१

४. मज्भिमनिकाय सुत्त ६६

५. सूत्रकतांग १. १४. २२.

है। विभन्यवाद के गर्भ में ही किसी भी एकान्त का परित्याग स्चित है। एक लम्बी वस्तु के दो छोर ही उसके दो छन्त हैं। अन्तों का स्थान निश्चित है। पर उन दो अन्तों के बीच का अन्तर या बीच का विस्तार—अन्तों की तरह स्थिर नहीं। अतएव दो अन्तों का परित्याग करके बीच के मार्ग पर चलने वाले सभी एक जैसे हो ही नहीं सकते यही कारण है कि विभन्यवादो होने पर भी बुद्ध और महावीर की दृष्टि में कई बातों में बहुत अन्तर रहा है। एक व्यक्ति अपसुक विवचा से मध्यममार्ग या विभन्यवाद घटाता है तो दूसरा व्यक्ति अन्य विवचा से घटाता है। पर हमें ध्यान रखना चाहिए कि ऐसी भिन्नता होते हुए भी बौद्ध और जैनदर्शन की आत्मा तो विभन्यवाद ही है।

विभज्यवाद का ही दूसरा नाम ऋनेकान्त है, क्योंकि विभज्यवाद में एकान्त-दृष्टिकोण का त्याग है। बौद्ध परम्परा में विभज्यबाद के स्थान में मध्यम मार्ग शब्द विशोध रूढ है। हमने ऊपर देखा कि श्रान्तों का परित्याग करने पर भी श्चनेकान्त के श्रवलम्बन में भिन्न-भिन्न विचारकों का भिन्न-भिन्न दृष्टिकीया सम्भव है। ब्रतएव हम न्याय, सांख्य-योग ब्रीर भीमांतक जैसे दर्शनों में भी विभज्यवाद तथा अनेकान्त शब्द के व्यवहार से निरूपण पाते हैं। अस्तपाद कत 'न्यायसत्र' के प्रसिद्ध भाष्यकार वात्स्यायन ने २-१-१५, १६ के भाष्य में जो निरूपण किया है वह अनेकान्त का स्पष्ट द्योतक है और 'यथा दर्शनं विभागवचनं' कहकर तो उन्होंने विभज्यवाद के भाव को ही ध्वनित किया है। इस सांख्यदर्शन की सारी तत्त्वचिन्तन प्रक्रिया को ध्यान से देखेंगे तो मालम परेगा कि वह अनेकान्त दृष्टि से निरूपित है। 'योगदर्शन' के ३-१३ सत्र के भाष्य तथा तत्त्ववैशारदी विवरण को ध्यान से पढ़ने वाला सांख्य-योग दर्शन की श्रानेकान्त दृष्टि को यथावत समभ सकता है। कमारिल ने भी 'श्लोक वार्तिक' श्रीर श्रान्यत्र श्रापनी तत्त्व-व्यवस्था में श्रनेकान्तदृष्टि का उपयोग किया है. े उपनिषदों के समान श्राधार पर केवलाहैत, विशिष्टाहैत, हैताहैत, शहाहैत ग्रादि जो ग्रनेक वाद स्थापित हुए हैं वे वस्ततः श्रानेकान्त विचार सरगी के भिन्न-भिन्न प्रकार हैं। तत्वचिन्तन की बात छोड़कर हम मानवयूथों के जुदै-जुदै स्त्राचार व्यवहारों पर ध्यान देंगे तो भी उनमें श्रनेकान्त दृष्टि पायेंगे । वस्तुतः जीवन का स्वरूप ही ऐसा है कि जो एकान्तदृष्टि में पूरा प्रकट हो ही नहीं सकता । मानवीय व्यवहार भी ऐसा है कि जो श्रानेकान्त दृष्टि का श्रान्तिम श्रावलम्बन विना लिये निभ नहीं सकता । इस संचित्र प्रतिपादन से केवल इतना ही सुचित करना है कि इम संशोधक अभ्या-

१. श्लोक वार्तिक, श्रात्मवाद २६-३० श्रादि।

सियों को हर एक प्रकार की अनेकान्तहिष्ट को, उसके निरूपक की भूमिका पर रहकर ही समभ्तने का प्रयक्त करना चाहिए। ऐसा करने पर हम न केवल भारतीय संस्कृति के किन्तु मानवीय संस्कृति के हर एक वर्तुल में भी एक व्यापक समन्वय का सूत्र पार्थेंगे।

श्रनेकान्त दृष्टि में से ही नयवाद तथा सप्तभंगी विचार का जन्म हुआ है। श्चतएव में नयवाद तथा सप्तमंगी बिचार के विषय में कुछ प्रकीर्ण विचार उपस्थित करता हैं। नय सात माने जाते हैं। उनमें पहले चार श्रर्थनय श्रीर पिछले तीन शब्द नय हैं। महत्त्व के भिन्न-भिन्न दार्शनिक मन्तव्यों को उस-उस दर्शन के दृष्टिकोशा की भूमिका पर ही नयवाद के द्वारा समभाने का तथा व्यवस्थित करने का तत्कालीन जैन स्त्राचार्यों का उद्देश्य रहा है। दार्शनिक विचारों के विकास के साथ ही जैन आचायों में संभवित अध्ययन के आधार पर नय विचार में भी उस विकास का समावेश किया है। यह बात इतिहास सिद्ध है। भगवान महावीर के शक्तिलची जीवन का तथा तत्कालीन शासन का विचार करने से जान पड़ता है कि नयवाद मल में ऋर्यनय तक ही सीमित होगा । जब शासन के प्रचार के साथ साथ व्याकरणा, निरुक्त, निघंट, कोष जैसे शास्त्रान्तरी का ऋष्ययन बढ़ता गया तब विचत्तरण ऋाचार्यों ने नयवाद में शब्द-स्पर्शी विचारों को भी शब्दनय रूप से स्थान दिया । संभव है शुरू में शब्दनयों में एक शब्दनय ही रहा हो । इसकी पृष्टि में यह कहा जा सकता है कि निर्युक्ति में नयों की पाँच संख्या का भी एक विकल्प है। कमशः शब्द नय के तीन भेद हए जिसके उदाहरण व्याकरण, निरुक्त, कोष आदि के शब्द प्रधान विचारों से ही लिये गए हैं।

प्राचीन समय में वेदान्त के स्थान में सांख्य-दर्शन ही प्रधान था इसी से आचार्यों ने संग्रह नय के उदाहरण रूप से सांख्यदर्शन को लिया है। पर शंकराचार्य के बाद ब्रह्मवाद की प्रतिष्ठा बढ़ी, तब जैन विद्वानों ने संग्रह नय के उदाहरण रूप से ब्रह्मवाद को ही लिया है। इसी तरह शुरू में ऋजुत्न का उदाहरण सामान्य बौद दर्शन था। पर जब उपाध्याय यशोविजयजी जैसों ने देखा कि बौद दर्शन के तो वैभाषिक आदि चार भेद हैं तब उन्होंने उन चारों शाखाओं का ऋजुत्न नय में समावेश किया।

इस चर्चा से स्चित यह होता है कि नयवाद मूल में भिन्न-भिन्न दृष्टिकोणों का संग्राहक है। अतएव उसकी संग्राहक सीमा अध्ययन व चिन्तन की वृद्धि के

१. श्रावश्यक निर्युक्ति गा० ७५६

साथ ही नक्ती रही है। ऐसी हालत में जैनदर्शन के अभ्यासी एवं संशोधकों का कर्तन्य हो जाता है कि वे आधुनिक विशाल ज्ञान सामग्री का उपयोग करें और नय विचार का चेत्र सर्वोगीण यथार्थ अध्ययन से विस्तृत करें, केवल एकदेशीयता से संतुष्ट न रहें।

'नैगम' शब्द की 'नैक + गम,' नैग( ख्रनेक ) + म तथा ंनिगमे भवा' जैसी तीन ब्युत्पत्तियाँ निर्युक्ति ब्रादि प्रत्यों में पाई जाती हैं। पर वस्तुस्थिति के साथ मिलान करने से जान पड़ता है कि तीसरी ब्युत्पत्ति ही विशेष प्राह्म है, उसके श्रनुसार ब्रायं होता है कि जो विचार या व्यवहार निगम में — ब्यापार व्यवसाय करनेवाले महाजनों के स्थान में होता है वह नैगम। विचे जैसे महाजनों के व्यवहार में भिन्न-भिन्न मतों का समावेश होता है, वैसे ही इस नय में भिन्न-भिन्न तात्त्विक मन्तव्यों का समावेश विविद्यत है। पहली दो ब्युत्पत्तियाँ वैसी ही कल्पना प्रसृत हैं, जैसी कि 'इन्द्र' की 'इं द्रातीति इन्द्रः' यह माठरवृत्ति गत ब्युत्पत्ति है।

सप्तमंगी गत सात मंगों में शुरू के चार ही महत्त्व के हैं क्योंकि वेद, उपनिषद् श्रादि प्रन्थों में तथा 'दीप्रनिकाय' के ब्रह्मजाल सूत्र में ऐसे चार विकल्प छूटे छूटे रूप में या एक साथ निर्दिष्ट पाये जाते हैं। सात मंगों में जो पिछले तीन मंग है उनका निर्देश किसी के पच्चरूप में कहीं देखने में नहीं श्राया। इससे शुरू के चार मंग ही श्रापनी ऐतिहासिक भूमिका रखते हैं ऐसा फलित होता है।

शुरू के चार भंगों में एक 'झवक्तव्य' नाम का भंग भी है। उसके ऋषें के बारे में कुछ विचारणीय बात है। आगम युग के प्रारम्भ से अवक्तव्य भंग का अर्थ ऐसा किया जाता है कि सत् असत् या नित्य-अनित्य आदि दो अंशों को एक साय प्रतिपादन करनेवाला कोई शब्द ही नहीं, अतएव ऐसे प्रतिपादन की विवचा होने पर वस्तु अवक्तव्य है। परन्तु अवक्तव्य शब्द के इतिहास को देखते हुए कहना पड़ता है कि उसकी दूसरी व ऐतिहासिक व्याख्या पुराने शास्त्रों में है।

उपनिषदों में 'यतो वाचो निवर्तन्ते, ऋप्राप्य मनसा सह' इस उक्ति के द्वारा ब्रह्म के स्वरूप को ऋनिर्वचनीय ऋथवा वचनागोचर सूचित किया है। इसी

१. श्रावश्यक निर्युक्ति गा०७५५; तत्त्वार्थभाष्य १.३५; स्थानांगटीका स्था० ७

२. भगवती शतक १. उद्देशा १०

३. तैत्तिरीय उपनिषद् २ ४.।

तरह 'म्राचारांग' में भी 'सब्वे सरा निम्नट्टंति, तत्य सुन्यी न विज्जह' भे म्रादि द्वारा म्रात्मा के स्वरूप को वचनागोचर कहा है। बुद्ध ने भी म्रानेक वस्तुम्रों को म्राव्याकृत र शब्द के द्वारा वचनागोचर ही स्चित किया है।

जैन परम्परा में तो स्त्रनिभिताप्य मात्र प्रसिद्ध हैं जो कभी वचनागोचर नहीं होते । मैं समक्तता हूँ कि सप्तभंगी में स्रवक्तव्य का जो ऋर्य लिया जाता है वह पुरानी व्याख्या का वाहाश्रित व तर्कगम्य दूसरा रूप है।

सप्तभंगी के विचार प्रसंग में एक बात का निर्देश करना जरूरी है। श्रीशंकराचार्य के 'ब्रह्मसूत्र' २-२-३३ के भाष्य में सप्तभंगी को संश्यात्मक ज्ञान रूप से निर्दिष्ट किया है। श्रीरामनजाचार्य ने भी उन्हीं का अनुसरण किया है। यह हुई पुराने खरडन मरडन प्रधान साम्प्रदायिक युग की बात। पर तुलनात्मक श्रीर व्यापक श्रध्ययन के आधार पर प्रवृत्त हुए नए युग के विद्वानों का विचार इस विषय में जानना चाहिए। डॉ॰ ए॰ बी॰ ध्रव, जो भारतीय तथा पाश्चात्य तत्त्वज्ञान की सब शाखात्रों के पारदर्शी विद्वान् रहे खास कर शांकर वेदान्त के विशेष पक्षपाती भी रहे-उन्होंने अपने 'जैन अने ब्राह्मण' भाषण में स्पष्ट कहा है कि सप्तभंगी यह कोई संशयज्ञान नहीं है। वह तो सत्य के नाना-विध स्वरूपों की निदर्शक एक विचारसरगी है। श्रीनर्मदाशंकर मेहता, जो भारतीय समग्र तत्त्वज्ञान की परम्पराश्चों श्लोर खासकर वेद-वेदान्त की परम्परा के श्रासाधारण मौलिक विद्वान थे; श्रौर जिन्होंने 'हिन्द तत्त्वज्ञान नो इतिहास' श्रश्रीद श्रनेक श्रभ्यासपूर्ण पुस्तकं लिखी हैं. उन्होंने भी सप्तभंगी का निरूपण बिलकुल श्रसाम्प्र-दायिक दृष्टि से किया है, जो पठनीय है। सर राधाकृष्णन, डॉ॰ दासगुप्त ऋादि ६ तत्त्व चिन्तकों ने भी सप्तभंगी का निरूपण जैन दृष्टिकोण को बराबर समक्त कर ही किया है। यह बात मैं इसलिए लिख रहा हूँ कि साम्प्रदायिक श्रीर श्रसाम्प्र-दायिक श्रध्ययन का श्रन्तर ध्यान में श्रा जाय।

चारित्र के दो श्रंग हैं, जीवनगत श्रागन्तुक दोषों की दूर करना यह पहला,

- १. श्राचारांग सू० १७०।
- २. मज्भिमनिकायसुत्त ६३।
- ३. विशेषा० भा० १४१, ४८८ ।
- ४. श्रापणो धर्म पृ० ६७३।
- 4. पृ० २१३-२१६ I
- ६. राषाकृष्णन—इिंग्डयन फिलॉसॉफी वॉल्यूम १, पृ० ३०२। दासगुसा—प हिस्ट्री ब्रॉफ इन्डियन फिलॉसॉफी वॉल्यूम १, पृ० १७६।

श्रीर श्रात्मा की स्वाभाविक शक्तियों व सद्गुयों का उत्कर्ष करना यह दूसरा श्रंग है। दोनों श्रंगों के लिए किए जाने वाले सम्यक् पुरुषार्थ में ही वैयक्तिक श्रीर सामाजिक जीवन की कृतार्थता है।

उक्त दोनों श्रंग परस्पर एसे सम्बन्द हैं कि पहले के बिना दूसरा संभव ही नहीं, श्रौर दूसरे के बिना पहला ध्येयशून्य हीने से शृत्यवत् है।

इसी द्दिर से महावीर जैसे अनुभिवयों ने हिंसा आदि क्लेशों से विरत होने का उपदेश दिया व साधकों के लिए प्राग्णातिपातिवरमण आदि वर्तों की योजना की, परन्तु स्थूलमित व अलस प्रकृति वाले लोगों ने उन निवृत्ति प्रधान वर्तों में ही चारित्र की पूर्णता मानकर उसके उत्तरार्ध या साध्यभूत दूसरे आंग की उपेचा की। इसका परिग्णाम अतीत की तरह वर्तमान काल में भी अनेक विकृतियों में नजर आता है। सामाजिक तथा घार्मिक सभी चेत्रों में जीवन गतिशून्य व विसंवादी बन गया है। अतएव संशोधक विचारकों का कर्तव्य है कि विरतिप्रधान वर्तों का ताल्पर्य लोगों के सामने रखें।

भगवान महावीर का तात्पर्य यही रहा है कि स्वाभाविक सद्गुणों के विकास की पहली शर्त यह है कि आगन्तुक मलों को दूर करना। इस शर्त की अनिवार्यता समक्त कर ही सभी संतों ने पहले क्लेशनिवृत्ति पर ही भार दिया है। और वे अपने जीवन के उदाहरण से समक्ता गए हैं कि क्लेशनिवृत्ति के बाद वैयक्तिक तथा सामुदायिक जीवन में सद्गुणों की वृद्धि व पुष्टि का कैसे सम्यक् पुरुपार्थ करना।

# तुरन्त करने योग्य काम--

कई मायडारों की स्वियाँ व्यवस्थित बनी हैं, पर छ्वी नहीं हैं तो कई स्वियाँ छुपी भी हैं। श्रीर कई भायडारों की बनी ही नहीं है, कई की हैं तो व्यवस्थित नहीं हैं। मेरी राय में एक महत्व का काम यह है कि एक ऐसी महास्वी तैयार करनी चाहिए, जिसमें भो० बेल एकर की जिनरत्नकीय नामक स्वी के समावेश के साथ सब भायडारों की स्वियाँ श्रा जाएँ। जो न बनी हो तैयार कराई जाएँ, श्रव्यवस्थित व्यवस्थित कराई जाएँ। ऐसी एक महास्वी होने से देशविदेश में वर्तमान यावत् जैन साहित्य की जानकारी किसी भी जिशास की घर बैठे सुकर हो सकेगी श्रीर काम में सरलता भी होगी। मद्रास में श्री राघवन संस्कृत अन्यों की ऐसी ही स्वी तैयार कर रहे हैं। बर्लिन मेन्युस्किप्ट की एक बड़ी विस्तृत स्वी श्रमी ही प्रसिद्ध हुई है। ऐसी ही वस्तुस्थित श्रन्य पुरातत्वीय सामग्री के विषय में भी है। उसका भी संकलन एक स्वी द्वारा जरूरी है।

श्रपभंश भाषा के साहित्य के विशेष प्रकाशनों की श्रावश्यकता पर पहले के प्रमुखों ने कहा है, परन्तु उसके उच्चतर श्रध्ययन का विशिष्ट प्रवन्य होना श्रत्यन्त जरूरी है। इसके सिवाय गुजराती, राजस्थानी, हिन्दी, मराठी, बंगाली श्रादि भाषाश्रों के कड़ीशंघ इतिहास लेखन का कार्य संभव ही नहीं। इसी तरह उच्च शिच्चा के लिए प्रांतीय भाषाश्रों को माध्यम बनाने का जो विचार चारों श्रोर विकसित हो रहा है, उसकी पूरी सफलता तभी संभव है जब उक्त भाषाश्रों की शब्द समृद्धि व विविध श्रयों को वहन करने की चुमता बढ़ाई जाय। इस कार्य में श्रप्पंश भाषाश्रों का श्रध्ययन श्रानिवार्य रूप से श्रपेनित है।

प्राइत विशेष नामों के कोष की उपयोगिता तथा जैन पारिमापिक शब्द कोष की उपयोगिता के बारे में ख्रतः पूर्व कहा गया है। मैं इस विषय में ख्रिषिक चर्चा न करके एक ऐसा सूचन करता हूँ जो मेरी राय में ख्राज की स्थिति में सबसे प्रथम कर्तव्य है ख्रीर जिसके द्वारा नए युग की माँग को हम लोग विशेष सरलता व एक सुचार पद्धति से पूरा कर सकेंगे। वह सूचन यह है—

नवयुगीन साहित्यक मर्यादाओं को समफ्ते वालों की तथा उनमें रस लेने वालों की संख्या अनेक प्रकार से बढ़ रही है। नव शिचा प्राप्त अध्यापक विद्यार्थी अपित तो मिलते ही हैं, पर पुराने हंग से पढ़े हुए परिडतों व ब्रह्मचारी एवं भिच्चुओं की काफी तादाद भी इस नए युग का बल जानने लगी है। व्यवसायी पर विद्याप्रिय धनवानों का ध्यान भी इस ओर गया है। जुदे-जुदे जैन फिरकों में ऐसी छोटो बड़ी संस्थाएँ भी चल रही हैं तथा निकलतां जा रही हैं जो नए युग की साहित्यक आवश्यकता को थोड़ा बहुत पहचानती हैं और योग्य मार्गदर्शन मिलने पर विशेष विकास करने की उदारवृत्ति भी धारण करती हैं।

यह सब सामग्री मामूली नहीं है, फिर भी हम जो काम जितनी त्वरा से ऋौर जितनी पूर्णता से करना चाहते हैं वह हो नहीं पाता। कारण एक ही है कि उक्त सब सामग्री बिखरी हुई कड़ियों की तरह एकसूत्रता विहीन है।

हम सब जानते हैं कि पार्श्वनाथ श्रीर महावीर के तीर्थ का जो श्रीर जैसा कुछ श्रस्तित्व रोष है उसका कारण केवल संघ रचना व संघ व्यवस्था है। यह वस्तु हमें हजारों वर्ष से श्रमायास विरासत में मिली है, गाँव-गाँव, शहर-शहर में जहाँ भी जैन हैं, श्रपने उनका टंग का संघ है।

हर एक फिरके के साधु—जित—मद्दारकों का भी संघ है। उस उस फिरके के तीर्थ-मिन्दर-धर्मस्थान भग्रडार ख्रादि विशेष हितों की रज्ञा तथा दृद्धि करने वाली कमेटियाँ—पेढ़ियाँ व कान्फरेन्सें तथा परिषदें भी हैं। यह सब संघशक्ति का ही निदर्शन है। जब हतनी बड़ी संघ शक्ति है तब क्या कारण

है कि हम मन चाहे सर्वसम्मत साहित्यिक काम को हाथ में लेने से हिच-किचाते हैं ?

मुभको लगता है कि हमारी चिरकालीन संघरिक इसलिए कार्यज्ञम साबित नहीं होती कि उसमें नव दृष्टि का प्रायास्यन्दन नहीं है। अतएव हमें एक ऐसे संघ की स्थापना करनी चाहिए कि जिसमें जैन जैनेतर, देशी विदेशी गृहस्य त्यागी पिएडत अध्यापक आदि सब आकृष्ट होकर सम्मिलित हो सक अप्रैर संघ द्वारा सोची गई आवश्यक साहित्यक प्रवृत्तियों में अपने-अपने स्थान में रहकर भी अपनी अपनी योग्यता व रुचि के अनुसार भाग ले सक, निःसंदेह इस नए संघ की नींव कोई साम्प्रदायिक या पान्यिक न होगी। केवल जैन परंपरा से सम्बद्ध सब प्रकार के साहित्य को नई जरूरतों के अनुसार तैयार व प्रकाशित करना और विलरे हुए योग्य अधिकारियों से विभाजन पूर्वक काम लेना एवं मौजूदा तथा नई स्थापित होने वाली साहित्यिक संस्थाओं को नयी दृष्टि का परिचय कराना इस्यादि इस संघ का काम रहेगा। जिसमें किसी का विसंवाद नहीं और जिसके विना नए यंग की माँग को हम कभी पूरा ही कर नहीं सकते।

पुरानी वस्तुओं की रचा करना इष्ट है, पर इसी को इतिश्री मान लेना भूल है। ऋतएव हमें नई एवं स्कृति देने वाली ऋावश्यकताश्रों को लक्ष्य में रख-कर ऐसे संघ को रचना करनी होगी। इसके विघान, पदाधिकारी, कार्य-विभाजन, ऋार्थिक बाज् ऋादि का विचार में यहाँ नहीं करता। इसके लिए हमें पुनः मिलना होगा।

ई० १६५१ ]



१ श्रोरिएन्टल कॉन्फ्रेंन्स के लारू नी श्रधिवेशन में 'प्राकृत श्रौर जैनधर्म' विभाग के श्रध्यल्वपद से दिया गया व्याख्यान। इसके श्रन्त में मुनिश्री पुरय-विजयजी डारा किये गए कार्य की रूपरेखा श्रौर नए प्रकाशनों की सूची है। उसे यहाँ नहीं दिया गया।

# विश्व शांतिवादी सम्मेलन ऋौर जैन परम्परा

#### भूमिका

मि॰ होरेस ख्रलेक्कैन्डर-प्रमुख कुछ व्यक्तियों ने १६४६ में गाँधीजी के सामने प्रस्ताव रक्ता था कि सत्य और ब्राहिसा में पूरा विश्वास रखनेवाले विश्व भर के इने गिने शान्तिवादी ख्रापके साथ एक सप्ताह कहीं शान्त स्थान में कितावें। अनन्तर सेवाग्राम में डा॰ राजेन्द्रप्रसादजी के प्रमुखल में विचारार्थ जनवरी १६४६ में मिली हुई बैठक में जैसा तय हुद्या था तदनुसार दिसम्बर १६४६ में विश्वभर के ७५ एकनिण्ठ शान्तिवादियों का सम्मेलन मिलने जा रहा है। इस सम्मेलन के ख्रामंत्रग्रदाताओं में प्रसिद्ध जैन ग्रहस्थ भी शामिल हैं।

जैन परम्परा श्रपने जन्मकाल से ही श्रीहंसावादी श्रीर जुदे-जुदे चेत्रों में श्रीहंसा का विविध प्रयोग करनेवाली रही है। सम्मेलन के श्रायोजकों ने श्रन्य परिणामों के साथ एक इस परिणाम की भी श्राशा रक्ली है कि सामाजिक श्रीर राजकीय प्रश्नों को श्राहंसा के द्वारा इल करने का प्रयक्त करनेवाले विश्व भर के स्त्री-पुरुषों का एक संघ बने। श्रतएव हम जैनों के लिए श्रावश्यक हो जाता है कि पहले हम सोचें कि शान्तिवादी सम्मेलन के प्रति श्राहिसावादी रूप से जैन परम्परा कर क्या कर्त्वय है ?

किश्चियन शान्तिवाद हो, जैन अहंसावाद हो या गाँपीजी का अहंसा मार्ग हो, सबकी सामान्य मूमिका यह है कि खुद हिंसा से बचना और यथासम्भव लोकहित की विधायक प्रवृत्ति करना। परन्तु इस अहंसा तत्त्व का विकास सब परम्पराओं में कुछ अंशों में खुदे-खुदे रूप से हुआ है।

#### शान्तिवाद

'Thou shalt not kill' इत्यादि बाईबल के उपदेशों के आधार पर काईस्ट के पक्के अनुयायिओं ने जो अहिंसामूलक विविध प्रवृत्तियों का विकास किया है उसका मुख्य चेत्र मानव समाज रहा है। मानव समाज की नानाविध सेवाओं की सबी भावना में से किसी भी प्रकार के युद्ध में, अन्य सब तरह की सामाजिक हित की जवाबदेही को अदा करते हुए भी, सशस्त्र भाग न लेने की इतिका भी उदय अनेक शताब्दियों से हुआ है। जैसे-जैसे किश्चियानिट का

विस्तार होता गया. भिन्न-भिन्न देशों के साथ निकट श्रीर दूर का सम्बन्ध जुडता गया. सामाजिक श्रीर राजकीय जवाबदेही के बहते जाने से उसमें से फलित होनेवाली समस्यास्त्रों को हल करने का सवाल पेचीदा होता गया. वैसे-वैसे शांति-वादी मनोवृत्ति भी विकसित होती चली। शरू में जहाँ वर्ग-यद (Class War). नागरिक युद्ध ( Civil War ) अर्थात् स्वदेश के अन्तर्गत किसी भी लडाई-भगहे में सशस्त्र भाग न लेने की मनोवृत्ति थी वहाँ क्रमशः श्रन्तर्राष्ट्रीय युद्ध तक में किसी भी तरह से सशस्त्र भाग न लेने की मनोवृत्ति स्थिर हुई । इतना ही नहीं बल्कि यह भी भाव स्थिर हम्मा कि सम्भवित सभी शान्तिपूर्ण उपायों से युद्ध को टालने का प्रयत्न किया जाय श्रीर सामाजिक, राजकीय व श्रार्थिक सेत्रों में भी वैषम्य निवारक शान्तिवादी प्रयत्न किये जाएँ। उसी श्रन्तिम विकसित मनोवत्ति का सचक Pacifism । शांतिवाद ) शब्द लगभग १६०५ से प्रसिद्ध रूप में श्रस्तित्व में श्राया । गाँधीजी के श्रहिंसक परुषार्थ के बाद तो Pacifism शब्द का अर्थ श्रौर भी व्यापक व उन्नत हम्रा है। स्त्राज तो Pacifism शब्द के द्वारा हम 'हरेक प्रकार के अन्याय का निवारण करने के लिए बड़ी से बड़ी किसी भी शक्ति का सामना करने का सक्रिय श्रादम्य श्रातमञ्ज यह श्रार्थ समभते हैं, जो विश्व शांतिवादी सम्मेलन (World Pacifist Meeting) की भूमिका है।

जैन ऋहिंसा

जैन परम्परा के जन्म के साथ ही श्रिहिंसा की श्रीर तन्मूलक श्रपरिमह की माबना जुड़ी हुई है। जैसे-जैसे इस परम्परा का विकास तथा विस्तार होता गया वैसे-वैसे उस भावना का भी भिन्न-भिन्न खेत्रों में नाना प्रकार का उपयोग व प्रयोग हुआ है। परन्तु जैन परम्परा की श्राहिंसक भावना, श्रन्य कतिपय मारतीय धर्म परम्पराश्रों की तरह, यावत् प्राणिमात्र की श्राहिंसा व रखा में चरितार्थ होती श्रायी है, केवल मानन समाज तक कभी सीमित नहीं रही है। किश्चियन ग्रहस्थों में श्रनेक ब्यक्ति या श्रनेक छोटे-मोटे दल समय-समय पर ऐसे हुए हैं जिन्होंने युद्ध की उग्रतम परिस्थित में भी उसमें माग लेने का विरोध मरणान्त कष्ट सहन करके भी किया है जबकि जैन ग्रहस्थों की स्थित इससे निराली रही है। इमें जैन हतिहास में ऐसा कोई स्पष्ट उदाहरण नहीं मिलता जिसमें देश रखा के संकटपूर्ण क्षणों में श्रानेवाली सशस्त्र युद्ध तक की जवाबदेही टालने का या उसका विरोध करने का प्रयत्न किसी भी समक्तरार जवाबदेह जैन ग्रहस्थ ने किया हो।

<sup>1.</sup> Encyclopaedia of Religion (Ed. V. Ferm, 1945,) p. 555.

### गाँधीजी की श्रहिंसा

गाँधीजी जन्म से ही भारतीय ऋहिंसक संस्कार वाले ही रहे हैं। प्राणिमात्र के प्रति उनकी ऋहिंसा व ऋनुकंपा हृति का खोत सदा वहता रहा है, जिसके ऋनेक उदाहरण उनके जीवन में भरे पहे हैं। गोरखा और ऋन्य पशु-पिब्यों की रज्ञा की उनकी हिमायत तो इतनी प्रकट है कि जो किसी से छिपी नहीं है। परन्तु सबका ध्यान खींचनेवाला उनका ऋहिंसा का प्रयोग दुनिया में ऋजोड़ गिनी जानेवाली राजसत्ता के सामने वहे पैमाने पर ऋशस्त्र प्रतिकार या सत्याग्रह का है। इस प्रयोग ने पुरानी सभी प्राच्य-पाक्षात्य ऋहिंसक परम्पराक्षों में जान डाल दी है, क्योंकि इसमें ऋत्मग्रुद्धपूर्वक सबके प्रति न्याय्य व्यवहार करने का हढ़ संकल्प है और दूसरी तरफ से ऋन्य के ऋन्याय के प्रति न कुकते हुए उसका ऋशस्त्र प्रतिकार करने का प्रवल व सर्वक्षेमंकर पुरुषार्थ है। यही कारण है कि ऋाज का कोई भी सच्चा ऋहिंसावादी या शांतिवादी गाँधीजी की प्ररेणा की ऋवगणना कर नहीं सकता। इसी से हम विश्व शांतिवादी सम्मेलन के पीछे, भी गाँधीजी का ऋनोखा व्यक्तित्व पाते हैं।

## निवृत्ति-प्रवृत्ति

जैन कल में जन्म लेनेवाले बच्चों में कुछ ऐसे मुसंस्कार मात-स्तन्यपान के साथ बीजरूप में स्नाते हैं जो पीछे से स्नानेक प्रयत्नों के द्वारा भी दर्लभ हैं। उदाहरणार्थ---निर्मास भोजन, मद्य जैसी नसीली चीजों के प्रति घुणा. किसी को न सताने की तथा किसी के प्राण न लेने की मनोवृत्ति तथा केवल ग्रामहाय मनुष्य को ही नहीं बल्कि प्राणिमात्र को संभवित सहायता पहुँचाने की वृत्ति । जन्मजात जैन व्यक्ति में उक्त संस्कार स्वतःसिद्ध होते हुए भी उनकी प्रच्छन शक्ति का भान सामान्य रूप से ख़द जैनों में भी कम पाया जाता है, जबिक ऐसे ही संस्कारों की भित्ति पर महावीर, बुद्ध, क्राईस्ट श्रीर गाँधीजी जैसों के लोक-कल्याणकारी जीवन का विकास हुन्ना देखा जाता है। इसलिये हम जैनों को श्रपने विरासती ससंस्कारों को पहिचानने की दृष्टि का विकास करना सबसे पहले श्रावश्यक है जो ऐसे सम्मेलन के श्रवसर पर श्रनायास सम्भव है। श्रनेक लोग संन्यास-प्रधान होने के कारण जैन परम्परा को केवल निवृत्ति-मार्गी समऋते हैं श्रोर कम समभ्रदार खुद जैन भी श्रपनी धर्म परम्परा को निश्वतिमार्गी मानने मनवाने में गौरव लेते हैं। इससे प्रत्येक नई जैन पीढ़ी के मन में एक ऐसा चकर्माययता का संस्कार जाने श्चनजाने पडता है जो उसके जनमसिंद श्चनेक ससंस्कारों के विकास में वाधक बनता है। इसलिए प्रस्तत मौके पर यह विचार करना जरूरी है कि वास्तव में जैन परम्परा निष्टतगामी ही है या प्रवृत्तिगामी भी है, ब्रोर जैन परम्परा की दृष्टि से निवृत्ति तथा प्रवृत्ति का सचा माने क्या है।

उक्त प्रश्नों का उत्तर हमें जैन सिब्बान्त में से भी मिलता है श्रीर जैन परम्पा के ऐतिहासिक विकास में से भी।

#### सैद्धान्ति र दृष्टि

जैन सिद्धान्त यह है कि साधक या धर्म का उम्मेदवार प्रथम अपना दोष दूर करे, अपने आपको शुद्ध हरे -- तब उसकी सत् प्रवृत्ति सार्थक बन सकती है। दीष दूर करने का ऋर्थ है दीव से निवत्त होना। साधक का पहला धार्मिक प्रयस्न दीष या दोषों से निवत्त होने का ही रहता है। गरु भी पहले उसी पर भार देते हैं। श्रतएव जितनी धर्म प्रतिज्ञायें या धार्मिक बत हैं वे मुख्यतया निवृत्ति की भाषा में हैं। गृहस्थ हो या साध, उसकी छोटी-मोटी सभी प्रतिशायें, सभी मुख्य वत दोष निवृत्ति से शुरू होते हैं । गृहस्य स्थल प्रागृहिंसा, स्थल मुपावाद, स्थल परिप्रह श्रादि दोघों से निवत्त होने की प्रतिज्ञा लेता है श्रीर ऐसी प्रतिज्ञा निवाहने का प्रयत्न भी करता है। जबकि साध सब प्रकार की प्राग्रिहेंसा स्त्रादि दोषां से निवृत्त होने की प्रतिशा लेकर उसे निवाहने का भरसक प्रयत्न करता है। यहस्थ श्रीर साधुश्रों की मख्य प्रतिज्ञाएँ निवृत्तिसूचक शब्दों में होने से तथा दोप से निवृत्त होने का उनका प्रथम प्रयत्न होने से सामान्य समक्रवालां का यह खयाल बन जाना स्वाभाविक है कि जैन धर्म मात्र निवृत्तिगामी है । निवृत्ति के नाम पर अवस्यकर्तव्यों की उपेता का भाव भी धर्म संघों में आ जाता है। इसके और भी दो मुख्य कारण हैं। एक तो मानव-प्रकृति में प्रमाद या परोपजीविता रूप विकृति का होना और दूसरा तिना परिश्रम से या श्रह्म परिश्रम से जीवन की जरूरतों की पूर्ति हो सके ऐसी परिस्थित में रहना । पर जैन सिद्धान्त इतने में ही सीमित नहीं है। वह तो स्पष्टतया यह कहता है कि प्रवृत्ति करे पर स्नासक्ति से नहीं अथवा अनासक्ति से-दोप त्याग पूर्वक प्रवृत्ति करे । दसरे शब्दों में वह यह कहता है कि जो कुछ किया जाय वह यतना पूर्वक किया जाय । यतना के बिना कुछ न किया जाय। यतना दा अर्थ है विवेक और अनासकि। इम इन शास्त्राबात्रों में स्पष्टतया यह देख सकते हैं कि इनमें निषेध, त्याग या निष्टति का जो विधान है वह दोष के निषेध का, नहीं कि प्रवृत्ति मात्र के निषेध का। यदि प्रवृत्तिमात्र के त्याग का विधान होता तो यतना-पूर्वक जीवन प्रवृत्ति करने के क्रादेश का कोई भी अर्थ नहीं रहताआपैर प्रवृत्ति न करना इतना मात्र कहाजाता।≢

दूसरी बात यह है कि शास्त्र में गुप्ति श्रीर सिनित-ऐसे धर्म के दो मार्ग हैं। दोनों मार्गों पर बिना चले धर्म की पूर्णता कभी सिद्ध नहीं हो सकती। गुप्ति का मतलब है दोषों से मन, बचन, काया को विरत रखना श्रीर सिनिति का मतलब है विवेक से स्वपरहितावह सत्प्रवृत्ति को करते रहना। सत्प्रवृत्ति बनाए रखने की दृष्टि से जो श्रसत्प्रवृत्ति या दोष के त्याग पर श्रत्यधिक भार दिया गया है उसीको कम समभ्रत्वाले लोगों ने पूर्ण मानकर ऐसा समभ्र लिया कि दोष निवृत्ति से श्रागे फिर विशेष कर्त्तव्य नहीं रहता। जैन सिद्धान्त के श्रनुसार तो सच बात यह फलित होती है कि जैसे-जैसे साधना में दोष निवृत्ति होती श्रीर बद्ती जाए वैसे-वैसे सत्यवृत्ति की बाजू विकसित होती जानी चाहिए।

जैसे दोष निवृत्ति के सिवाय सत्प्रवृत्ति श्रसम्भव है वैसे ही सत्प्रवृत्ति की गति के सिवाय दोष निवृत्ति की स्थिरता टिकना भी श्रसम्भव है। यही कारण है कि जैन परम्परा में जितने श्रादर्श पुरुष तीर्थं कर रूप से माने गये हैं उन सभी ने श्रपना समग्र पुरुपार्थ श्रात्मश्रुद्धि करने के बाद सत्प्रवृत्ति में हो लगाया है। इसलिये हम जैन श्रपने को जब निवृत्तिगामी कहें तब इतना ही श्रप्यं समम्म लेना चाहिए कि निवृत्ति यह तो हमारी यथार्थ प्रवृत्तिगामी धार्मिक जीवन की प्राथमिक तैयारी मात्र है।

मानस शास्त्र की दृष्टि से विचार करें तो भी ऊपर की बात का ही समर्थन होता है। श्रारीर से भी मन श्रीर मन से भी चेतना विशेष शक्तिशाली या गतिशील है। श्रव इस देखें कि श्रवर शरीर श्रीर मन की गति दोषों से रुकी, चेतना का सामर्थ्य दोषों की श्रीर गति करने से रुका, तो उनकी गति-दिशा कौन सी रहेगी? वह सामर्थ्य कभी निष्क्रिय या गति-शूर्य तो रहेगा ही नहीं। श्रवर उस सदा-स्फुरत् सामर्थ्य को किसी महान् उद्देश्य की साधना में लगाया न जाए तो फिर

चयिष शास्त्रीय शब्दों का स्थूल अर्थ साधु-जीवन का आहार, विहार, निहार सम्बन्धी चर्या तक ही सीमित जान पड़ता है पर इसका तात्पर्य जीवन के सब चेत्रों की सब प्रवृत्तियों में यतना लागू करने का है । अगर ऐसा तात्पर्य न हो, तो यतना की व्याप्ति इतनी कम हो जाती है कि फिर वह यतना अहिंसा सिद्धान्त की समर्थ बाजू बन नहीं सकती । समिति शब्द का तात्पर्य भी जीवन की सब प्रवृत्तियों से है, न कि शब्दों में गिनाई हुई फेवल आहार विहार निहार बैसी प्रवृत्तियों में ।

वह ऊर्ष्यामी योग्य दिशा न पाकर पुराने वासनामय अधोगामी जीवन की क्षोर ही गति करेगा। यह सर्वसाधारण अनुभव है कि जब हम शुभ भावना रखते हुए भी कुछ नहीं करते तब अन्त में अशुभ मार्ग पर ही का पड़ते हैं। बौढ, सांस्थ-योग आदि सभी निवृत्तिमार्गी कही जानेवाली धर्म परम्पराओं का भी वही भाव है जो जैन धर्म-परम्परा का। जब गीता ने कर्मयोग या प्रवृत्ति मार्ग पर भार दिया तब वस्तुतः अनासक्त भाव पर ही भार दिया है!

निष्टि प्रवृत्ति की पूरक है और प्रवृत्ति निवृत्ति की । ये जीवन के सिक्के की दो बाजुएँ हैं । पूरक का यह भी अपर्य नहीं है कि एक के बाद दूसरी हो, दोनों साथ न हों, जैसे जाग्रति व निद्रा । पर उसका यथार्थ भाव यह है कि निवृत्ति और प्रवृत्ति एक साथ चलती रहती है भले ही कोई एक अंश प्रधान दिलाई दे । मनमें दोषों की प्रवृत्ति चलती रहने पर भी अपनेक बार स्थूल जीवन में निवृत्ति दिलाई देती है जो वास्तव में निवृत्ति नहीं है । हसी तरह अपनेक बार मन में वासनाओं का विशेष दशव न होने पर भी स्थूल जीवन में कल्यायावह प्रवृत्ति का अभाव भी देखा जाता है जो वास्तव में निवृत्ति का ही घातक सिद्ध होता है । अतएव हमें समक्ष लेना चाहिए कि दोष निवृत्ति और सद्गुया प्रवृत्ति का कोई विरोध नहीं प्रसुत दोनों का साहचर्य ही धार्मिक जीवन की आवश्यक शर्त है । विरोध है तो दोषों से ही निवृत्त होने का और दोषों में ही प्रवृत्त होने का । इसी तरह सद्गुयों में ही प्रवृत्ति करना और उन्हीं से निवृत्त भी होना यह भी विरोध है ।

श्रसत्-निवृत्ति श्रीर सत्-प्रवृत्ति का परस्पर कैसा पोष्य-पोषक सम्बन्ध है यह भी विचारने की वस्तु है। जो हिंसा एवं मृषावाद से थोड़ा या बहुत श्रंशों में निवृत्त हो पर मौका पढ़ने पर प्राणिहित की विधायक प्रवृत्ति से उदासीन रहता है या सत्य भाषण की प्रत्यन्न जवाबदेही की उपेन्ना करता है वह धीरे-धीरे हिंसा एवं मृषावाद की निवृत्ति से संचित बल भी गँवा बैठता है। हिंसा एवं मृषावाद की निवृत्ति को सच्ची परीन्ना तभी होती है जब श्रमुकम्पा की एवं सत्य भाषण की विधायक प्रवृत्ति का प्रश्न सामने श्राता है। श्रगर में किसी प्राणी या मनुष्य को तकलीफ नहीं देता पर मेरे सामने कोई ऐसा प्राणी या मनुष्य उपस्थित है जो श्रन्य कारणों से संकटमस्त है श्रीर उसका संकट मेरे प्रयस्न के द्वारा दूर हो सकता है या कुछ इलका हो सकता है, या मेरी प्रत्यन्न परिचर्या एवं सहानुमृति से उसे श्राश्वासन मिल सकता है, फिर भी मैं केवल निवृत्ति की बाजू को ही पूर्ण श्राहिसा मान लूँ तो मैं लुद श्रपनी सद्गुणाभिमुल विकासशील चेतना शिक का गला पोटता हैं। मुक्सें जो श्रास्मीपम्य की भावना श्रीर जोखिम उठाकर

भी सत्य भाषण के द्वारा अन्याय का सामना करने की तेजस्विता है उसे काम में न लाकर कुिएउत बना देना श्रीर पूर्ण आध्यात्मिकता के विकास के अम में पढ़ना है। इसी प्रकार ब्रह्मचर्य की दो बाजुएँ हैं जिनसे ब्रह्मचर्य पूर्ण होता है। मैशुन विरम्प यह राक्तिसंग्रहक निवृत्त की बाजू है। पर उसके द्वारा संग्रहीत शक्ति श्रीर तेज का विधायक उपयोग करना यही प्रवृत्ति की बाजू है। जो मैशुन-विरत व्यक्ति अपनी संचित वीर्य शक्ति का अधिकारानुरूप लोकिक लोकोत्तर भलाई में उपयोग नहीं करता है वह अन्त में अपनी उस संचित वीर्य-शक्ति के द्वारा हो या तो तामसवृत्ति बन जाता है या अन्य अक्तर्य की श्रीर अन्त जाता है। यही कारण है कि मैशुनविरत ऐसे लाखों बावा संन्यासी अब भी मिलते हैं जो परोपजीवी कोधमृत्ति और विविध बहुमों के घर हैं।

#### ऐतिहासिक दृष्टि

श्रव हम ऐतिहासिक हिण्ट से निवृत्ति श्रीर प्रवृत्ति के बारे में बैन परम्परा का मुकाव क्या रहा है सो देखें। हम पहिले कह चुके हैं कि जैन कुल में मांस मद्य श्रादि व्यसन त्याग, निरर्थक पापकर्म से विरित्त जैसे निषेधात्मक सुसंस्कार श्रीर श्रवक्या मूलक भूतिहत करने की वृत्ति जैसे भावात्मक सुसंस्कार विरासती हैं। श्रव देखना होगा कि ऐसे संस्कारों का निर्माण कैसे शुरू हुश्चा, उनकी पुष्टि कैसे कैसे होती गई श्रीर उनके द्वारा इतिहास काल मैं क्या-क्या घटनाएँ घटीं।

जैन परस्परा के श्रादि प्रवर्तक माने जानेवाले ऋष मदेव के समय जितने अन्यकार युग को हम छोड़ दें तो भी हमारे सामने नेमिनाथ का उदाहरण स्पष्ट है, जिसे विश्वसनीय मानने में कोई श्रापित नहीं। नेमिनाथ देवकीपुत्र ऋष्ण के चचेरे भाई श्रीर यदुवंश के तेजस्वी तक्ण थे। उन्होंने ठीक लग्न के मौके पर मांस के ानिमत एकत्र किए गये सैकड़ों पशुपित्वयों को लग्न में श्रसहयोग के द्वारा जो श्रभयदान दिलाने का महान् साहस किया, उसका प्रभाव सामाजिक समारम्भ में प्रचलित चिरकालीन मांस भोजन की प्रथा पर ऐसा पड़ा कि उस प्रथा को जड हिलासी गई। एक तरफ से ऐसी प्रथा शिथिल होने से मांस-भोजन त्याग का संस्कार पड़ा श्रीर दूसरी तरफ से पशु-पित्वयों को मारने से बचाने की विधायक प्रवृत्ति भी धर्म्य गिनी जाने लगी। जैन परम्परा के श्रागे के हतिहास में हम जो श्रमेक श्राहिसापोषक श्रीर प्राणिरच्यक प्रयत्न देखते हैं उनके मूल में नेमिनाथ की त्याग-घटना का संस्कार काम कर रहा है।

पार्श्वनाथ के जीवन में एक प्रसङ्ग ऐसा है जो ऊपर से साधारण लगता है पर निवृत्ति-प्रवृत्ति के विचार से वह स्त्रसाधारण है। पार्श्वनाथ ने देखा कि एक तापस जो पंचाग्नि तप कर रहा है उसके श्रास-गास जलने वाली बड़ी-बड़ी सकड़ियों में साँप भी जल रहा है। उस समय पार्श्वनाथ ने चुपकी न पकड़ कर तात्कालिक प्रथा के विरुद्ध श्रीर लोकमत के विरुद्ध श्रावाज उठाई श्रीर श्रपने पर श्राने वाली जोलिम की परवाह नहीं की। उन्होंने लोगों से स्पष्ट कहा कि ऐसा तप श्रधमें है जिसमें निरपराध प्राची मरते हों। इस प्रसङ्ग पर पार्श्वनाथ मीन रहते तो उन्हें कोई हिंसाभागी या मृषावादी न कहता। फिर भी उन्होंने सत्य भाषण का प्रवृत्त-मार्ग इसलिये श्रपनाथा कि स्वीकृत धर्म की पूर्णता कभी केवल मीन या निवृत्ति से सिद्ध नहीं हो सकती।

चतुर्याम के परस्कर्ता ऐतिहासिक पार्श्वनाथ के बाद पंचयाम के समर्थक भगवान महावीर स्थाते हैं। उनके जीवन की कुछ घटनाएँ प्रवृत्तिमार्ग की दृष्टि से बहुत सूचक हैं। महावीर ने समता के श्राध्यात्मिक सिद्धान्त को मात्र व्यक्तिगत न रखकर उसका धर्म हरिट से सामाजिक क्षेत्र में भी प्रयोग किया है। महावीर जन्म से किसी मनुष्य को ऊँचा या नीचा मानते न थे। सभी को सद्गुण-विकास श्रीर धर्माचरण का समान श्रधिकार एक-सा है-ऐसा उनका हद सिद्धान्त था । इस सिद्धान्त को तत्कालीन समाज-बेत्र में लागू करने का प्रयत्न उनकी धर्ममूलक प्रवृत्ति की बाज है। अगर वे केवल निवृत्ति में ही पूर्ण धर्म समकते तो अपने व्यक्तिगत जीवन में अस्प्रश्यता का निवारण करके संतुष्ट रहते। पर उन्होंने ऐसा न किया। तत्कालीन प्रवल बहमत की श्रन्याय्य मान्यता के विरुद्ध सिकय कदम उठाया श्रीर मेतार्य तथा हरिकेश जैसे सबसे निकृष्ट गिने जानेवाले श्रास्प्रस्थों को श्रापने धर्म संघ में समान स्थान दिलाने का द्वार खोल दिया। इतना ही नहीं बल्कि हरिकेश जैसे तपस्वी श्राध्यात्मक चयडाल को छुश्राछ्त में श्रान-खशिख इवे हुए जात्यभिमानी ब्राह्मणां के धर्मवाटों में भेजकर गाँधीजी के द्वारा समर्थित मन्दिर में श्रास्प्रश्य प्रवेश जैसे विचार के धर्म बीज बोने का समर्थन भी महावीरान्यायी जैन परम्परा ने किया है। यज्ञ यागादि में अनिवार्य मानी जाने-वाली पश स्त्रादि प्राणी हिंसा से केवल स्वयं पूर्णतया विरत रहते तो भी कोई महावीर या महावीर के श्रान्यायी त्यागी को हिंसाभागी नहीं कहता। पर वे धर्म के मर्म को पूर्णतया समक्रते थे। इसीसे जयघोष जैसे वीर साध यज्ञ के महान सभारंभ पर विरोध की व संकट की परवाह बिना किए अपने श्रिष्टिंसा सिद्धान्त को कियाशील व जीवित बनाने जाते हैं। श्रीर श्रन्त में उस यह में मारे जानेवाले पश्च को प्राण से तथा मारनेवाले याज्ञिक की हिंसावृत्ति से बचा लेते हैं। यह श्रहिंसा की प्रवृत्ति वाजू नहीं तो श्रीर क्या है ? खुद महाबीर के समस्त्र उनका यर्वं सहचारी गोशालक श्राया श्रीर श्रपने श्रापको वास्तविक स्वरूप से छिपाने का

भरसक प्रयस्त किया । महावीर उस समय चुप रहते तो कोई उन्हें मृषावादः विरिति के महावत से च्युत न गिनता । पर उन्होंने स्वयं सत्य देखा क्रीर सोचा कि ऋसत्य न बोजना इतना ही उस व्रत के लिए पर्याप्त नहीं है बिल्क ऋसत्यवाद का साक्षी होना यह भी भयमूजक ऋसत्यवाद के बराबर ही है । इसी विचार से गोशालक की ऋत्युम रोषप्रकृति को जानते हुए भी भावी संकट की परवाह न कर उसके सामने वीरता से सत्य प्रकट किया क्रीर दुवांसा जैसे गोशालक के रोषाग्नि के दु:सह ताप के कटुक ऋनुभव से भी कभी सत्य-संभापण का ऋनुताप न किया ।

श्रव हम सुविदित ऐतिहासिक घटनाश्रों पर श्राते हैं। नेमिनाथ की ही प्राणिरस्त्रण की परम्परा को सजीव करनेवाले श्रशोक ने श्रपने धर्मशासनों में जो श्रादेश दिए हैं, ये किसी से भी छिपे नहीं हैं। ऐसा एक धर्मशासन तो खुद नेमिनाथ की ही साधना-भूमि में श्राज भी नेमिनाथ की परंपरा को याद दिलाता है। श्रशोक के पौत्र सम्प्रति ने प्राणियों की हिंसा रोकने व उन्हें श्रमय-दान दिलाने का राजोचित प्रवृत्ति मार्ग का पालन किया है।

बौद्ध किय व सन्त मातृचेट का कियाकालेख इतिहास में प्रसिद्ध है । किनिष्क के आमंत्रण पर श्रात बुदापे के कारण जब मातृचेट भिच्छ उनके दरबार में न जा सके तो उन्होंने एक पराबद्ध लेख के द्वारा आमंत्रणदाता किनिष्क जैसे शक रूपति से पशु-पची आदि प्राणियों को अभयदान दिलाने की भिच्चा मांगी । हर्ष-वर्धन, जो एक पराकमी धर्मवीर सम्राट था, उसने प्रवृत्ति मार्ग को कैसे विकसित किया यह सर्वविदित है । वह हर पाँचवें साल अपने सारे खजाने को भलाई में खर्च करता था । इससे बदकर अपरिग्रह की प्रवृत्ति बाजू का राजोचित उदाहरण शायद ही इतिहास में हो ।

गुर्जर सम्राट् शैव सिद्धराज को कौन नहीं जानता? उसने मलघारी श्राचार्य श्रमथदेव तथा हेमचन्द्रस्रि के उपदेशानुसार पशु, पश्ची श्रादि प्राणियों को श्रमथदान देकर श्रिहंसा की प्रवृत्ति बाजू का विकास किया है। उसका उत्तरा-भिकारी कुमारपाल तो परमाईत ही था। उसने भिलकाल सर्वज्ञ श्राचार्य हेमचन्द्र के उपदेशों को जीवन में इतना श्रभिक श्रपनाथा कि विरोधी लोग उसकी प्राणि-रच्चा की भावना का परिहास तक करते रहे। जो कर्तव्य पालन की हिन्द से युद्धों में भाग भी लेता था वही कुमारपाल श्रमारि-बोषणा के लिए प्रख्यात है।

श्रकवर, जहाँगिर बैसे मांसमोजी व शिकारशोखी मुसलिम बादशाहों से हीरविजय, शान्तिचन्द्र, भानुचन्द्र श्रादि साधु ह्यों ने जो काम कराया वह श्राहसा धर्म की प्रवृत्ति बाजू का प्रकाशमान उदाहरण है। ये साधु तथा उनके श्रनुगामी

राह्राथलोग श्रापने धर्मस्थानों में हिंसा से विरत रहकर श्राहिंसा के श्राचरण का संतोष धारण कर सकते थे। पर उनकी सहजसिद्ध श्रात्मीपम्यकी वृत्ति निष्क्रिय न रही। उस वृत्ति ने उनको विभिन्नधर्मी शक्तिशाली बादशाहों तक साहस पूर्वक श्रापना ध्येय लेकर जाने की प्रेरणा की श्रीर श्रन्त में वे सफल भी हुए। उन बादशाहों के शासनादेश श्राज भी हमारे सामने हैं, जो श्राहिसा धर्म की गतिशीलता के साल्ची हैं।

गुजरात के महामास्य वस्तुपाल का नाम कीन नहीं जानता ? वह अपनी घन-राशि का उपयोग केवल अपने धर्मपंथ या साधुसमाज के लिए ही करके सन्तुष्ट न रहा। उसने सार्वजनिक कल्याण के लिए अनेक कामों में अर्थात उदारता से घन का सदुपयोग करके दान मार्ग की व्यापकता सिद्ध की। जगडु शाह जो एक कच्छ का व्यापारी था और जिसके पास अन्न घास आदि का बहुत बड़ा संग्रह था उसने उस सारे संग्रह को कच्छ, काठियावाड़ और गुजरात व्यापी तीन वर्ष के दुर्भिन्न में यथोयोग्य बाँट दिया व पशु तथा मनुष्य की अनुकरणीय सेवा द्वारा अपने संग्रह की सफलता सिद्ध की।

नेमिनाथ ने जो पशु पत्नी श्रादि की रह्मा का छोटा सा धर्मशीजवपन किया था. श्रीर जो मांसभोजन त्याग की नींव डाली थी उसका विकास उनके उत्तरा-धिकारियों ने श्रनेक प्रकार से किया है, जिसे हम ऊपर संक्षेप में देख चुके। पर यहाँ पर एक दो बातें खास उल्लेखनीय हैं। हम यह कब्रल करते हैं कि पिंजरापोल की संस्था में समयानुसार विकास करने की बहुत गुंजाइश है श्रीर उसमें अनेक सधारने योग्य श्रिटयां भी हैं। पर पिंजरापोल की संस्था का सारा इतिहास इस बात की सास्ती दे रहा है कि पिंजरापोल के पीछे एक मात्र प्राणि-रक्षा श्रौर जीवदया की भावना ही सजीव रूप में वर्तमान है। जिन लाचार पशु.पची श्रादि प्राणियों को उनके मालिक तक छोड़ देते हैं. जिन्हें कोई पानी तक नहीं पिलाता उन प्राणियों की निष्काम भाव से श्राजीवन परिचर्या करना. इसके लिए लाखों रुपए लर्च करना, यह कोई साधारण धर्म संस्कार का परिणाम नहीं है। गुजरात व राजस्थान का ऐसा शायद ही कोई स्थान हो जहाँ पिंजरा-पोल का कोई न कोई स्वरूप वर्तमान न हो। वास्तव में नेमिनाथ ने पिंजरबढ़ प्राणियों को अभयदान दिलाने का जो तेजस्वी परुपार्थ किया था. जान पडता है. उसी की यह चिरकालीन धर्मस्मृति उन्हीं के जन्मस्थान गुजरात में चिरकाल से व्यापक रूप से चली त्राती है, श्रीर जिसमें श्राम जनता का भी पूरा सहयोग है। पिंजरापोल की संस्थाएँ केवल लाले लाने लानार प्राणियों की रखा के कार्य तक ही सीमित नहीं हैं। वे ऋतिकृष्टि दण्काल ऋदि संकटपूर्ण समय में दसरी भी श्रामेकविश्व सम्मवित प्राचित्वांचा-प्रवृत्तियाँ करती हैं।

श्रिहंसा व दया के विकास का पुराना इतिहास देखकर तथा निर्मीस मोजन की व्यापक प्रथा श्रीर जीव दया की व्यापक प्रवृत्ति देखकर ही लोकमान्य तिलक ने एक बार कहा था कि गुजरात में जो श्रिहंसा है, वह जैन परम्परा का प्रमाव है। यह ध्यान में रहे कि यदि जैन परम्परा केवल निवृत्ति बाजू का पोषणा करने में कृतार्थता मानती तो इतिहास का ऐसा मध्य रूप न होता जिससे तिलक जैसों का ध्यान खिचता।

हम "जीव दया मयडली" की प्रवृति को भूल नहीं सकते। वह करीब ४० वर्षों से अपने सतत प्रयत्न के द्वारा इतने अधिक जीव दया के कार्य कराने में सफल हुई है कि जिनका इतिहास जानकर सन्तोष होता है। अपनेक प्रान्तों में ब राज्यों में धार्मिक मानी जाने वाली प्राणिहिंसा को तथा सामाजिक व वैयक्तिक मांस भोजन की प्रथा को उसने बन्द कराया है व लाखों प्राणियों को जीवित दान दिलाने के साथ-साथ लाखों स्त्री पुरुषों में एक आत्मीपम्य के सुसंस्कार का समर्थ बीजवपन किया है।

वर्तमान में सन्तवालका नाम उपेक्ष्य नहीं है। वह एक स्थानकवासी जैन मुनि है। वह अपने गुरू या श्रम्य धर्म-सहचारी मुनियों की तरह श्राहिसा की केवल निष्क्रिय बाजू का आश्रय लेकर जीवन व्यतीत कर सकता था, पर गांधीजी के व्यक्तित्व ने उसकी आत्मा में श्राहिसा की भावात्मक प्रेमच्योति को सिक्रय बनाया। अत्यत्व वह रूढ़ लोकापवाद की विना परवाह किए अपनी प्रेमदृत्ति को कृतार्थ करने के लिए पंच महाबत की विधायक बाजू के अनुसार नानाविध मानवहित की प्रवृतियों में निष्काम भाव से कृद पड़ा जिसका काम आज जैन जैनेतर सब बोगां का ध्यान खींच रहा है।

जैन ज्ञान-भाण्डार, मन्दिर, स्थापत्य व कला

श्रव हम जैन परम्पा की धार्मिक प्रवृत्ति वाजू का एक श्रीर भी हिस्सा देखें जो कि खास महत्त्व का है श्रीर जिसके कारण जैन परंपरा श्राज जीवित व तेजस्वी है। इस हिस्से में ज्ञानभएडार, मन्दिर श्रीर कला का समावेश होता है। सैकड़ों वपों से जगह जगह स्थापित वह वह ज्ञान भाषडारों में केवल जैन शास्त्र का या श्रध्यात्मशास्त्र का ही संग्रह रख्ण नहीं हुआ है बल्कि उसके द्वारा श्रवेक-विच लौकिक शास्त्रों का श्रसाम्प्रदायिक दृष्टि से संग्रह संरक्षण हुआ है। क्या वैद्यक, क्या ज्योतिव, क्या मन्त्र तन्त्र, क्या संगीत, क्या सामुद्रिक, क्या भाषाशास्त्र, काव्य, नाटक, पुराण, श्रलंकार व कथाग्रंथ श्रीर क्या सर्व दर्शन संगन्त्री महत्व के शास्त्र —इन सवी का ज्ञानभायडारों में संग्रह संरक्षण ही नहीं हुआ है बल्कि इनके श्रध्ययन व श्रध्यापन के द्वारा कुछ विशिष्ट विद्वानों ने ऐसी प्रतिमान

मूलक नव इतियाँ भी रची हैं जो अन्यत्र दुर्लभ हैं और मौलिक गिनी जाने लायक हैं तथा जो विश्वसाहित्य के संग्रह में स्थान पाने योग्य हैं। ज्ञानभागडारों में से ऐसे ग्रंथ मिले हैं जो बौद्ध आदि अन्य परंपरा के हैं और आज दुनियाँ के किसी भी भाग में मूलस्वरूप में अभी तक उपलब्ध भी नहीं हैं। ज्ञानभागडारों का यह जीवनदायी कार्य केवल धर्म की निश्चित बाजू से सिद्ध हो नहीं सकता।

यों तो भारत में ब्रानेक कलापूर्ण धर्मस्थान हैं, पर चामुण्डराय प्रतिष्ठित गोमटेश्वर की मूर्ति की भन्यता व विमल शाह तथा वस्तुपाल आदि के मन्दिरों के शिल्प स्थापत्य ऐसे अने हैं कि जिन पर हर कोई मुग्ध हो जाता है। जिनके हृदय में धार्मिक भावना की विधायक सौन्दर्य की बाजू का आदरपूर्ण स्थान न हो, जो साहित्य व कला का धर्मपोषक मर्म न जानते हों वे अपने धन के खजाने हस बाजू में खर्च कर नहीं सकते।

ब्यापक लं:कहिन की दृष्टि

पहले से आज तक में अनेक जैन यहस्थों ने केवल अपने धर्म समाज के हित की हिए से आप्या-हित के लिए ही नहीं बिन्क साधारण जन समाज के हित की हिए से आप्या-ित्मक ऐसे कार्य किए हैं, जो ज्यावहारिक धर्म के समर्थक और आप्यास्मिकता के पोषक होकर सामाजिकता के सूचक भी हैं। श्रारोग्यालय, भीजनालय, शिच्चणा-लय, वाचनालय, श्रनाथालय जैसी संस्थाएँ ऐसे कार्यों में शिने जाने योग्य हैं।

ऊपर जो इमने प्रवर्तक धर्म की बाजू का संदोप में वर्णन किया है, वह केवल इतना ही सूचन करने के लिए कि जैन धर्म जा एक श्राध्यात्मिक धर्म व मोद्य-वादी धर्म है वह यदि धार्मिक प्रवृत्तियों का विस्तार न करता श्रीर ऐसी प्रवृत्तियों से उदासीन रहता तो न सामाजिक धर्म बन सकता, न सामाजिक धर्म रूप से जीवित रह सकता श्रीर न क्रियाशील लोक समाज के बीच गौरव का स्थान पा सकता। ऊपर के वर्णन का यह विलकुल उद्देश्य नहीं है कि श्रतीत गौरव की गाया गाकर श्रात्मप्रशंसा के मिय्या भ्रम का हम पोषण करें श्रीर देशकालानु-रूप नए-नए श्रावश्यक कर्नव्यों से मुँह मोहें। हमारा स्वष्ट उद्देश्य तो यही है कि पुरानी व नई पीढ़ी को हजारों वर्ष के विरासती सुसंस्कार की याद दिलाकर उनमें कर्नव्य की भावना प्रशिप्त करें तथा महात्माजी के सेवाकायों की श्रोर श्राकुष्ट करें।

गांधीजी की सूक

जैन परम्परा पहले ही से ऋहिंसा धर्म का ऋत्यन्त ऋाष्ट्र रखती ऋाई है। पर सामाजिक धर्म के नाते देश तथा सामाज के नानाविध उत्थान-पतनों में जब-जब शस्त्र धारण करने का प्रसंग ऋाया तब-तब उसने उससे भी मुँह न मोड़ा। यद्यपि शक्त धारण के द्वारा सामाजिक हित के रच्चाकार्य का आहिंसा के आत्यतिक समर्थन के साथ मेळ विठाना सरक न था पर गांधीजी के पहिले ऐसा
कोई अशस्त्र युद्ध का मार्ग खुला भी न था। अतप्त जिस रास्ते अन्य जनता
जाती रही उसी रास्ते जैन जनता भी चली। परन्तु गांधीजी के बाद तो युद्ध का
कर्मचेत्र सच्चा धर्मक्षेत्र बन गया। गांधीजी ने अपनी अपूर्व सुरू से ऐसा मार्ग
लोगों के सामने रखा जिसमें वीरता की पराकाध्ठा जरूरी है और सो भी शक्त
धारण विना किए ही। जब ऐसे अशस्त्र प्रतिकार का आहिंसक मार्ग सामने आया
तय वह जैन परम्परा के मूलगत अहिंसक संस्कारों के साथ सविशेष संगत दिखाई
दिया। यही कारण है कि गांधीजी की आहिंसामूलक सभी प्रवृत्तियों में जैन क्लोपुरुषों ने अपनी संख्या के अनुपात से तुलना में अधिक ही भाग लिया और
आज भी देश के कोने-कोने में भाग ले रहे हैं। गांधीजी की आहिंसा की रचनात्मक अमली सुरू ने आहिंसा के दिशाशस्त्य उपासकों के सामने इतना बड़ा
आदर्श और कार्यचेत्र रखा है जो जीवन की इसी लोक में स्वर्ग और मोच की
आकांचा को सिद्ध करने वाला है।

अपरिग्रह व पित्रह-परिमाण व्रत

प्रस्तुत शान्तिवादी सम्मेलन जो शान्तिनिकेतन में गांघीजी के सत्य श्रिष्ट्रंस के सिद्धान्त को वर्तमान श्रांति संघर्षप्रधान युग में श्रमली बनाने के लिए विशेष ऊहापोष्ट करने को मिल रहा है, उसमें श्रिष्ट्रंसा के विरासती संस्कार धारण करने वाले हम जैनों का मुख्य कर्तव्य यह है कि श्रिष्ट्रंसा की साधना की हरएक बाजू में भाग लें। श्रीर उसके नवीन विकास को श्रपनाकर श्रिष्ट्रंसक संस्कार के स्तर को ऊँचा उठावें। परन्तु यह काम केवल चर्चा या मौलिक सहानुभूति से कभी सिद्ध नहीं हो सकता। इसके लिए जिस एक तत्त्व का विकास करना जरूरी है वह है श्रपरिग्रह या परिग्रह-परिमाण वत।

उक्त व्रत पर जैन परम्परा इतना अधिक भार देती आई है कि इसके विना अहिंसा के पालन को सर्वथा असम्भव तक माना है। त्यागिवर्ग स्वीकृत अपिरप्रह की प्रतिशा को सच्चे अप्यें में तब तक कभी पालन नहीं कर सकते जब तक वे अपने जीवन के अंग प्रत्यंग को स्वावलम्बी और सादा न बनावे। पुरानी रूढ़ियों के चक्र में पड़कर जो स्थाग तथा सादगी के नाम पर दूसरों के अम का अधिकाधिक फल भोगने की प्रथा रूढ़ हो गई है उसे गांधीजी के जीवित उदाहरण हारा हटाने में व महावीर की स्थावलम्बी सब्बी जीवन प्रथा को अपनाने में आज कोई संकोच होना न चाहिए। यही अपरिग्रह व्रत का तात्यर्थ है।

जैन परम्परा में गृहस्थवर्ग परिम्रह-परिमाण व्रत पर **व्यर्शत् स्वतन्त्र इच्छा**-

पूर्वक परिग्रह की मर्यादा को संकुचित बनाने के संकरूप पर हमेशा भार देता आया है। पर उस मत की यथार्थ आवश्यकता और उसका मूल्य जितना आज है, उतना शायद ही भूतकाल में रहा हो। आज का विश्वक्यापी संघर्ष केयल परिग्रहमूलक है। परिग्रह के मूल में लोमवृत्ति ही काम करती है। इस वृत्ति पर ऐन्छिक अंकुश या नियन्त्रण विना रखे न तो व्यक्ति का उद्धार है न समाज का और न राष्ट्र का। लोभ वृत्ति के आन्यित्तित होने के कारण ही देश के अन्दर तथा अन्तर्राष्ट्रीय चेत्र में खींचातानी व युद्ध की आशंका है, जिसके निवारण का उपाय सोचने के लिए प्रस्तुत सम्मेलन हो रहा है। इसलिए जैन परम्परा का प्रथम और सर्वप्रथम कर्तव्य तो यही है कि वह परिग्रह-परिमाण वत का आधुनिक हिन्द से विकास करे। सामाजिक, राजकीय तथा आर्थिक समस्याओं के निपटारे का अगर कोई कार्यसाधक अहिंसक इलाज है तो वह ऐच्छिक अपरिग्रह वत या परिग्रह-परिमाण वत ही है।

श्राहिंसा को परम धर्म माननेवाले श्रीर विश्व शांतिवादी सम्मेतन के प्रति श्राप्ता कुछ-न-कुछ कर्तव्य समभक्तर उसे श्रदा करने की वृत्तिवाले जैनों को पुराने परिग्रह-परिमाण व्रत का नीचे लिखे माने में नया श्रार्थ फिलत करना होगा श्रीर उसके श्रानुसार जीवन व्यवस्था करनी होगी।

- (१) जिस समाज या राष्ट्र के हम श्रंग या घटक हो उस सारे समाज या राष्ट्र के सर्वसामान्य जीवन घोरण के समान ही जीवन घोरण रखकर तदनुसार जीवन की श्रावश्यकताश्रों का घटना या बढ़ना।
- (२) जीवन के लिए श्रनिवार्य जरूरी वस्तुओं के उत्पादन के निमित्त किसी-न-किसी प्रकार का उत्पादक श्रम किए बिना ही दूसरे के वैसे श्रमपर, शक्ति रहते हुए भी, जीवन जीने को परिग्रह-परिमाया व्रत का बाधक मानना।
- (३) व्यक्ति की बची हुई या संचित सब प्रकार की सम्मति का उत्तराधिकार उसके कुटुम्ब या परिवार का उतना ही होना चाहिए जितना समाज या राष्ट्र का । अर्थात् परिप्रह-परिमाया व्रत के नए अर्थ के अनुसार समाज तथा राष्ट्र से पृथक् कुटुम्ब परिवार का स्थान नहीं है।

ये तथा श्रन्य ऐसे जो जो नियम समय-समय की श्रावश्यकता के श्रनुसार राष्ट्रीय तथा श्रन्तर्राष्ट्रीय हित की दृष्टि से फलित होते हों, उनको जीवन में लागू करके गांधीजी के राह के श्रनुसार श्रीरों के सामने सक्क उपस्थित करना यही हमारा विश्व शान्तिवादी सम्मेलन के प्रति मुख्य कर्तक्य है ऐसी हमारी स्पष्ट समक्त है !

**३० १६४६** ]

#### जीव और पश्च परमेष्ठी का स्वरूप

(१) प्रश्न-परमेष्ठी क्या वस्तु है १

उत्तर - वह जीव है।

(२) प्रश्न---क्या सभी जीव परमेष्ठी कहलाते हैं।

उ०---नहीं।

(३) प्र• - तब कौन कहलाते हैं ?

उ० — जो जीव परम में ऋर्थात् उत्कृष्ट स्वरूप में — समभाव में ष्ठिन् ऋर्थात् स्थित हैं, ये ही परमेष्ठी कहलाते हैं।

(४) प्र०-परमेष्ठी श्रीर उनसे भिन्न जीवों में क्या श्रन्तर है ?

उ॰—- अन्तर, श्राध्यात्मिक विकास होने न होने का है। श्रर्थात् जो श्राध्यात्मिक विकास वाले व निर्मल श्रात्मशक्ति वाले हैं, वे परमेष्ठी श्रीर जो मिलन श्रात्मशक्ति वाले हैं वे उनसे भिन्न हैं।

(५) प्र०—जो इस समय परमेष्ठी नहीं हैं, क्या वे भी साधनों डारा आपल्या को निर्मल बनाकर वैसे बन सकते हैं ?

उ॰ -- श्रवश्य ।

(६) प्र०—तत्र तो जो परमेष्ठी नहीं हैं स्त्रीर जो हैं उनमें शक्ति की ऋषेद्धा से मेद क्या हुआ ?

उ॰—कुछ भी नहीं। अन्तर सिर्फ शक्तियों के प्रकट होने न होने का है। एक में आत्म-शक्तियों का विशुद्ध रूप प्रकट हो गया है, दूसरों में नहीं।

(७) प्र०—जन श्रसिलयत में सन जीन समान ही हैं तन उन सनका सामान्य स्वरूप (लक्षण क्या है ?

उ० — रूप रस गन्ध स्पर्श श्रादि पौद्गलिक गुणों का न होना श्रीर चेतना का होना यह सब जीवों का सामान्य लच्चण 'है।

१ ''श्वरसमरूवमगंषं, श्रव्वनं चेदणागुणमसद्दं जाण् श्रव्तिगग्गहण्, जीव-पणिहिङ्संठाण् ॥'' प्रवचनसार श्रेयतत्त्वाधिकार, गाथा ८०।

अर्थात्—जो रस, रूप, गन्ध और शब्द से रहित हैं जो अव्यक्त—स्पर्श रहित है, अतएव जो लिक्कों-इन्द्रियों से अप्रगत्त है जिसके कोई संस्थान आकृति नहीं है।

- (८) प्र॰—उक्त खब्या तो अतीन्त्रिय-इन्द्रियों से वाना नहीं जा सकने वासा है: फिर उसके द्वारा जीवों की पहिचान कैसे हो सकती है!
- उ०—निक्षय-इष्टि से जीव श्रतीन्त्रिय हैं इसिलये उनका लज्ज्य श्रातीन्त्रिय होना ही चाहिए, क्योंकि लज्ज्य लक्ष्य से भिन्न नहीं होता। जब लक्ष्य श्रायीत् जीव इन्द्रियों से नहीं जाने जा सकते, तब इनका लज्ज्या इन्द्रियों से न जाना जा सके, यह स्वाभाविक ही है।
- (६) प्र० जीव तो झाँख झादि इन्द्रियों से जाने जा सकते हैं। मनुष्य, पद्धा की इस्मादि जीवों को देखकर व झूकर हम जान सकते हैं कि यह कोई जीवधारी है। तथा किसी को झाकृति झादि देखकर या भाषा सुनकर हम यह भी जान सकते हैं कि झसुक जीव सुखी, दुःखी, मूद, विद्वान्, प्रसन्न या नाराज है। फिर जीव झतीन्द्रिय कैसे ?
- उ० शुद्ध रूप श्रयांत् स्वभाव की श्रपेत्वा से जीव श्रतीत्त्रिय है। श्रयुद्ध रूप श्रयांत् विभाव की श्रपेत्वा से वह इन्द्रियगोचर भी है। श्रमूर्तत्व रूप, रस श्रादि का श्रभाव या चेतनाशक्ति, यह जीव का स्वभाव है, श्रौर भाषा, श्राकृति, सुख, दुःख, राग, देष श्रादि जीव के विभाव श्रयांत् कर्मजन्य पर्याय हैं। स्वभाव पुद्गत्त-निरपेत्व होने के कारण श्रतीन्त्रिय है श्रीर विभाव, पुद्गत्त-सापेत्व होने के कारण इन्द्रियग्राह्म हैं। इसलिये स्वाभाविक लच्चण की श्रपेत्वा से जीव की श्रतीन्त्रिय समभन्ता चाविष्ट।
- (१०) प० ऋगर विभाव का संबन्ध जीव से है तो उसकी लेकर भी जीव का लच्चण किया जाना चाहिए ?
- उ॰ िकया ही है। पर वह लच्चण सब जीवों का नहीं होगा, सिर्फ संसारी जीवों का होगा। जैसे जिनमें सुख-दुःख, राग-द्देष श्रादि भाव हों या जो कर्म के कर्ता श्रीर कर्म फल के भोका श्रीर शरीरधारी हों वे जीव हैं।
  - (११) प्र०--- उक्त दोनों लच्चणों को स्पष्टतापूर्वक समभाइये ।
- उ॰-प्रथम लच्च स्वभावस्पशीं है, इसलिए उसको निश्चय नय की श्रपेचा से तथा पूर्ण व स्थायी समफना चाहिये। दूसरा लच्चण विभावस्पशीं है, इसलिए

१ 'थः कर्ता कर्मभेदानां भोका कर्मफलस्य च । संस्पतां परिनिर्वाता, स स्थातमा नान्यलच्चयाः ॥''

अर्थात् — जो कमों का करनेवाला है, उनके फल का भोगने वाला है, संसार में भ्रमण करता है और मोच को भी पा सकता है, वही जीव है। उसका अन्य

उसको व्यवहार नय की अपेचा से तथा अपूर्ण व अस्थायी समभाना चाहिए। सारांश यह है कि पहला लच्चण निश्चय-दृष्टि के अनुसार है, अतएव तीनों काल में घटनेवाला है और दूसरा लच्चण व्यवहार-दृष्टि के अनुसार है, अतएव तीनों काल में नहीं घटनेवाला है। अर्थात् संसार दशा में पाया जानेवाला और मोच दशा में नहीं पाया जाने वाला है।

(१२) प्रo--- उक्त दो दृष्टि से दो लच्चण जैसे जैनदरान में किये गए हैं, क्या वैसे जैनेतर-दर्शनों में भी हैं !

उ०--हाँ, 'साङ्ख्य, 'योग, 'वेदान्त आदि दर्शनों में आत्मा को चेतन-रूप या सिबदानन्दरूप कहा है सो निश्चय नय' की अपेदा से, और 'न्याय,

१ 'श्रथास्य जीवस्य सङ्जिविजृम्भितानन्तराकिहेतुके त्रिसमयावस्थायित्व लच्चेण वस्तुस्वरूपमृत्तया सर्वदानपायिनि निश्चयजीवत्वे सत्यिप संसारावस्थाया-मनादिप्रवाह्मवत्तपुद्गलसंश्लेषदूषितात्मतया प्राण्चतुष्काभिसंबद्धत्वं व्यवहारजीव-स्वहेतुर्विभक्तस्योऽस्ति ।' —प्रवचनसार, श्रमृतचन्द्र—कृत टीका, गाया ५३।

सारांश--जीवत्त्र निश्चय ग्रीर व्यवहार इस तरह दो प्रकार का है। निश्चय जीवत्व ग्रनन्त-शान-शक्तिस्वरूप होने से त्रिकाल-स्थायी है ग्रीर व्यवहार-जीवत्व पौद्गिकक-प्राण्यसंसर्ग रूप होने से संसारावस्था तक ही रहने वाला है।

२ 'पुरुषस्तु पुष्करपत्नाशावन्निर्लेपः किन्तु चेतनः।' —मुक्तावन्नि पृ० ३६। श्रर्थात्—श्रात्मा कमलपत्र के समान निर्लेप किन्तु चेतन है।

३ तस्माच सत्त्वात्परिणामिनोऽत्यन्तविधर्मा विशुद्धोऽन्यक्षितिमात्ररूपः पुरुषः' पातञ्जल सुत्र, प.द. ३, सूत्र ३५ माष्य ।

श्चर्यात्—पुरुष-श्चात्मा-चिन्मात्ररूप है श्चीर परिणामी सत्त्व से श्चत्यन्त विलच्चण तथा विशुद्ध है।

४ "विज्ञानमानन्दं ब्रह्म"—बृहदारययक ३।६।२८

श्रर्थात् -- ब्रह्म-श्रात्मा-श्रानन्द तथा श्रानरूप है।

६ "निश्चयमिह भूतार्थ, व्यवहारं वर्णयन्त्यभूतार्थम् ।"

- पुरुषार्थसिद्ध्युपाय स्त्रोक ५

ग्रर्थात्.—तास्त्रिक-दृष्टि को निश्चय-दृष्टि श्रौर उपचार-दृष्टि को व्यवहार दृष्टि कहते हैं।

५ "इच्छाद्वेषप्रयक्षमुखदुः खशानान्यात्मनो लिङ्गमिति।"

— स्यायदर्शन १।१।१० ऋर्थात्— १ इच्छा, २ द्वेष, ३ प्रयक्त, ४ सुल, ५ दुःल ऋरीर ज्ञान,ये इसात्मा के लक्षया क्षें। भैशैषिक आदि दर्शनों में युल, हुन्ल, इच्छा, द्वेष, आदि आत्मा के लक्षण नत-लाए हैं से व्यवहार नय की अपेखा से।

- (१३) प्र०—क्या जीव और क्रात्मा इन दोनों शब्दों का मतल एक है ? उ०—हाँ, बैनशास्त्र में तो संसारी अपसंसारी सभी चेतनों के विषय में 'जीव और क्रात्मा', इन दोनों शब्दों का प्रयोग किया गया है, पर वेदान्त श्रिष्मादि दर्शनों में जीव का मतलब संसार-क्रावस्था वाले ही चेतन से है, मुक्तचेतन से नहीं, और क्रात्मा शब्द तो साधारण है।
- (१४) प्र०--- आपने तो जीव का स्वरूप कहा, पर कुछ, विद्वानों को यह कहते सुना है कि आपत्मा का स्वरूप अनिर्वचनीय अर्थात् वचनों से नहीं कहे जा सकने योग्य है, सो इसमें सत्य क्या है ?
- उ॰—उनका भी कथन युक्त है क्यों कि राब्दों के द्वारा परिभित भाव प्रगट किया जा सकता है। यदि जीव का वास्तविक स्वरूप पूर्णतया जानना हो तो वह अपरिभित होने के कारण शब्दों के द्वारा किसी तरह रहीं कताया जा सकता। इसलिए इस अपेद्वा से जीव का स्वरूप अनिवंचनीय है। इस बात को जैसे अन्य दर्शनों में 'निर्विकलर' शब्द से या
- १ 'जीवो हि नाम चेतनः शरीराध्यक्त प्राणानां घारयिता।'
  -- ब्रह्मसूत्र भाष्य, पृष्ठ १०६, ऋ०१, पाद १, ऋ०५, सू०६।
  ऋर्षात्—जीव वह चेतन है जो शरीर का स्वामी है और प्राणों को घारण
  करने वाला है:
  - २ जैसे—'ग्रात्मा वा ऋरे श्रोतन्यो मन्तन्यो निदिश्यासितन्यः' इत्यादिक —बृहदारण्यक २।४।५ ।
  - ३ 'यतो वाचो निवर्तन्ते, न यत्र मनसो गतिः ।
    शुद्धानुभवसंवेद्यं, तद्भूपं परमात्मनः ॥' द्वितीय, क्लोक ४ ॥
    ४ "निरालम्बं निराक्तर्रं, निर्विकल्पं निरामयम् ।
    श्रात्मनः परमं ज्योति-र्निवपिष निरक्षनम् ॥'' प्रथम, १ ।
    'श्रावन्तोऽपि नया नैके, तस्त्वरूपं स्पृशन्ति न ।
    समुद्रा इव कक्लोलैः, कृतप्रतिनिवृत्तयः ॥' द्वि०, ⊏ ॥
    'शब्दोपरक्तद्रपूपवोषकत्रयपद्धतिः ।
    निर्विकल्पं तु तद्भूपं गम्यं नानुभवं विना ॥' द्वि०, ६ ॥

'नेति'' शब्द कहा है वैसे ही जैनदर्शन में 'सरा तत्थ निवत्तते तक्का तत्थ न विजर्दे' [ आचाराङ्ग ५ ६ ] इत्यादि शब्द से कहा है। यह अनिर्वचनीयत्व का कथन परम निश्चय नय से या परम शुद्ध द्रव्याधिक नय से सममन्ता चाहिए। श्चीर हमने जो जीव का चेतना या अमूर्तत्व तत्व्य कहा है सो निश्चय दृष्टि से या शुद्ध पर्यायार्थिक नय से।

(१५) प्र० - কুন্তু तो जीव का स्वरूप ध्यान में आर्या, अत्र यह कहिए कि वह किन तस्वों का बना है ?

उ० - वह स्वयं श्रनादि स्वतंत्र तत्त्व है, श्रन्य तत्त्वों से नहीं बना है।

(१६) प्र० — सुनने व पढ़ने में श्राता है कि जीव एक रासायनिक वस्तु है, श्रयांत् मौतिक मिश्रयों का परिणाम है, वह कोई स्वयं सिद्ध वस्तु नहीं है, वह उत्पन्न होता है श्रीर नष्ट भी। इसमें क्या सत्य है ?

उ॰—जो सूक्ष्म विचार नहीं करते, जिनका मन विशुद्ध नहीं होता और जो भ्रान्त हैं, वे ऐसा कहते हैं। पर उनका ऐसा कथन भ्रान्तिमूलक है।

(१७) प्र०-भ्रान्तिमूलक क्यों ?

उ० — इसलिए कि ज्ञान, सुख, दुःख, हर्ष, शोक, श्रादि वृत्तियाँ, जो मन से संबन्ध रखती हैं; वे स्यूल या सूक्ष्म भौतिक वस्तुत्र्यों के श्रालम्बन से होती हैं,

'त्रतद्व्यावृत्तितो भिन्नं, सिद्धान्ताः कथयन्ति तम् । वस्तुतस्तु न निर्वाच्यं, तस्य रूपं कथंचन ॥' द्वि०, १६ ॥

—श्री यशोविजय-उपाध्याय-कृत परमज्योतिः पञ्चविशतिका । 'ब्र्याप्यैय निवर्तन्ते. वचो धीभिः सहैव त ।

निर्गुणत्वात्कभावाद्विशेषाणामभावतः॥

--श्रीशङ्कराचार्यकृत--उपदेशसाहस्री नान्यदन्यत्पकरण श्लोक ३१।

श्चर्थात् – शुद्ध जीव निर्गुण्, श्चिकव श्चौर श्चविशेष होने से न बुद्धिपाह्य है श्चौर न वचन-प्रतिपाद्य है।

१ 'स एप नेति नेस्यात्माऽप्राह्मो न हि ग्रह्मतेऽशीयों न हि शीर्यतेऽसङ्गो न हि सज्यतेऽसितो न व्यथने न रिष्यत्यभयं वै जनक प्राप्तोसीति होवाच याज्ञवल्क्यः।'

— बृहदारययक, ऋष्याय ४, ब्राह्मण २, स्त्र ४। २ देखो— चार्वाक दर्शन [सर्वदर्शनसंग्रह ए०१] तथा छाधुनिक भौतिक-यादी 'हेगल' छादि विद्वानों के विचार प्रो० ध्रुव-रचित छापणो धर्म पृष्ठ ३२५ से छातो। भौतिक वस्तुएँ उन वृत्तियों के होने में साधनमात्र स्रयांत् निमित्तकारण हैं, उपादानकारण नहीं। उनका उपादानकारण स्रात्मा तत्त्व स्रात्मा ही है। इस-लिए भौतिक वस्तुओं को उक्त वृत्तियों का उपादानकारण मानना भ्रान्ति है।

(१८) प्र• - ऐसा क्यों माना जाय १

- उ॰ ऐसा न मानने में ऋनेक दोष ख्राते हैं। जैसे सुख, दुःख, राज-रंक भाव, छोटी-बड़ी ख्रायु, सस्कार-तिरस्कार, ज्ञान-ख्रज्ञान ख्रादि श्रनेक विरुद्ध भाव एक ही माता पिता की दो सन्तानों में पाए जाते हैं, सो जीव को स्वतन्त्र तत्त्व बिना माने किसी तरह श्रसन्दिग्ध रीति से घट नहीं सकता।
- (१६) प्र० इस समय विज्ञान प्रवल प्रमाण समक्ता जाता है, इसिलए यह बतलावें कि क्या कोई ऐसे भी वैज्ञानिक हैं। जो विज्ञान के आधार पर जीव को स्वतन्त्र तत्व मानते हों ?
- उ० हाँ उदाहरणार्थ <sup>3</sup> सर 'श्रोलीवरलाज' जो यूरोप के एक प्रसिद्ध वैशानिक हैं श्रीर कलकत्ते के 'जगदीशन्द्र वसु, जो कि संसार भर में प्रसिद्ध वैशानिक हैं। उनके प्रयोग व कथनों से स्वतन्त्र चेतन तत्त्व तथा पुनर्जन्त श्रादि की सिद्धि में सन्देह नहीं रहता। श्रमेरिका श्रादि में श्रीर भी ऐसे श्रनेक विद्वान् हैं, जिन्होंने परलोकगत श्रात्माश्रों के संग्वन्ध में बहुत कुछ जानने लायक खोज की है।
- (२०) प्र०—जीव के अप्रित्तत्व के विषय में अपने को किस सबूत पर भरोसा करना चाडिए १
- उ० श्रस्यन्त एकाग्रतापूर्वक चिरकाल तक श्रात्मा का ही मनन करने वाले निःस्वार्थ ऋषियों के वचन पर, तथा स्वानुभव पर।
  - (२१) प्र०--ऐसा अनुभव किस तरह प्राप्त हो सकता है ?
  - उ०-चित्त को शुद्ध करके एकामतापूर्वक विचार व मनन करने से।

२ जो स्वयं ही कार्यरूप में परिएत होता है वह उस कार्य का उपादानकारण कहलाता है । जैसे कपके का उपादानकारण सूत ।

३ देखो-- त्रात्मानन्द जैन-पुस्तक प्रचारक मण्डल आगरा द्वारा प्रकाशित हिन्दी प्रथम 'कर्मग्रन्य' की प्रस्तावना पृ० ३८ ॥

४ देखो-हिन्दीग्रंथरबाकर कार्याजय, वंबई द्वारा प्रकाशित 'छायादर्शन'।

१ जो कार्य से भिन्न होकर उसका कारण बनता है वह निमित्तकारण कहलाता है। जैसे कपके का निमित्तकारण पुतलीयर।

(२२) प्र० — जीव तथा परमेष्टी का सामान्य स्वरूप तो कुछ सुन खिया।

श्चन कहिए कि क्या सब परमेष्टी एक ही प्रकार के हैं या उनमें कुछ

श्चन्तर भी है!

उ०-सब एक प्रकार के नहीं होते। स्थूल दृष्टि से उनके पाँच प्रकार हैं

श्रर्थात् उनमें श्रापस में कुछ श्रन्तर होता है।

(२३) प्र०-वे पाँच प्रकार कौन हैं ? श्रीर उनमें श्रन्तर क्या है ?

उ० - श्रारिहत्त, सिद्ध, श्राचार्य, उपाध्याय श्रीर साधु ये पाँच प्रकार हैं। स्थुलरूप से इनका श्रान्तर जानने के लिए इनके दो विभाग करने चाहिए। पहले विभाग में प्रथम दो श्रीर दूसरे विभाग में पिछले तीन परमेष्टी सम्मिलित हैं। क्योंकि श्रारिहत्त सिद्ध ये दो तो ज्ञान दर्शन-चारित्र-वीयांदि शक्तियों को शुद्ध रूप में पूरे तौर से विकसित किये हुए होते हैं। पर श्राचार्यादि तीन उक्त शक्तियों को पूर्णतया प्रकट किए हुए नहीं होते किन्तु उनको प्रकट करने के लिए प्रयक्तशील होते हैं। श्रारिहंत सिद्ध ये दोही केवल पूज्य श्रवस्था को प्राप्त हैं, पूजक श्रवस्था को नहीं। इसीसे ये देवतत्त्व माने जाते हैं। इसके विपरीत श्राचार्य श्रादि तीन पूज्य, पूजक, इन दोनों श्रवस्थाओं को प्राप्त हैं। वे श्रपने से नीचे की श्रेषि वालों के पूज्य श्रीर ऊपर की श्रेषिवालों के पूजक हैं। इसी से 'गुरु' तत्त्व माने जाते हैं।

(२४) प्र०--श्ररिहन्त तथा सिद्ध का श्रापस में क्या श्रन्तर है ? इसी तरह श्राचार्य श्रादि तीनों का भी श्रापस में क्या श्रन्तर है ?

उ० — सिद्ध, शरीररहित श्रतएव पौद्गलिक सब पर्यायों से परे होते हैं। पर श्रारिहन्त ऐसे नहीं होते। उनके शरीर होता है, इसलिए मोह, श्रज्ञान श्रादि नष्ट हो जाने पर भी ये चलने, फिरने, बोलने श्रादि शारीरिक, वाचिक तथा मानसिक कियाएँ करते रहते हैं।

साराश यह है कि ज्ञान-चरित्र स्नादि शक्तियों के विकास की पूर्णता स्नारिहन्त सिद्ध दोनों में बराबर होती हैं। पर सिद्ध, योग (शारीरिक स्नादि किया) रहित स्नीर स्नारिहन्त योगसहित होते हैं। जो पिहले स्नारिहन्त होते हैं वे ही शारीर त्यागने के बाद सिद्ध कहलाते हैं। इसी तरह स्नाचार्य, उपाध्याय स्नीर साधु स्नों साधु के ग्रुय सामान्य रीति से समान होने पर भी साधु की स्नपेद्धा उपाध्याय स्नीर स्नाचार्य में विशेषता होती है। वह यह कि उपाध्यायपद के लिए सूत्र तथा स्नयं का वास्तविक सान, पदाने की शक्ति, वचन-मधुरता स्नीर चर्चा करने का सामध्यं स्नादि कुछ लास गुण प्राप्त करना जरूरी है, पर साधुपद के लिए इन गुणों की कोई लास जरूरत नहीं है। इसी तरह स्नाचार्यपद के लिए शासन

चलाने की शिंक, गच्छ के हिताहित की जवाबदेही, झित गम्मीरता और देश-काल का विशेष ज्ञान आदि गुण चाहिए। साधुपद के लिए इन गुणों को प्राप्त करना कोई खास जरूरी नहीं है। साधुपद के लिये जो सताईस गुण जरूरी हैं वे तो आचार्य और उपाध्याय में भी होते हैं, पर इनके झलावा उपाध्याय में पचीत और आचार्य में छतीत गुण होने चाहिए आर्यात् साधुपद की आपेखा उपाध्यायपद का महत्त्व अधिक और उपाध्यायपद की आपेखा आचार्यपद का महत्त्व अधिक है।

(२५) सिद्ध तो परोच्च हैं, पर ऋरिइन्त शरीरधारी होने के कारण प्रत्यच्च हैं इसिलए यह जानना जरूरी है कि जैसे हम लोगों की ऋपेचा ऋरिइन्त की ज्ञान ऋगार्द ऋगन्तरिक शक्तियाँ ऋलौकिक होती हैं वैसे ही उनकी बाह्य ऋवस्था में भी क्या हम से कुछ विशेषता हो जाती है ?

उ०—श्रवश्य । भीतरी शक्तियाँ परिपूर्ण हो जाने के कारण श्रारहन्त का प्रभाव इतना श्रलीं किक वन जाता है कि साधारण लोग इस पर विश्वास भी नहीं कर सकते । श्रारहन्त का सारा व्यवहार लोकोत्तर होता है। मनुष्य, पशु पद्मी श्रादि भिन्न-भिन्न जाति के जीव श्रारहन्त के उपदेश को श्रपनी-श्रपनी भाषा में समभ लेते हैं। साँप, न्यौला, चृहा, विल्ली, गाय, वाघ श्रादि जन्मश्र प्राणी भी समवसरण में वैर ह्रेप वृत्ति छोड़कर आतृभाव धारण करते हैं। श्रारहन्त के वचन में जो पैतीस गृण होते हैं वे श्रीरों के बचन में नहीं होते। जहाँ श्रारहन्त विराजमान होते हैं वहाँ मनुष्य श्रादि की कीन कहे, करोड़ों देव हाजिर होते, हाथ जोड़े लड़े रहते, भक्ति करते श्रीर श्रशोकहृत्व श्रादि श्राठ

१ 'लोकोत्तरचमत्कारकरी तव भवस्थितिः । यतो नाहारनीहारी, गोचरी चर्मचत्तुपाम् ॥'

— वीतरागस्तोत्र, द्वितीय प्रकाश, श्लोक ८।

श्चर्यात्—हे भगवन् ! तुम्हारी रहन-सहन श्चाश्चर्यकारक श्चतएव लोकोचर है, क्योंकि न तो श्चापका श्चाहार देखने में श्चाता श्चीर न नीहार (पालाना )।

२ 'तेषामेव स्वस्वभाषापरिग्राममनोहरम् । श्राप्येकरूपं वचनं यत्ते धर्मावबोधकतः ।'

- बीतराग स्तोत्र, तृतीय प्रकाश, स्लोक ३।

३ 'श्रिहिंसामितिष्ठायां तत्सिन्निषी वैरत्यागः ।' —पातञ्जल योगसूत्र ३५-३६ । ४ देखो—'बैनतत्त्वादर्श' पृ० २ । प्रातिहायों को रचना करते हैं। यह सब श्रारिहन्त के परम योग की विभूति है। (२६) श्रारिहन्त के निकट देवों का श्राना, उनके द्वारा समवसरण का रचा जाना, जन्म-शञ्च जन्तुओं का श्रापस में वैर-विरोध त्याग कर समवसरण में उपस्थित होना, चौतीस श्रातिशयों का होना, हत्यादि जो श्रारिहन्त की विभूति कही जाती है, उस पर यकायक विश्वास कैसे करना ? ऐसा मानने में क्या ग्राप्ति है ?

उ० — श्रपने को जो बातें श्रसम्भव सी मालूम होती हैं वे परमयोगियों के लिए साधारण हैं। एक जंगली भील को चक्रवत्तों की सम्पत्ति का थोड़ा भी ख्याल नहीं श्रा सकता। हमारी श्रीर योगियों की योग्यता में ही बड़ा फर्क है। हम विषय के दास, लालच के पुतले श्रीर श्रिस्थरता के केन्द्र हैं। इसके विपरीत योगियों के सामने विपयों ना श्राक्ष्मण कोई चीज नहीं; लालच उनको छूता तक नहीं; वे स्थिरता में सुगेक के समान होते हैं। हम थोड़ी देर के लिए भी मन को सर्वथा स्थिर नहीं रख सकते; किसी के कटोर वाक्य को सुन कर मरने-मारने को तैयार हो जाते हैं; मामूली चीज गुम हो जाने पर हमारे प्राण् निकलने लग जाते हैं; स्वार्थान्धता से श्रीरों की कौन कहे माई श्रीर पिता तक भी हमारे लिये शत्र बन जाते हैं। परम योगी हन सब दोषों से सर्वथा श्रलग होते हैं। जब उनको श्रान्धता से श्रीरों की बौन कहे माई श्रीर पिता तक भी हमारे लिये शत्र बन जाते हैं। परम योगी हन सब दोषों से सर्वथा श्रलग होते हैं। जब उनको श्रान्दिक दशा इतनी उच्च हो तब उक्त प्रकार की लोकोत्तर स्थित होने में कोई श्रचरज नहीं। साधारण योगसमाधि करने वाले महात्माओं की श्रीर उच्च चित्र वाले साधारण लोगों की भी महिमा जितनी देखी जाती है उस पर विचार करने से श्रीरहन्त की परम योगी की लोकोत्तर विमृति में संदेह नहीं रहता।

(२७) प्र०—व्यवहार (बाह्य ) तथा निश्चय ( ग्राम्यन्तर ) दोनों दृष्टि से श्चरिहन्त श्चौर सिद्ध का स्वरूप किस-किस प्रकार का है ?

उ० — उक्त दोनों दृष्टि से सिद्ध के स्वरूत में कोई अन्तर नहीं है । उनके लिये जो निश्चय है वही व्यवदार है, क्योंकि सिद्ध अवस्था में निश्चय व्यवहार की एकता हो जाती है । पर अरिहन्त के संबन्ध में यह बात नहीं है । अरिहन्त सगरीर होते हैं इसलिए उनका व्यावहारिक स्वरूप तो बाह्य विभृतियों से संबन्ध रखता है और नैश्चिक स्वरूप आन्तरिक शक्तियों के विकास से । इसलिए निश्चय दृष्टि से अरिहन्त और सिद्ध का स्वरूप समान सम्भना चाहिए।

(२८ प्र०- उक्त दोनों दृष्टि से ऋषाचार्य, उपाध्याय तथा साधु का स्वरूप किस-किस प्रकार का है ?

१ 'श्रशोकवृद्धः सुरपुष्पवृष्टिर्दिव्यध्वनिश्चामरमासनं च ।
 भामपडलं दुन्दुभिरातपत्रं सत्मातिहार्याणि जिनेश्वराणाम् ॥'
 २ देखो—'वीतरागस्तोत्र' एवं पातञ्जलयोगसूत्र का विश्वतिपाद ।'

उ० — निश्चय दृष्टि से तीनों का स्वरूप एक सा होता है। तीनों में मोलमार्ग के ब्राराधन की तत्परता श्रीर बाह्य-श्राम्यन्तर-निर्धन्यता श्रादि नैश्चयिक श्रीर पारमार्थिक स्वरूप समान होता है। पर ज्यावहारिक स्वरूप तीनों का थोड़ा-बहुत भिन्न होता है। श्राचार्य की व्यावहारिक योग्यता सबसे श्राविक होती है। क्योंकि उन्हें गच्छ पर शासन करने तथा जैन शासन की महिमा को सम्हालने की जवाबदेही लेनी पड़ती है। उपाध्याय को श्राचार्यपद के योग्य बनने के लिये कुछ विशेष गुण पाप्त करने पड़ते हैं जो सामान्य साधुश्चों में नहीं भी होते।

(२६) परमेष्टियों का निचार तो हुन्ना। ऋष यह बतलाइए कि उनको नमसार किसलिए किया जाता है ?

उ॰ — गुर्णपापि के लिए। वे गुर्णवान् हैं, गुर्णवानों को नमस्कार करने से गुर्ण की प्राप्ति श्रवश्य होती है क्योंकि जैसा ध्येय हो ध्याता वैसा ही बन जाता है। दिन-रात चोर श्रोर चोरी की भावना करने वाला मनुष्य कभी प्रामाणिक (साहुकार) नहीं बन सकता । इसी तरह विद्या श्रीर विद्वान् की भावना करने वाला श्रवश्य कुछ-न-कुछ विद्या भास कर लेता है।

(३०) नमस्कार क्या चीज है ?

उ०--वड़ों के प्रति ऐसा बत्तीव करना कि जिससे उनके प्रति अपनी लघुता तथा उनका बहुमान प्रकट हो, वही नमस्कार है।

(३१) क्या सब अवस्था में नमस्कार का स्वरूप एक सा ही होता है ?

उ० — नहीं । इसके द्वेत श्रीर श्रद्धतेत, ऐसे दो भेद हैं । विशिष्ट स्थिरता प्राप्त न होने से जिस नमस्कार में ऐसा भाव हो कि मैं उपासना करनेवाला हूँ श्रीर श्रमुक मेरी उपासना का पात्र है, वह द्वेतनमस्कार है । रागद्धे प के विकल्प नष्ट हो जाने पर चित्त की इतनी श्रपिक स्थिरता हो जाती है कि जिसमें श्रास्मा श्रपने को ही श्रपना उपास्य सनभता है श्रीर केवल स्वरूप का ही ध्यान करता है, वह श्रद्धेत-नमस्कार है ।

(३२ म० - उक्त दोनों में से कौन सा नमस्कार श्रेष्ठ है ?

उ० — ग्रद्दैत । क्योंकि द्दैत-नमस्कार तो ग्रद्दैत का साधनमात्र है ।

(३३) प्र० — मनुष्य की बाद्य-प्रवृत्ति, किसी अन्तरङ्ग भाव से प्रेरी हुई होती है। तो फिर इस नमस्कार का प्रेरक, मनुष्य का अन्तरङ्ग भाव क्या है ?

उ०--भक्ति।

प्र० - उसके कितने भेद हैं ?

उ०--दो । एक सिद्ध-भक्ति और दूसरी योगि-भक्ति । सिद्धों के अनन्त गुगों

की भावना भाना सिद्ध-भक्ति है श्रीर योगियों ( मुनियों ) के गुवां की भावना भाना योगि-भक्ति।

(३५ । प्रo-पहिले श्रारिइन्तों को श्रीर पीछे, सिखादिकों को नमस्कार करने का क्या सबब है ?

उ० — बस्तु को प्रतिपादन करने के कम दो होते हैं। एक पूर्वानुपूर्वी और दूसरा पश्चानुपूर्वी। प्रधान के बाद श्रप्रधान का कथन करना पूर्वानुपूर्वी है और श्रप्रधान के बाद प्रधान का कथन करना पश्चानुपूर्वी है। पाँचों परमेष्ठियों में 'सिंद्र' सबसे प्रधान हैं श्रोर 'साधु' सबसे श्रप्रधान, क्योंकि सिद्ध-श्रवस्था चैतन्य-शक्ति के विकास की श्राखिरी हह है श्रीर साधु-श्रवस्था उसके साधन करने की प्रथम भूमिका है। इसलिए यहाँ पूर्वानुपूर्वी कम से नमस्कार किया गया है।

(३६) प्र० - अगर पाँच परमेष्ठियों की नमस्कार पूर्वानुपूर्वी कम से किया गया है तो पहिले सिद्धों को नमस्कार किया जाना चाहिए, अरिहन्तों को कैसे १

उ० — यद्यपि कर्म-विनाश की श्रपेक्षा से 'श्ररिहन्तों' से सिद्ध' श्रेष्ठ हैं। तो भी कृतकृत्यता की श्रपेक्षा से दोनों समान ही हैं श्रीर व्यवहार की श्रपेक्षा से तो 'सिद्ध' से 'श्ररिहन्त' ही श्रेष्ठ हैं। क्योंकि 'सिद्धों' के परोच्च स्वरूप को बतलाने वाले 'श्ररिहन्त' ही तो हैं। इसलिए व्यवहार-श्रपेक्षया 'श्ररिहन्तों' को श्रेष्ठ गिन-कर पहिले उनको नमस्कार किया गया है।

ई० १६२१ ]

[पंचप्रतिक्रमण्

## 'संथारा' और अहिंसा'

हिंसा का मतलब है-प्रमाद या रागदेष या श्रासक्ति । उसका त्यांग ही श्रिहिंसा है। जैन ग्रन्थों में प्राचीन काल से चली श्राने वाली श्रात्मघात की प्रथास्त्रों का निषेध किया है। पहाड से गिरकर, पानी में ड्रवकर, जहर खाकर श्रादि प्रथाएँ मरने की थी श्रीर हैं - धर्म के नाम पर भी श्रीर दुनयत्री कारगी से भी। जैसे पशु ब्रादि की बिल धर्म रूप में प्रचलित है वैसे ही ब्रात्मविल भी प्रचलित रही । श्रीर कहीं-कहीं श्रव भी है: खासकर शिव या शक्ति के सामने । एक तरफ से ऐसी प्रथाओं का निषेध और दसरी तरफ से प्राणान्त अनशन या संथारे का विशन। यह विरोध जरूर उल्लासन में डालने वाला है पर भाव समभाने पर कोई भी विरोध नहीं होता । जैन धर्म ने जिस प्राणनाश का निपेध किया है वह प्रमाद या श्रासक्ति पूर्वक किये जाने वाले प्राग्तनाश का ही। किसी ऐहिक या पारलौकिन संपत्ति की इच्छा से, कामिनी की कामना से और अन्य अभ्युदय की वांच्छां से धर्मबुध्या तरह तरह के श्रात्मवध होते रहे हैं। जैन धर्म कहता है वह श्रात्मवध हिंसा है। क्योंकि उसका प्रेरक तत्त्व कोई न कोई श्रासक्त भाव है! प्राणान्त अनशन और संथारा भी यदि उसी भाव से या डर से या लोभ से किया जाय तो वह हिंसा ही है। उसे जैन धर्म करने की ग्राज्ञा नहीं देता । जिस प्राणान्त ग्रनशन का विधान है, वह है समाधिमरण । जब देह ग्रौर ग्राध्यात्मिक सद्गुण-संयम - इनमें से एक ही की पसंदगी करने का विषम समय आ गया तत्र यदि सचमुच संयमप्राण व्यक्ति हो तो वह देह रत्ना की परवाह नहीं करेगा ।

र जैन शास्त्रों में जिसे संयारा या समाधिमरण कहा गया है, उसके संबन्ध में लिखते हुए हमारे देश के सुप्रसिद्ध दार्शनिक विद्वान् डा॰ एस॰ राधाकुष्णान ने अपने 'इंडियन फिलासफी' नामक प्रन्थ में 'Suicide' (जिसका प्रचलित अर्थ 'आत्मधात' किया जाता है) शब्द का व्यवहार किया है। सन् १६४३ में जब भी मँवरमल सिंगी ने जेल में यह पुस्तक पढ़ी तो इस विषय पर वास्त्रविक शास्त्रीय हिंश जानने की उत्सुकता हुई और उन्होंने प्रशाचलु पं॰ सुखलालजी को एक पत्र लिखकर अपनी जिश्नासा प्रकट की; उसके उत्तर में यह पत्र है।

मात्र देह की बिल देकर भी श्रपनी विशाद श्राध्यात्मिक स्थिति को बचा लेगा; बैसे कोई सच्ची सती दसरा रास्ता न देखकर देह-नाश के द्वारा भी सतीत्व बचा लेती है। पर उस श्रवस्था में भी वह व्यक्ति न किसी पर रुष्ट होगा. न किसी तरह भयभीत श्रीर न किसी सविधा पर तष्ट । उसका ध्यान एकमात्र संयत जीवन को बचा लेने श्रीर समभाव की रक्षा में ही रहेगा । जब तक देह श्रीर संयम दोनों की समान भाव से रखा हो, तबतक दोनों की रखा कर्तव्य है। पर एक की ही पसंदगी करने का सवाल आवे तब हमारे जैसे देहरचा पसंद करेंगे और आध्या-त्मिक संयम की उपेचा करेंगे, जब कि समाधिमरण का श्रधिकारी उल्टा करेगा। जीवन तो दोनों ही हैं - दैहिक ग्रीर ग्राध्यात्मिक। जो जिसका ग्रधिकारी होता है. वह कसौटी के समय पर उसी को पसंद करता है। श्रीर ऐसे ही श्राध्यात्मिक जीवन वाले व्यक्ति के लिए प्राणान्त ग्रमशन की इजाजत है। पामरों. भयभीतों या लालचियों के लिए नहीं। अब आप देखेंगे कि प्राणान्त अनशन देह रूप घर का नाश करके भी दिव्य जीवन रूप श्रापनी श्रातमा को गिरने से बचा लेता है। इसलिए वह खरे श्रर्थ में तात्विक हृष्टि से श्रृहिंसक ही है। जो लेखक श्रारमधात रूप में ऐसे संथारे का वर्णन करते हैं वे मर्म तक नहीं सोचते: परन्त यदि किसी श्रति उच्च उदेश्य से किसी पर रागद्वेष विना किए संपूर्ण मैत्रीभावपूर्वक निर्भय श्रीर प्रसन्न हृदय से बापू जैसा प्राणान्त ग्रनशन करें तो फिर वे ही लेखक उस मरण को सगहेंगे, कभी श्रात्मधात न कहेंगे, क्योंकि ऐसे व्यक्ति का उद्देश्य श्रीर जीवनकम उन लेखकों की श्रांखों के सामने हैं, जब कि जैन परंपरा में संथारा करने वाले चाहे शभाशयी ही क्यों न हों, पर उनका उद्देश्य श्रौर जीवन कम इस तरह सुविद्ति नहीं। परन्तु शास्त्र का विधान तो उसी दृष्टि से है श्रीर उसका श्रहिंसा के साथ परा मेल भी है। इस श्रर्थ में एक उपमा है। यदि कोई व्यक्ति अपना सारा घर जलता देखकर कोशिश से भी उसे जलने से बचा न सके तो वह क्या करेगा ? श्राखिर में सबको जलता छोडकर श्रपने को बचा लेगा । यही स्थिति स्त्राध्यात्मिक जीवनेच्छ की रहती है । वह खामख्वाह देह का नाश कभी न करेगा । शास्त्र में उसका निषेध है । प्रत्युत देहरजा कर्तव्य मानी गई है पर वह संयम के निमित्त । ऋखिरी लाचारी में ही निर्दिष्ट शतों के साथ देहनाश समाधिमरण है श्रीर श्रृहिंसा भी । श्रृत्यथा बालमरण श्रीर हिंसा ।

भयक्कर दुष्काल श्रादि तक्क्षी में देह-रक्का के निमित्त संयम से पतन होने का अवसर श्रावे या श्रानिवार्य रूपसे मरण लाने वाली विमारियों के कारण खुद को श्रीर दूसरों को निरर्थक परेशानी होती हो श्रीर फिर भी संयम या सद्गुण की रक्का सम्भव न हो तब मात्र संयम श्रीर समभाव की दृष्टि से संयार का विधान है

जिसमें एक मात्र सूक्ष्म आर्थ्यात्मिक जीवन को ही बचाने का लक्ष्य है। जब बापूजी आदि प्राणान्त अनरान की बात करते हैं और मशरूवाला आदि समर्थन करते हैं तब उसके पीछे यही दृष्टिबन्दु मुख्य है।

**8**k **8**k **8**k

यह पत्र तो कब का लिखा है। देरी भेजने में इसलिये हुई है कि राधाकुरणन के लेखन की जाँच करनी थी। श्री दलसखभाई ने इस विषय के खास ग्रन्थ 'मरण विभक्ति प्रकीर्णक' ब्राटि देखे जिनमें उस प्रन्थ का भी समावेश है जिसके श्राधार पर राधाक ब्लान ने लिखा है। वह प्रनथ है, श्राचारांग सत्र का श्रंप्रेजी भाषान्तर ऋध्ययन-सात । राधाक्रध्यन ने लिखा है सो शब्दशः ठीक है । पर मलसंदर्भ से छोटा सा दकड़ा ऋलग हो जाने के कारण तथा व्यवहार में ऋाध्मवध ऋर्थ में प्रचलित 'स्यसाईड' शब्द का प्रयोग होने के कारण पढ़ने वालां को मूल-मंतन्य के बारे में भ्रम हो जाना स्वाभाविक है। बाकी उस विषय का सारा ग्रध्ययन ग्रीर परस्पर परामर्श कर लेने के बाद हमें मालम होता है कि यह प्रकरण संलेखना श्रीर संथारे से संबन्ध रखता है। इसमें हिंसा की कोई ध तक नहीं है । यह तो उस व्यक्ति के लिए विधान है जो एकमात्र आध्यात्मिक जीवन का उम्मेदवार श्रौर तदर्थ की हुई सत्प्रतिज्ञाश्रों के पालन में रत हों। इस जीवन के अधिकारी भी अनेक प्रकार के होते रहे हैं। एक तो वह जिसने जिनकलर स्वीकार किया हो जो भ्राज विच्छित्न है। जिनकल्पी मात्र श्रकेला रहता है श्रीर किसी तरह किसी की सेवा नहीं लेता । उसके बास्ते अपन्तिम जीवन की घडियों में किसी की सेवा लेने का प्रसंग न आवे. इसलिये अनिवार्य होता है कि वह सावध और शक्त अवस्था में ही ध्यान और तपस्या आदि द्वारा ऐसी तैयारी करे कि न मरण से ढरना पढ़े और न किसी की सेवा लेनी पढ़े। वड़ी सब जवाब-देहियों को ऋदा करने के बाद बारह वर्ष तक ऋकेला ध्यान तप करके ऋपने जीवन का उत्सर्ग करता है। पर यह कल्प मात्र जिनकल्पी के लिये ही है। बाकी के विधान जदे-जदे श्रिधिकारियों के लिए हैं। सबका सार यह है कि यदि की हुई सत्प्रतिशास्त्रों के भक्त का स्रवसर स्त्रावे स्त्रीर वह भक्त जो सहन कर नहीं सकता उसके लिए प्रतिशाभंग की श्रपेचा प्रतिशापालनपूर्वक मरण लेना ही श्रेय है। श्राप देखेंगे कि इसमें श्राध्यात्मिक वीरता है। स्थल जीवन के लोभ से. श्राध्यात्मिक गुणों से च्युत होकर मृत्यु से भागने की कायरता नहीं है। श्रीर न तो स्थूल जीवन की निराशा से ऊबकर मृत्यु मुख में पड़ने की श्रात्मवध कहलाने वाली वालिशता है। ऐसा व्यक्ति मृत्यु से जितना ही निर्भय, उतना ही उसके लिए तैयार भी रहता है। वह जीवन-प्रिय होता है, जीवन-मोही नहीं। संलेखना

मरण को श्रामंत्रित करने की विधि नहीं है पर श्रापने श्राप श्राने वाली मृत्यु के लिए निर्भय तैयारी मात्र है। उसी के बाद संधारे का भी श्रवसर श्रा सकता है। इस तरह यह सारा विचार श्रहिंसा श्रीर तन्मूलक सद्गुणों की तन्मयता में से ही श्राया है। जो श्राज भी श्रनेक रूप से शिष्टसंमत है। राधाक्रप्णन ने जो लिखा है कि बौदः धर्म 'स्यसाइड' को नहीं मानता सो ठीक नहीं है। खुद बुद के समय भिद्ध छन्न और भिद्ध वल्कली ने ऐसे ही श्रसाध्य रोग के कारण श्रात्मवध किया था जिसे तथागत ने मान्य रखा। दोनों भिक्त श्रप्रमत्त थे। उनके ब्रात्मवध में फर्क यह है कि वे उपवास ब्रादि के ढारा धीरे-धीरे मृत्यु की तैयारी नहीं करते किन्तु एक बारगी शस्त्रवध से स्वनाश करते हैं जिसे 'हरीकरी' कहना चाहिए। यद्यपि ऐसे शस्त्रवध की संमित जैन ग्रन्थों में नहीं है पर उसके समान दूसरे प्रकार के वधों की संमित है। दोनों परम्परात्रों में भूल भूमिका सम्पूर्ण रूप से एक ही है। श्रीर वह मात्र समाधिजीवन की रह्मा। 'स्युनाईड' शब्द कुछ निय सा है। शास्त्र का शब्द समाधिमरण श्रीर पंडित मरण है, जो उपयुक्त है । उक्त छन्न और वल्कली की कथा श्रनुक्रम से मिल्किमनिकाय श्रीर संयुक्त निकाय में है। लंबा पत्र इसलिए भी उपयोगी होगा कि उस एकाकी जीवन में कुछ रोचक सामग्री मिल जाय। मैं स्त्राशा करता हूँ यदि संभव हो तो पहंच दें।

#### पुनश्च---

नमूने के लिए कुछ प्राकृत पद्य और उनका अनुवाद देता हूं—
'मरणपिडयारभूया एसा एवं च गा मरगागिमित्ता जह गंडच्छे अकिरिया गो
आयविराहणाह्या।'

समाधिमरण की किया मरण के निमित्त नहीं किन्तु उसके प्रतिकार के लिए हैं। जैसे फोड़े को नस्तर लगाना, ख्रात्मविराधना के लिए नहीं होता।
'जीविंयं नाभिकंखेज्जा मरणं नावि पत्थए।'

उसे न तो जीवन की क्राभिलाषा है क्रौर न मरण के लिए वह प्रार्थना ही करता है।

'म्रप्पा खलु संथारो हवई विसुद्धचरित्तग्मि ।' चरित्र में स्थित विशुद्ध त्रास्मा ही संथारा है ।

ता० ५.२-४३

### 'वेदसाम्य-वैषम्य'

श्रीमान प्रो॰ हीरालालजी की सेवा में--

सप्रणाम निवेदन! स्राज मैंने 'सिद्धान्त-समीद्धा' पूरी कर ली। स्रमी जितना संभव था उतनी ही एकाग्रता से सुनता रहा। यत्र तत्र प्रश्न विचार स्रोर समालोचक भाव उठता था स्रतः चिह्न भी करता गया; पर उन उदे हुए प्रश्नों, विचारों स्रोर समालोचक भावों को पुनः संकलित करके लिखने मेरे लिए संभव नहीं। उसमें जो समय स्रोर शक्ति स्रावश्यक है वह यदि मिल भी जाय तथापि उसका उपयोग करने का स्रभी तो कोई उत्साह नहीं है। स्रोर खास बात तो यह है कि मेरा मन मुख्यतया स्रत मानवता के उत्कर्ष का ही यिचार करता है।

तो भी समीद्धा के बारे में मेरे मन पर पड़ी हुई छाप को संदोप में लिख देना इसलिए जरूरी है कि में आपके आपह को मान चुका हूँ। सामान्यतयाः आप और पं॰ फूलचन्दं नी दोनों ऐसे समकत्त्व विचारक जान पढ़ते हैं जिनका चर्चायोग शिरल और पुर्यवस्य कहा जा सकता है। जितनी गहरी, मर्भस्पशीं और पिश्रमसाय्य चर्चा आप दोनों ने की है वह एक खासा शास्त्र ही बन गया है। इस चर्चा में एक ओर पंडित मानस दूसरी ओर प्रोफेसर मानस — ये दोनों परस्पर विरुद्ध कह्या वाले होने पर भी प्रायः समल्व, शिष्ठता, और आधुनिकता की भूमिका के ऊपर कांम करते हुए देखे जाते हैं। जैसा कि बहुत कम अन्यष्ठ संभव है। इसलिए वह चर्चा शास्त्रपद को प्राप्त हुई है। आगे जब कभी कोई विचार करेगा तब इसे अनिवाय रूप से देखना ही पढ़ेगा। इतना इस चर्चा का ताल्विक और ऐतिहासिक महत्व गुफको स्पष्ट मालूम होता है।

यद्यपि में सव पिएडतों को नहीं जानता तथापि जितनों को जानता हूँ उनकी अपेदा से कहा जा सकता है कि इस विषय में पं॰ फूलचन्दजी का स्थान अन्यों से ऊँचा है। दूसरे ग्रंथपाठी होंगे पर हतने अधिक अर्थ-स्पर्शी शायद ही हों। कितना अच्छा होता यांद ऐसे एपिडत को कोई अच्छा पद, अच्छा स्थान देकर काम खिया जाता। यदि ऐसे पिएडत को पूर्ण स्वतन्त्रता के साथ पूरा अर्थसाधन दिया जाय तो बहुत कुछ शास्त्रीय नगित हो सकती है। अभी तो अर्थप्रधान पिएडत और यहस्य ऐसे सुयोग्य पिएडतों को अर्थाय रूप से निचोड़ते हैं। मेरा वशु चले तो में ऐसों का स्थान बहुत स्वाधीन कर हूँ। अस्तु यह तो प्रासक्तिक व्याद हाई।

में श्रापको लिखता हूँ श्रीर श्रापके बारे में कुछ लिखूँ तो कोई शायद चाड़ वाक्य समफे; पर में तो कभी चाड़कार नहीं श्रीर बदमकृति भी नहीं। इसलिए जैसा समफता हूँ लिख देता हूँ। जैनेतर विद्वानों में तो कभशास्त्र विपयक गहरे शान की श्रपेचा ही नहीं रखी जा सकती; पर जैन श्रीर उनमें भी प्रोफेसर में ऐसे गहरे शान को हूँ इना निराश होना है जितना श्रापके लेखों में व्यक्त होता है। निःसंदेह श्रापने कर्मतत्त्व का त्राकरठ पान ही नहीं मनन भी किया जान पड़ता है। श्रत्यथा पं० फूलचंदजी के शास्त्रीय श्रीर सोपपितक लेखों का जवाव देना श्रीर सो भी श्रस्यन्त गहराई श्रीर पृथक्तरण के साथ संभव नहीं। स्थिति ऐसी जान पड़ती है कि कर्मशास्त्र विपयक जितना पारिडत्य परिडत में हो उतना ही विश्वर पारिडत्य एक प्रोफेसर के लेख व्यक्त करते हैं।

दोनों की विचार सरिग्याँ ग्रीर दलीलें देखता हूँ तो यह निश्चयपूर्वक श्रन्तिमरूप से कहना तो ग्रमी किंठन है कि कीन एक विशेष ग्राह्य है ? खास करके जब यह चर्चा एक या दूसरे रूप से साम्प्रदायिकता के साथ जुड़ जाती है तब मीन ही श्रन्छा जान पड़ता है। तों भी तरस्थभाव से देखने पर मुक्ते श्रपने विचार में परिवर्तन करना पड़ा है जो मेंने कर्म प्रत्य के एक परिशिष्ट में लिखे हैं। मुक्तको जान पड़ता है कि श्रापको विचार सरणी वस्तुगामिनी है चाहे जितने शान्दिक प्रमाण विरोधी क्यों न हों। में किसी शास्त्रवाक्य का वैसा कायल नहीं जैसा वस्तुतत्त्व का। हजारों के द्वारा सर्वथा प्रमाण भूत माने जाने वाले वाक्यों श्रीर शास्त्रों को में च्लाभर में छोड़ सकता हूँ यदि उनसे मेरी बुद्धि श्रीर तर्क को संतोष न हो। पर श्रापने तो तर्क श्रीर बुद्धि स्वातन्त्र्य के श्रवावा शास्त्रीय प्रमाण भी दिये हैं जो बहुत महत्त्व के हैं। इस दृष्टि से मेरे पर श्रापकी विचारसरणी का श्रसर ही मुख्य पड़ा है।

जो मैंने अल्प स्वल्प कर्मशास्त्र विषयक चिंतन मनन किया है, जो मुक्त में दूसरी सहायक अल्प स्वल्प दार्शनिक शक्तियाँ हैं, उन सबको यदि में एकाप्र करूँ और उसमें अपना असाम्प्रदायिक संस्कार मिला कर आप दोनों की प्रत्येक दलील की गहरी छानवीन करूँ तो संभव है मैं पूरा न्याय करके एकतर निर्णय बाँच सकूँ। पर संभव हो तब भी अब इस और मेरी रुचि नहीं है। एक तो यह विषय इतना अधिक सम्प्रदायगत हो गया है कि उसे कोई जैनपक्ष तटस्थमाव से कभी नहीं देखेगा। दूसरे यह विषय जीवनस्पर्शों भी नहीं। न तो किसी पुरुष या खी का मोल होना है और न वैसा मोल इस्ट भी है। इम जिस निवृतिप्रधान खी का परम्परा को सर्वाङ्गीण और सदा के लिए अभ्रान्त समक्रते हैं उस परम्परा के मूल में एक या दूसरे कारण से दूसरी परम्पराओं की तरह त्रुटियाँ भ्रान्तियाँ

स्रीर एकदेशीयता भी रह गई है जो तालिक स्रीर ऐतिहासिक दृष्ट से देखने पर स्पष्ट मालूम होती हैं। इम जन्म-संस्कार स्रीर दृष्टि संकोच के कारण कुछ भी कह स्रीर मान नहीं सकते हैं। पर साध्यदायिक मोच का स्वरूप स्रीर निवृत्ति की कल्पना न केवल स्रधूरी हैं; किंद्र मानवता के उत्कर्ष में स्नात्मीय सद्गुर्षों के व्यापक विकास में बहुत कुछ बाधक भी है। हमारी चिरकालीन साध्यदायिक जड़ता स्रीर स्रकर्मण्यता ने केवल बाह्य खोंखे में स्रीर कल्पनाराशि में जैनत्य बांध खां है। स्रीर जैन प्रस्थान में जो कुछ तत्वतः सारभाग है उसे भी ढांक दिया है। खास बात तो यह है कि हमारी निर्मर्थाद सोचने की शक्ति ही साध्यदायिक जड़ता के कारण भोठी हो गई है। ऐसी स्थित में एक स्रव्यवहार्थ विषय पर शक्ति खर्च करने का उत्साह कैसे हो १ तथापि स्रापने इस विषय पर जो इतनी एकाप्रता से स्वतन्त्र चिंतन किया है उसका मैं स्रवश्य कायल हूँ। क्योंकि मेरा मानस विद्यापश्चराती तो है ही। खास कर जब कोई किसी विषय में स्वतन्त्र चिंतन करें तब मेरा स्त्रादर स्त्रीर भी बढ़ता है। इसलिए स्नापकी दलीलों स्नीर विचारों ने मेरा पूर्वप्रह छुडाया है।

स्त्री शरीर में पुरुष वासना और पुरुष शरीर में स्त्रीत्वयोग्य वासना के जो किस्से और लच्चण देखे सुने जाते हैं उनका खुलासा दसरी तरह से हो जाता है जो श्चापके पत्न का पोषक है। पर इस नए विचार को यहाँ चित्रित नहीं कर सकता । भोगभूमि में गर्भ में स्त्रीपुरुषयुगता योग्य उपादान हैं ऋौर कर्म भूमि में नहीं इत्यादि विचार निरे बालीश हैं। जो श्रनभव हमारे प्रत्यन्न हो, जिन्हें हम देख सकें, जांच सकें, उन पर यदि कर्मशास्त्र के नियम सुप्रदित हो नहीं सकते श्रीर उन्हें घटाने के लिए हमें स्वर्ग, नरक या कलियत भोगभूमि में जाना पहें तो श्रव्हा होगा कि हम उस कर्मशास्त्र को ही छोड़ दें। हमारे मान्य पूर्वजी ने जिस किसी कारण से वैसा विचार किया: पर हम उतने मात्र में बद रह नहीं सकते । इम उनके विचार की भी परीचा कर सकते हैं । इसलिए द्रव्य श्रीर भाववेद के साम्य के समर्थन में दी गई यक्तियाँ मक्तको श्राकृष्ट करती हैं श्रीर जो एक श्राकृति में विजातीय वेदोदय की कल्यना के पोपक विचार श्रीर बाह्य लक्षण देखे जाते हैं उनका खुलासा दूसरी तरह से करने को वे युक्तियाँ बाधित करती हैं। कोई पुरुष स्त्रीत्व की अभिलापा करे इतने मात्र से स्त्रीवेदानभवी नहीं हो सकता। गर्भग्रहण-धारण-पोत्रण की योग्यता ही स्त्रीवेद है न कि मात्र स्त्री-योग्य भोगाभिलामा । मैं यदि ऐसा सोचूँ कि कान से देखता तो अन्ध न रहता या ऐसा सोचुँ कि सिर से चलता श्रीर दौइता तो पङ्ग्र न रहता तो क्या इतने सोचने मात्र से चळ्ळांनावरणीयकर्म के खयोपशम का या पादकर्में दिव का

फल मुफ में प्रकट होगा ? जैसे ज्ञानीय ख्योपशम वस्तुतः एक हैं तथापि मिथ्या-दर्शन आदि के सम्बन्ध से उसके सम्यक् विपर्यास आदि फल विविध होते हैं, वैसे ही वेद एक रहने पर भी और उसका सामान्य कार्यप्रदेश एकरूप होने पर भी अप्रत्य काषायिक बलों से और अन्य संसर्ग से उस वेद के विपरीत लक्ष्य भी हो सकते हैं। पुरुप वेद के उदयवाला पुरुपिलङ्गी भी स्त्रीत्व योग्य अभिलाषा करे तो उसे स्त्रीवेद का लक्ष्य नहीं परन्तु पुरुपवेद का विपरीत लक्ष्य मात्र कहना चाहिए। सफेद को पीला देखने मात्र से नेत्र का च्योगशम बदल नहीं जाता। वस्तुतः किसी एक ही वेद में नानाविध अभिलाषा की जननशक्ति मानना चाहिए। चाहे सामान्य नियतरूप उसके अभिलाषा को लोक अपृक्त ही क्यों न माने। धीर्याधायकशक्ति, विर्यव्रहण शक्ति ये ही कम से पुवेद स्त्रीवेद हैं जो द्रव्याकार से नियत हैं। बकरा दूध देता है तो भी उसे स्त्रीवेद का उदय माना नहीं जा सकता, नियत लक्ष्य का आगन्तुक कारणवश विपर्यास मात्र है। जैसे सामान्यतः स्त्री को डाढ़ी मूँ ज नहीं होते पर किसी को खास होते हैं। यह तो लम्बा हो गया। साराश इतना ही है कि मुक्तको वेदसाम्य विचारसंगत जान पड़ता है। पुनरुच

श्रोपेशन के द्वारा एक हर्य द्रव्यितिङ्क का श्रम्य द्रव्यितिङ्क में परिवर्तन श्राजकल बहुत देखे सुने जाते हैं। इसे विचारकोटि में लेना होगा। नपुंसक शायद तीसरा स्वतन्त्र वेद ही नहीं। जहाँ श्रमुक नियत लच्चण नहीं देखे वहाँ नपुंसक स्वतन्त्र वेद मान लिया पर ऐसा क्यों न माना जाय कि वहाँ वेद स्त्री पुरुप में से कोई एक ही है, पर लच्चण विपरीत हो रहे हैं। द्रव्य श्राकार भी पुरुप या स्त्री का विविध तारतम्य युक्त होता ही है।

#### गांधीजी की जैन धर्म को देन

धर्म के दो रूप होते हैं। सम्प्रदाय कोई भी हो उसका धर्म बाहरी ऋौर भीतरी दो रूपों में चलता रहता है। बाह्य रूप को हम 'धर्म कलेवर' कहें तो भीतरी रूप को 'धर्म चेतना' कहना चाहिए।

धर्म का प्रारम्भ, विकास और भचार मनुष्य जाति में ही हुआ है। मनुष्य खुद न केवल चेतन है और न केवल देह। वह जैसे सचेतन देहरूप है वैसे ही उसका धर्म भी चेतनायुक्त कलेवररूप होता है। चेतना की गति, प्रगति और अवगति कलेवर के सहारे के बिना असंभव है। धर्म चेतना भी बाहरी आचार रीति-रस्म, रूढ़ि-प्रणाली आदि कलेवर के द्वारा ही गति, प्रगति और अवगति को प्राप्त होती रहती है।

धर्म जितना पुराना उतने ही उसके कलेवर नानारूप से श्रिधिकाधिक बदलते त्राते हैं। श्रागर कोई धर्म जीवित हो तो उसका श्रार्थ यह भी है कि उसके कैसे भी भद्दे या श्राच्छे कलेवर में थोड़ा-बहुत चेतना का श्रांश किसी न किसी रूप में मौजूद है। निष्पाण देह सड़-गल कर श्रास्तित्व गँवा बैठती है। चेतनाहीन सम्प्रदाय कलेवर की भी वही गित होती है।

जैन परम्परा का प्राचीन नाम-रूप कुछ भी क्यों न रहा हो; पर वह उस समय से ऋभी तक जीवित है। जब-जब उसका कलेवर दिखावटी ऋौर रोगग्रस्त हुआ है तब-तब उसकी धर्मचेतना का किसी व्यक्ति में विशेषरूप से स्पन्दन प्रकट हुआ है। पार्श्वनाथ के बाद महावीर में स्पन्दन तीन्न रूप से प्रकट हुआ जिसका इतिहास साची है।

धर्मचेतना के मुख्य दो लच्चण हैं जो सभी धर्म-सम्प्रदायों में व्यक्त होते हैं।
भले ही उस आविर्भाव में तारतम्य हो। पहला लच्चण है, अन्य का भला
करना और दूसरा लच्चण है अन्य का बुरा न करना। ये विधि-निषेधरूप या
हकार-नकार रूप साथ ही साथ चलते हैं। एक के सिवाय दूसरे का संभव नहीं।
कैसे-बैसे धर्मचेतना का विषेष और उत्कट स्पन्दन वैसे-बैसे ये दोनों विधि
निषेष रूप भी अधिकाधिक सिक्तय होते हैं। बैन-परम्परा की ऐतिहासिक भूमिका
को हम देखते हैं तो मालूम पड़ता है कि उसके इतिहास काल से ही धर्मचेतना
के उक्त दोनों लच्चण असाधारण रूप में पाये जाते हैं। बैन-परम्परा का ऐति-

हासिक पुरावा कहता है कि सब का अर्थात् प्राणीमात्र का जिसमें मनुष्य, पशु-पत्ती के अलावा सूक्ष्म कीट जंतु तक का समावेश हो जाता है—सब तरह से भला करो। इसी तरह प्राणीमात्र को किसी भी प्रकार से तकलीक न दो। यह पुरावा कहता है कि जैन परंपरागत धर्मचेतना की भूमिका प्राथमिक नहीं है। मनुष्य जाति के द्वारा धर्मचेतना का जो क्रमिक विकास हुआ है उसका परिपक रूप उस भूमिका में देखा जाता है। ऐसे परिपक्व विचार का श्रेय ऐतिहासिक हृष्ट सं भगवान महावीर को तो अवस्य है ही।

कोई भी सत्युरुषार्थी और स्क्ष्मदर्शी धर्मपुरुष अपने जीवन में धर्मचेतना का कितना ही स्पंदन क्यों न करे पर वह प्रकट होता है सामियक और देश-कालिक आवश्यकताओं की पूर्ति के द्वारा । हम इतिहास से जानते हैं कि महा-वीर नं सब का भला करना और किसी की तकलीफ न देना इन दो धर्मचेतना के रूपों को अपने जीवन में ठीक-ठीक प्रकट किया । प्रकटीकरण सामियक जरूरतों के अनुसार मर्यादित रहा । मनुष्य जाति की उस समय और उस देश की निर्वलता, जातिमेद में, खूआछूत में, स्त्री की लाचारों में और यशीय हिंसा में थी । महाभीर ने इन्हीं निर्वलताओं का सामना किया । क्योंकि उनकी धर्मचेतना अपने आस-पास प्रवृत अन्याय को सह न सकती थी । इसी कदणावृत्ति ने उन्हें आरिशही बनाया । अपरिग्रह में। ऐसा कि जिसमें न घर-बार और न वस्त्रपात्र । इसी करणावृत्ति ने उन्हें दिलत पतित का उदार करने को प्रेरित किया । यह तो हुआ महावीर की धर्मचेतना का स्पंदन ।

पर उनके बाद यह रंपरन जरूर मंद हुआ और धर्मचेतना का पोषक धर्म कलेवर बहुत बब्ते बढ़ते उस कलेवर का कद और वजन इतना बढ़ा कि कलेवर की पुष्टि और वृद्धि के साथ ही चेतना का स्पंदन मंद होने लगा। जैसे पानी सुखते ही या कम होते ही नीचे की मिट्टी में दरारें पड़ती हैं और मिट्टी एकरूप न रह कर विभक्त हो जाती है चैसे ही जैन परम्परा का धर्मकलेवर भी अनेक टुकड़ों में विभक्त हुआ और वे टुकड़ें स्पंदन के मिध्या अभिनान से प्रेरित होकर आपस में ही लड़ने-भगड़ने लगे। जो धर्मचेतना के स्पंदन का मुख्य काम था वह गौग हो गया और धर्मचेतन। की रहा के नाम पर वे मुख्यतया गुजारा करने लगे।

धर्म-कलेवर के फिरकों में धर्मचेतना कम होते ही ख्रासपास के विरोधी दलों ने उनके ऊपर बुरा ख्रसर डाला। सभी फिरके मुख्य उद्देश्य के बारे में इतने निर्वल साधित हुए कि कोई ख्रपने पूज्य पुष्प महावीर की प्रवृत्ति की योग्य रूपमें ख्रागे न बदा सके। स्त्री-उद्धार की बात करते हुए भी वे स्त्री के ख्रवलापन के पोषक ही रहे । उद्य-नीच माव श्रीर छूश्राछूत को दूर करने की बात करते हुए भी के जातिवादी ब्राह्मण परम्परा के प्रभाव से बच न सके श्रीर व्यवहार तथा धर्मचेत्र में उच्य-नीच माव श्रीर छूश्राछूतपने के शिकार बन गये । यशीय हिंसा के प्रभाव से वे जरूर बच गये श्रीर पशुपक्षी की रचा में उन्होंने हाथ ठीक ठीक बटाया; पर वे श्रपरिग्रह के प्राण मूर्छा त्याग को गँवा बैठे । देखने में तो सभी फिरके श्रपरिग्रह मालूम होते रहे; पर श्रपरिग्रह का प्राण उनमें कम से कम रहा । इसलिए सभी फिरकों के त्यागी श्रपरिग्रह बत की दुहाई देवर नङ्गे पांच से चलते देखे जाते हैं, लुंचन रूप से बाल तक हाथ से खींच डालते हैं, निर्वसन मात्र भी धारण करते देखे जाते हैं, यहम-जन्तु की रचा के निभित्त मुँह पर कपड़ा तक रख लेते हैं; पर वे श्रपरिग्रह के पालन में श्रनिवार्य रूप से श्रावश्यक ऐसा स्वावलंगी जीवन करीय-करीय गँवा वैठे हैं । उन्हें श्रपरिग्रह का पालन ग्रहश्यों की मदद के सिवाय सम्भव नहीं दीखता । फलतः, वे श्रधिकाधिक पर-परिश्रमावलग्यी हो गए हैं।

बेशक, पिछले दाई हजार वर्षों में देश के विभिन्न भागों में ऐसे इने गिने अनगार स्वागी और सागार गृहस्य अवश्य हुए हैं जिन्होंने जैन परम्परा की मूर्छित सी धर्मचेतना में स्पन्दन के प्राण् फूंके। पर एक तो वह स्पन्दन साम्प्रदायिक ढंग का था जैसा कि अन्य सम्प्रदाशों में हुआ है और दूसरे वह स्पन्दन ऐसा कोई हद नींव पर न था जिससे चिरकाल तक टिक सके। इसिलिए बीच-बीच में प्रकट हुए धर्मचेतना के स्पन्दन अर्थात् प्रभावनाकार्य सतत चालू रह न सके।

पिछली शताब्दी में तो जैन समाज के त्यागी श्रीर ग्रहस्थ दोनों की मनोदशा विलच्चण-सी हो गई थी। वे परम्पराप्राप्त सत्य, श्राहेंसा श्रीर श्रपरिग्रह के श्रादर्श संस्कार की महिमा को छोड़ भी न सकते थे श्रीर जीवनपर्यन्त वे हिंसा, श्रास्थ श्रीर परिग्रह के संस्कारों का ही समर्थन करते जाते थे। ऐसा माना जाने लगा था कि कुदुम्ब, समाज, प्राम राष्ट्र श्रादि से संबन्ध रखनेवालो प्रवृत्तियाँ सांसारिक हैं, दुनियाची हैं, ब्यावहारिक हैं। इसलिए ऐसी श्राधिक श्रीद्यागिक श्रीर राजकाय प्रवृत्तियों में न तो सत्य साथ दे सकता है, न श्राहिंसा काम कर सकती है श्रीर न श्रपरिग्रह वत ही कार्यमाधक बन सकता है। ये धर्म सिखान्त सच्चे हैं सही, पर इनका श्रुद्ध पालन दुनिया के बीच संमत्र नहीं। इसके लिए तो एकान्त बनवास श्रीर संसार स्थाग ही चाहिये। इस विचार ने श्रनगार त्यागियों के मन पर भी ऐसा प्रभाव जमाया था कि वे रात-दिन सत्य, श्राहेंसा श्रीर श्रपरिग्रह का उपदेश करते हुए भी दुनियानी-जीवन में उन उपदेशों के

सक्ते पासन का कोई रास्ता दिखा न सकते थे। वे थक कर यही कहते थे कि क्रमार सब्बा धर्म पालन करना हो तो तम लोग घर छोडो. कटम्ब समाज श्रीर राष्ट की जवाबदेही खोडो, ऐसी जवाबदेही और सत्य श्रहिंसा श्रपरिग्रह का श्रद पालन-होनों एक साथ संभव नहीं। ऐसी मनोदशा के बारण त्यागी गण देखने में अवस्य अनगार था: पर उसका जीवन तत्त्वदृष्टि से किसी भी प्रकार गृहस्थों की अपेचा बिशेष उन्नत या विशेष शुद्ध बनने न पाया था। इसलिए जैन समाज की स्थिति पेसी हो गई थी कि हजारों की संख्या में साध-साध्वयाँ के सतत होते रहने पर भी समाज के उत्थान का कोई सचा काम होने न पाता था श्रीर श्रन्यायी गहरथवर्ग तो साध साध्वयों के भरोसे रहने का इतना त्रादी हो गया था कि वह हरएक बात में निकम्मी प्रथा का स्थाग, सुवार, परिवर्त्तन वगैरह करने में श्रपनी बढि श्रीर साहस ही गर्वों बैठा था। त्यांगी वर्ग कहता था कि इस क्या करें ? यह काम तो ग्रहस्थों का है। ग्रहस्थ कहते थे कि हमारे सिरमौर गुरु है। वे महावीर के प्रतिनिधि हैं, शास्त्रज्ञ हैं, वे हमसे अधिक जान सकते हैं. उनके सुभाव श्रीर उनकी सम्मित के बिना हम कर ही क्या सकते हैं ? गृहस्थों का ग्रासर ही क्या पड़ेगा ? साधन्त्रों के कथन को सब लोग मान सकते हैं इत्यादि । इस तरह श्रन्य धर्म समाजों की तरह जैन समाज की नैया भी हर एक चेत्र में उल्मानों की भवर में फँसी थी।

सारे राष्ट्र पर पिछली सहसाब्दी ने जो ख्राफ्तें दाई थीं ख्रीर पिश्चम के सम्पर्क के बाद विदेशी राज्य ने पिछली दो शताब्दियों में गुलामी, शोषण ख्रीर ख्रापसी फूट की जो ख्राफ्त बढ़ाई थी उसका शिकार तो जैन समाज शतमितार या ही, पर उसके ख्रजावा जैनसमाज के ख्रपने निजी भी प्रश्न थे। जो उलभनों से पूर्ण थे। ख्रापस में फिरकाबन्दी, धर्म के निमित्त ख्रधमें पोषक भगहे, निवृत्ति के नाम पर निष्क्रियता ख्रीर ऐंदीपन की बाद, नई पीढ़ी में पुरानी चेतना का विरोध ख्रीर नई चेतना का ख्रवरोध, सत्य, ख्राहंसा ख्रीर ख्रपरिग्रह जैसे शाश्वत मूल्य वाले सिद्धान्तों के प्रति सब की देखा देखी बढ़ती हुई क्षअदा— ये जैन समाज की समस्याएँ थीं।

इस अन्धकार प्रधान रात्रि में अफ्रिका से एक कर्मबीर की हलचल ने लोगों की आँखें खोखी। वहीं कर्मबीर फिर अपनी जन्म-भूमि भारत में पीछे लौटा। आते ही सत्य, अहिंसा और अपरिप्रह की निर्भय और गगनमेदी वायी शान्त-स्वर से और जीवन-व्यवहार से सुनाने लगा। पहले तो बैन समाज अपनी संस्कार-च्युति के कारण चौंका। उसे भय मालूम हुआ के दुनिया की प्रवृत्ति या सांसारिक राजकीय प्रवृत्ति के साथ सत्य, अहिंसा और अपरिप्रह का मेख कैसे

वैद सकता है ! ऐसा हो तो फिर स्थाग मार्ग और अनगार वर्म जो हजारों वर्ष से चक्का आता है वह नष्ट हो हो जाएगा । पर वैसे-वैसे कर्मवीर गांघो एक के साद एक नए-नए सामाजिक और राजकीय खेन को सर करते गए और देश के उब से उब मस्तिष्क भी उनके सामने कुकाने तारे; कवीन्द्र रवीन्द्र, लाखा आजपताय, देशवन्त्र वास, मोतीलाल नेहरू आदि मुख्य राष्ट्रीय पुरुषों के गांघीजी का नेतृत्व मान लिया । वैसे-वैसे बैन समाज की भी सुवुप्त और मूर्विक्रत-सी धर्म चेतना में स्पन्दन ग्रुरू हुआ । स्पन्दन की बहर कमशा ऐसी वदती और फैलती गई कि जिसने २५ वर्ष के पहले की बैन समाज की काया पलट ही दी । जिसने २५ वर्ष के पहले की बैन-समाज की बाहरी और मीतरी दशा आँखों देखी है और जिसने पिछले २५ वर्षों में गांधीजी के कारया बैन-समाज में सत्वर प्रकट होनेवाले सात्विक धर्म-स्पन्दनों को देखा है वह यह विना कहें नहीं रह सकता कि बैन-समाज की धर्म चेतना — जो गांधीजी की देन है—वह इतिहास काल में अमृतपूर्व है । अब हम संदोप में यह देखें कि गांधीजी की यह देन किस रूप में है ।

बैन-ममाज में जो सत्य और ऋडिसा की सार्वत्रिक कार्यव्यमता के बारे में अविश्वास की जड़ जमी थी. गांधीजी ने देश में आते ही सबसे प्रथम उस पर कठाराघात किया । जैन खोगों के दिख में सत्य और अहिंसा के प्रति जन्मसिक बाहर तो था ही। वे सिर्फ प्रयोग करना जानते न ये और न कोई उन्हें प्रयोग के हारा उन सिद्धानों की शक्ति दिखाने बाला था । गांधीजी के ऋहिंसा और सत्य के सफल प्रयोगों ने और किसी समाज की ख्रपेशा सबसे पहले बैन-समाज का ध्यान खींचा । अनेक बढ़े तहरा और अन्य शुरू में कुत्रसम्भ और पीछे कराज से गांधीजी के जासपास इकड़े होने लगे । जैसे-जैसे गांधीजी के जाहिंसा और सत्य के प्रयोग अधिकाधिक समाज और राष्ट्रव्यापी होते गए वैसे-वैसे जन-समाज को विरासत में मिली ऋहिंसावृत्ति पर ऋधिकाधिक मरोसा होने सगा और फिर तो बह द्रज्ञत-मस्तक और प्रसन्त-बटन से कहने सगा कि 'झहिसा' परमो धर्मः' यह जो जैन परम्परा का मदालेख है उसी की यह विजय है। जैन परम्परा स्त्री की समानता और मुक्ति का दावा तो करती ही आ रही थी: पर व्यवहार में उसे उसके अबलायन के सिवाय कुछ नजर आता न था। उसने मान विवा था कि त्यक्ता, विचवा और बाचार कुमारी के विषय एक मान बह्मपद मुक्तिमार्ग साध्वी बनने का है। पर गांचीओ के जाद ने यह साबित कर दिया कि अगर स्त्री किसी अपेदा से अवसा है तो पुरुष भी अवसा ही है ! क्रमर पुरुष को सबक मान किया जाए तो की के प्रवक्ता रहते का सबक्र बना नहीं सकता। कई अंशों में तो पुरुष की अभेखा की का बल बहुत है। यह बात गांधीजी ने केबल दलीलों से समभाई न थी पर उनके जाद से सी-शक्ति इतनी अधिक प्रकट हुई कि अब तो पुरुष उसे अबला कहने में सकुचाने बगा। बैन दिवों के दिख में भी ऐसा कुछ चमस्कारिक परिवर्तन हुआ कि वे अब अपने को शक्तिशासी समक्रकर जवाबदेही के छोटे-मोटे अनेक काम करने लगी और बामतौर से बैन-समाज में यह माना जाने लगा कि जो स्त्री ऐहिक धन्यनों से महित पाने में समर्थ है वह साध्वी बनकर भी पारलीकिक मक्ति पा नहीं सकती । इस मान्यता से जैन बहनों के सखे श्रीर पीले चेहरे पर सखीं श्रा गई श्रीर वे देश के कोने-कोने में जवाबदेही के अनेक काम सफलतापूर्वक करने लगी । खब उन्हें स्यक्तापन, विधवापन या लाचार कुमारीपन का कोई द:ख नहीं सताता । यह स्त्री-शक्ति का कायापसट है । यो तो जैन लोग सिद्धान्त रूप से जातिभेद और ळग्राछत को बिलकुल मानते न ये श्रीर इसी में अपनी परम्परा का गौरव भी समभते थे: पर इस सिद्धान्त को व्यापक तौर से वे अपना में वाने में असमर्थ थे। गांधीजी की प्रायोगिक श्रंजनशलाका ने जैन समझ्हारों के नेन्न खोल दिए और उनमें साइस मर दिया फिर तो वे हरिजन या अन्य दिलतवर्ग को समान भाव से अपनाने लगे। अनेक बुढ़े और युवक स्त्री-पुरुषों का खास एक वर्ग देश भर के जैन समाज में ऐसा तैयार हो गया है कि वह आब स्टि. चस्त मानस की बिलकुल परवाह बिना किये हरिजन और दलित वर्ग की सेवा में या तो पड़ गया है, या उसके लिए अधिकाधिक सहानुभृतिपूर्वक सहायता करता है।

जैन-समाज में महिमा एक मात्र त्याग की रही; पर कोई त्यागी निवृत्ति और प्रवृत्ति का सुमेल साथ न सकता था। वह प्रवृत्ति मात्र को निवृत्ति विरोधी समभक्तर श्रानिवार्य रूप से श्रावश्यक ऐसी प्रवृत्ति का बोभ भी दूसरों के कन्ये पर डालकर निवृत्ति का सन्तोध श्रानुभव करता था। गांधीजों के जीवन ने दिखा दिया कि निवृत्ति श्रीर प्रवृत्ति वस्तुतः परस्पर यिवद्ध नहीं है। जरूरत है तो दोनों के रहस्य पाने की। समय प्रवृत्ति की माँग कर रहा था श्रीर निवृत्ति की भी श्रीये के विना दोनों निर्धक ही नहीं बल्कि समाज और राष्ट्र-धातक सिद्ध हो रहे थे। गांधीजों के जीवन में निवृत्ति और प्रवृत्ति का ऐसा सुमेल जैन समाज ने देखा जैसा गुलाव के पूल और सुवास का। फिर तो मात्र प्रवृत्ती की ही नहीं, बल्कि त्यागी श्रानगारों तक की श्रात्ते लेखा हों। उन्हें श्रव जैन शाकों का श्रवली मर्म दिखाई दिया था वे शाकों को वस्त श्रवी में नए सिरे से देखने लगे। कई त्यागी अपना निद्धवेष रक्षकर भी वा हों कर भी निवृत्ति के गंगा-श्रवता संग्रम

में स्तान करने आए और वे अब मिन्न-मिन्न सेवा खेती में पड़कर अपना अनगारपना सच्चे आये में सावित कर रहे हैं। वैन पहस्थ की मनोदशा में मीं निष्किय निष्टित का जो घुन लगा था वह हटा और अनेक बूदे जवान निष्टित-मिया वेन जी-पुरुष निष्काम प्रवृत्ति का खेत्र पसन्द कर अपनी निष्टित-मिया को सफल कर रहे हैं। पहले भिद्ध-भिद्धिणायों के लिए एक ही रास्ता था कि या तो वे वेष धारण करने के बाद निष्क्रिय बनकर दूसरों की सेवा लेते रहें, या वूसरों की लेवा करना चोहें तो वेष छोड़कर अप्रतिष्टित वन समाजवाह्य हो आएँ। गांधीजी के नए जीवन के वए अर्थ ने निष्पाण से त्यागी वर्ग में भी धर्मचेतना का प्राण्य स्पन्दन किया। अब उसे न तो जकरत रही भिद्धित्रेष पंक देने की और न डर रहा अप्रतिष्टित कर से समाजवाह्य होने का। अब निष्काम सेवापिय वैन भिद्धिगण के लिए गांधीजी के जीवन ने ऐसा विशाल कार्य प्रदेश चुन दिया है, जिसमें कोई भी त्यागी निर्दम्भ भाव से त्याग का आस्वाद लेता हुआ समाज और राष्ट्र के लिए आदर्श बन सकता है।

जैन परस्परा को अपने तत्वज्ञान के अनेकान्त सिदान्त का बहुत वहा गर्व था वह समभती यी कि ऐसा सिदान्त अन्य किसी धर्म परस्परा को नसीव नहीं है; पर खुद जैन परस्परा उस सिद्धान्त का सर्वलोकहितकारक रूप से प्रयोग करन तो दूर रहा, पर अपने हित में भी उसका प्रयोग करना जानती न थी। वह जानती यी हतना ही कि उस वाद के नाम पर भंगजाल कैसे किया जा सकता है श्रीर विवाद में विजय कैसे पाया जा सकता है श्रीर क्वावद के हिमायती क्या यहस्थ क्या त्यागी सभी फिरकेवन्दी और गच्छ गण के ऐकान्तिक कदाश्रह और फ्रावे में फेंसे थे। उन्हें यह पता ही नथा कि अनेकान्त का यथार्थ प्रयोग समाज और राष्ट्र की सब प्रहृतियों में कैसे सफलतापूर्वक किया जा सकता है श्री मांधीजी तख्ते पर आए और कुटुम्ब, समाज, राष्ट्र की सब प्रहृतियों में अनेकान्त दृष्ट का ऐसा सजीव और सफल प्रयोग करने लगे कि जिससे आकुएट होकर समभदार जैनवर्ग यह अन्तःकरण से महस्स करने लगा कि भक्रजाल और वादविजय में तो अनेकान्त का कलेवर ही है। उसकी जान नहीं! जान तो व्यवहार के सब चेत्रों में अनेकान्त हिष्ट का प्रयोग करके विरोधी दिखाई देने वाले वर्लो का संघर्ष मिटाने में ही है।

जैन-परम्परा में विजय सेठ और विजया सेठानी इन दम्पती गुगल के ब्रह्मचर्य की बात है। जिसमें दोनों का साहचार्य और सहजीवन होते हुए भी शुद्ध ब्रह्मचर्य पालन का भाव है। इसी तरह स्थूजिशद्र मुनि के ब्रह्मचर्य की भी कहानी है जिससे एक मुनि ने अपनी पूर्वपरिचित वेश्या के सहवास में रह

कर भी विशास ब्रह्मचर्य पासन किया है। सभी तक ऐसी कहानियाँ खोकोत्तर समझी जाती रहीं । सामान्य जनता यही समझती रही कि कोई हम्पती बा क्री-पठव साथ रहकर विद्याद ब्रह्मचर्य पालन करे तो वह दैवी चमत्कार वैसा है। पर गांधीजी के ब्रह्मचर्यवास ने इस ऋति कठिन धौर खोकोत्तर समस्त्री जानेवाली बात को प्रयत्नसाध्य पर इतनी सोक्याम्य सावित कर दिया कि बाज क्रमेक दम्पती और श्री-पुरुष साथ रहकर विश्रद्ध ब्रह्मचर्य पासन करने का निर्देश्य प्रयत्न करते हैं। जैन समाज में भी ऐसे अनेक बगल मौजद हैं है कार जन्में कोई स्थितिमार की कोटि में नहीं गिनता । हालाँकि जनका ब्रह्मचर्य-पहचार्थ वैसा ही है। रात्रि-मोजन त्याग श्रीर उपभोगपरिभोगपरिमाण तथा उपवास. आयंबिल. जैसे इत-नियम नए युग में केवल उपहास की दृष्टि से देखे जाने लगे ये और भदाल लोग इन वर्तों का आवरण करते हुए भी कोई तेजस्विता ग्रहर कर न सकते थे। उन लोगों का व्रत-पालन केवल रूडिधर्म-सा टीखता था। मानी उनमें भावपाया रहा ही न हो। गांधीजी ने इनहीं हतों में ऐसा प्राया फँका कि ब्राज कोई इनके मखौस का साइस नहीं कर सकता। गांधीजी के उपवास के प्रति दुनिया भर का आदर है उनके रात्रि भोजन त्याग और इने-गिने खाद्य पेय के नियम को आरोग्य और सभीते की हिंह से भी लोग उपादेय समक्षते हैं। इम इस तरह की अनेक बातें देख सकते हैं जो परम्परा से जैन समाज में चिरकाल से चली जाती रहने पर भी तेजोडीन-सी दीखती थी: पर ऋब गांघीजी के जीवन ने उन्हें ऋादरास्पद बना दिया है।

कैन परम्परा के एक नहीं अनेक सुसंस्कार जो सुत या मूर्च्छित पहे थे उनको गांधीजी की धर्म चेतना ने स्पन्तित किया, गतिशील किया और विकसित भी किया। यही कारण है कि अपेलाइत इस छोटे से समाज ने भी अन्य समाजों की अपेला अधिकसंख्यक सेवाभावी छी-पुरुषों को राष्ट्र के चरणों पर अपित किया है। जिसमें बूढ़े-जवान छी-पुरुष, होनहार तहण-तहणी और भिन्नु वर्ग का भी समावेश होता है।

मानवता के विशाल झर्य में तो बैन समाज अन्य समाजों से अलग नहीं।
किर मी उसके परम्परागत संस्कार अमुक झंश में इतर समाजों से जुदे भी हैं।
ये संस्कार मात्र धर्मकलेवर थे; धर्मचेतना की भूमिका को छोड़ बैठे थे। यों तो गांधीजी ने विश्व भर के समस्त सम्प्रदायों की घर्म चेतना को उत्पाधित किया
है; पर साम्प्रदायिक दृष्टि से देखें तो बैन समाज को मानना चाहिए कि उनके प्रति गांधीजी की बहुत और अनेकिवध देन है। क्योंकि गांधीजी की देन के कामण ही साम जिल्ला की समाज आहिसा, की-समानता, वर्ग समानता, निवृत्ति और

चानेकान्त दृष्टि इस्यादि चापने विरासतगत पुराने सिद्धान्तों को क्रियाशीस चौर -सार्थक सावित कर सकता है।

बैन परम्परा में 'श्रद्धा वा बिष्णुवां हरो जिलो वा नमस्तस्में' बैसे सर्ववर्मसमन्वयकारी अनेक उद्गार मौजूद थे। पर आमतौर से उसकी धर्मविषि और
'प्रार्थना नित्तकुत साम्प्रदायिक वन गई थी। उसका चौका इतना छोटा बन
गया था कि उसमें उक्त उद्गार के अनुरूप सब सम्प्रदायों का समावेश दुःसंभव
'हो गया था। पर गांधीजी की घर्मचेतना ऐसी जागरित हुई कि घर्मों की बाड़ावैदी का स्थान रहा ही नहीं। गांधीजी की प्रार्थना जिस बैन ने देखी सुनी हो
वह कृतकतापूर्वक विना कब्रूल किये रह नहीं सकता कि 'श्रद्धा या विष्णुवां' की
उदात भावना था 'राम कहो रहिमान कहो' की अमेद भावना जो बैन परस्परा
में मात्र साहित्यक वस्तु वन गई थी; उसे गांधीजी ने और विकसित रूप में
सजीव और शास्वत किया।

हम गांचीजी की देन को एक एक करके न तो गिना सकते हैं और न ऐसा भी कर सकते हैं कि गांचीजी को अमुक देन तो मात्र जैन समाज के प्रति ही है और अन्य समाज के प्रति नहीं। वर्षा होती है तब चेत्रमेद नहीं देखती। खूर्य चन्द्र प्रकाश फॅकते हैं तब भी स्थान या व्यक्ति का मेद नहीं करते। तो भी जिसके घड़े में पानी आया और जिसने प्रकाश का मुख अनुमय किया, यह तो खीकिक भाषा में यही कहेगा कि वर्षा या चन्द्र सूर्य ने मेरे पर हतना उपकार किया। इसी न्याय से इस जगह गांधीजी की देन का उस्केख है, न

गांधीजों के प्रति अपने ऋष को अंश से भी तभी अदा कर सकते हैं जब उनके निर्देष्ट मार्ग पर चलने का इब संकरूप करें और चलें।

# सर्वज्ञत्व ख्रीर उसका खर्थ

#### हेतुवाद-श्रहेतुवाद

प्रस्तृत लेख का आशाय समभाने के लिए प्रारम्भ में थोड़ा प्रास्ताविक विचार दर्शाना जरूरी है. जिससे पाठक वक्तव्य का भलीभौति विश्लेषण कर सके । जीवन के श्रद्धा श्रीर बुद्धि ये दो मुख्य श्रंश हैं। वे परस्पर विभक्त नहीं हैं; फिर भी दोनों के प्रवृत्ति च्लेत्र या विषय थोड़े बहुत परिमाण में जुदे भी हैं। बुद्धि, तर्क, श्रमुमान या विशान से जो वस्तु सिद्ध होती है उसमें श्रद्धा का प्रवेश सरल है. परन्तु श्रद्धा के समी विषयों में अनुमान या विज्ञान का प्रयोग संभव नहीं। श्रतीन्द्रिय श्रनेक तत्त्व ऐसे हैं जो जदे-जदे सम्प्रदाय में श्रदा के विषय बने देखे जाते हैं. पर उन तत्त्रों का निर्विवाद समर्थन अनुमान या विश्वान की सीमा से परे है। उदाहरणार्थ, जा श्रदाल ईश्वर को विश्व के कर्ता-धर्चा रूप ते मानते हैं या जो अद्यंत किसी में त्रैकालिक सर्वज्ञत्व मानते हैं. वे चाहते तो हैं कि उनकी मान्यता श्रनुमान या विज्ञान से समर्थित हो, पर ऐसी मान्यता के समर्थन में जब तर्कया विज्ञान प्रयत्न करने लगता है तब कई बार बखवत्तर विरोधी श्रनुमान उस मान्यता को उलट भी देते हैं। ऐसी वस्तुस्थिति देखकर तत्त्वचितकों ने वस्तु के स्वरूपानुसार उसके समर्थन के लिए दो उपाय अलग-श्रंलंग बतलाएं-एक उपाय है हेतुवाद, जिसका प्रयोगवर्तुल देश काल की सीमा से परे नहीं। दूसरा उपाय है ऋहेतुवाद, जो देशकाल की सीमा से या इन्द्रिय श्रीर मन की पहुँच से पर ऐसे विषयों में उपयोगी है।

इस बात की जैन परम्पश की दृष्टि से प्राचीन बहुशुत श्रावार्यों ने स्पष्ट भी किया है । जब उनके सामने धर्मास्तिकाय, श्रधमस्तिकाय तथा भन्यस्व-

दुविहो धम्मावाञ्चो ऋहेउवाञ्चो य हेउवाञ्चो य ।
तत्थ उ ऋहेउवाञ्चो भवियाऽभवियादञ्चो भावा ॥
भविञ्चो सम्महंसण-णाण-चरित्तपिक्वितिसंपन्नो ।
िणयमा दुक्लंतकको ति सक्लगां हेउवायस्स ॥
जो हेउवायपक्लिम्म हेउञ्चो झागमे य झागमिञ्चो ।
सो ससमयपण्णवञ्चो सिक्तविपाहञ्चो झन्नो ॥
— स्ट्यानि प्रकारण के अस्त

---सन्मति प्रकरण ३. ४३-५ तथा इन गाथाओं का गुजराती विवेचन । यह नहीं कि मात्र जैन परम्पा ने हीं ऐसे ब्रहेतुवाद का आश्रय किया हो। सभी वार्मिक परम्पराओं की अपनी किसी न किसी अपीन्तिय मान्यताओं के बारे में अपनी अपनी हिन्द से अहेतुवाद का आश्रय लेना पड़ा है। जब वेदान्त की अपीन्तिय परमज्ञ की स्थापना में तर्क बावक दिलाई दिए तब उसने भुति का अन्तिम आश्रय लेने की बात कही और तर्का प्रतिष्ठानान् कह दिया। इसी तरह जब नागार्जुन जैसे प्रवल्ल तार्किक को स्वभावनैशास्यरूप स्थापत के स्थापन में तर्कवाद अध्या या वाधक दिलाई दिया तब उसने प्रज्ञा का आश्रय किया। केयर जैसे तत्वज्ञ ने भी देश-काल से पर ऐसे तत्व को बुद्धि या विज्ञान की सीमा से पर बतलाकर मात्र अद्धा का विषय स्वित किया। स्वैन्सर की आलोचना करते हुए विल हुरों ने स्वध्ट कह दिया कि ईश्वरवादी विज्ञान के स्वेष में प्रवेश करना छोड़ दें और वैज्ञानिक लोग ईश्वर तत्त्व या धर्म के विषय में प्रवेश करना छोड़ दें। यह एक प्रकार का हेतु-अहेतुवाद के वर्जुल का विकाल ही तो है!

सर्वज्ञत्व जैन परम्परा की चिरश्रदेय श्रीर उपाध्य वस्तु है। प्रश्न तो इतना ही है कि उसका श्र्य क्या ? श्रीर वह हेतुबाद का विषय है या श्रहेतुबाद का ? इसका उत्तर राताब्दियों से हेतुबाद के द्वारा दिया गया है। परन्तु बीच-बीच में कुछ श्राचार्य ऐसे भी हुए हैं जिनको इस विषय में हेतुबाद का उपयोग करना ठीक जैंचा नहीं जान पहता। एक तरफ से सारे सम्प्रदाय में क्षिर ऐसी प्रचलिक

सिद्धं चेद्धेतुतः सर्वं न प्रश्नावादिको गतिः ।
सिद्धं चेदागमात्मवं विद्धार्थमतान्यपि ॥
विरोधाक्षोभयेकारम्यं स्वाद्धादन्याद्विद्धिषाम् ।
स्रावाच्यतैकान्तेऽस्युक्तिनीवाच्यमिति द्वुच्यते ॥
वदसर्यनाते यदेतोः साध्यं तद्धेतुसाधितम् ।
स्राप्ते वक्ति तद्भाक्याद् साध्यमागमसाधितम् ॥
——स्रासमीमांसा को. ७६-इ.

१, तकांप्रतिष्ठानादप्यन्यधानुमेयमिति चेदेवमप्यविमोक्षप्रसंगः । —जहासूत्र २. १. ११०

मान्यता का विरोध करने की कठिनाई और दूसरी तरफ से सर्वक्रम असे अती-न्दिय तस्य में श्रम्भक्षय के कारब श्रानिम उत्तर देने की कठिनाई-- ये दोनों बठिनाइयाँ उनके सामने भी अवस्य थीं। फिर भी उनके तटस्य तस्यविन्तन श्रीर निर्भयत्व ने उन्हें चप न रखा। ऐसे श्राचार्यों में प्रथम है कुन्दकुन्द स्त्रीर दूसरे हैं याकिनीसून इरिमद्र । कुन्दकुन्द भाष्यात्मिक व गम्भीर विचारक रहे । उनके सामने सर्वज्ञत्व का परम्परागंत कर्य तो था ही, पर जान पहता है कि उन्हें मात्र परस्परावलम्बित भाव में सन्तोध न हुन्ना । ब्रतपुर प्रवचनसार आदि श्रन्थों में जहाँ एक श्रोर उन्होंने परम्परागत श्रेकालिक सर्वश्रस्य का सम्बद्ध निरूपण किया वहाँ नियमसार में उन्होंने व्यवहार निश्चय का विश्लेषण करके सर्वज्ञत्व का और भी भाव सभ्यवा । उन्होंने स्पष्ट कहा कि लोकालोक जैसी श्रारमेतर वस्तुश्रों को जानने की बात कड़ना यह व्यवहारनय है और स्वात्म-स्वरूप को जानना व उसमें निमन्त होना यह निश्चयनय है? ) यह ध्यान में रहे कि समयसार में उन्होंने लुद ही व्यवहारनय को असद्भत-अपारमार्थिक कहा है । कुन्दकुन्द के विश्लेषण का भाराय यह जान पहता है कि उनकी दृष्टि में बात्मस्वरूप का जान ही मख्य व बन्तिम ध्येय रहा है। इसक्रिए उन्होंने उसी को पारमार्थिक या निश्चयनयसम्मत कहा। एक ही उपयोग में एक ही समय जब ब्रात्मा और ब्रात्मेतर वस्तुकों का तुल्य प्रतिभास होता हो तब उसमें यह विभाग नहीं किया जा सकता कि खोकालोक का भास व्यवहारनय है और चौर चारमतत्त्व का भास निश्चयनय है। दोनों भास या तो पारमार्थिक हैं या दोनों व्यायहारिक हैं-पेसा ही कहना पहेगा । फिर भी अब कुन्दकुन्द जैसे

परियामदो खलु यायां पञ्चस्का सम्बद्ध्यपञ्चाया । सो ग्रेव ते विजायदि झोग्गह पुम्बाहिं किरियाहिं ॥ ग्राह्य परोक्सं किंचिवि समंत सम्बक्सगुग्रसमिद्धस्स । झक्सातीदस्स सदा सबमेव हि यायाजादस्स ॥

<sup>---</sup>प्रवचनसार १. २१-२.

२. अप्पसक्त पेष्छ्दि स्रोयासोयं व केवसी भगवं। जह कोइ भगइ एवं तस्त व किं तूसग्रं होइ ॥

<sup>--</sup>नियमसार गा. १६६.

ववहारोऽभ्यत्यो भ्यत्यो दैसिदो दु सुद्धवाडी । भ्यत्यमस्तिदो सलु सम्माइडी इवह जीवो ॥

<sup>--</sup>समयसार गा. ११.

क्रम्यास्मवेदी ने निक्षय-ध्यवद्यार का विश्वेषया किया तब यह स्मम्भनाः कठिन महीं कि परम्परागतः मान्यता को चालू रखने के उपरान्त भी उनके मन में एक नया अर्थ क्रवश्य त्मा जो उन्होंने क्रपने प्रिय नयकाद से विश्वेषया के द्वारा प्रियत किया जिससे अद्यालु वर्ग की अद्या भी बनी रहे और विशेष जिकासु व्यक्ति के लिए एक नई बात भी सुभाई जाव।

श्रासक्त में कुन्दकुन्द का यह निश्चयवाद उपनिषदों, बौद्धपिटकों झौर प्राचीन बैन उल्लेखों में भी बुदे-बुदे रूप से निहित वा, पर सचगुच कुन्दकुन्द ने उसे बैन परिभाषा में नए रूप से प्रगट किया।

ऐसे ही दूसरे आनार्थ हुए हैं याकिनीस्तु हरिभद्र । वे भी अनेक सर्क अन्यों में नैकाक्षिक सर्वत्रस्य का हेतुवाद से समर्थन कर जुके थे, पर जब उनको उस हेतुवाद में हुटि व विरोध दिखाई दिया तब उन्होंने सर्वत्रस्य का सर्वसम्बन्धाय-आय-अविवद्ध अर्थ किया व अपना योगसळ्स माध्यस्य स्वित किया ।

मैंने प्रस्तुत लेल में कोई नई बात तो कही नहीं है, पर कही है तो बह हतनी ही है कि अगर सर्वज्ञत्व को तर्क से, दलील से या ऐतिहासिक कम से समस्ताना वा समस्ताना हो तो पुराने बैन अन्यों के कुछ उल्लेखों के आधार पर व उपनिषदों तथा पिटकों के साथ तुलान करके मैंने जो अर्थ समस्त्राया है वह सायद सत्य के निकट अधिक है! जैकालिक सर्वज्ञत्व को मानना हो तो अद्याप्त्र सत्य के निकट अधिक है! जैकालिक सर्वज्ञत्व को मानना हो तो अद्याप्त्र सत्य के निकट अधिक है! जैकालिक सर्वज्ञत्व को मानना हो तो अद्याप्त व चित्रग्रुद्धि के ध्येय से उसको मानने में कोई तुकसान नहीं! हाँ, हतना समस्त्र रखना चाहिए कि वैसा सर्वज्ञत्व हेतुवाद का विषय नहीं, वह तो अमंतिकाय आदि की तरह अहेतुवाद का ही विषय हो सकता है। ऐसे सर्वज्ञत्व के समर्थन में हेतुवाद का प्रयोग किया जाय तो उससे उसे समर्थित होने के बजाय अनेक अनिवार्य विरोधों का ही सामना करना पढ़ेगा।

भवा का विषय मानने के दो कारण हैं। एक तो पुरासन अनुमवी कोगिकों के कथन की वर्तमान अज्ञान स्थिति में अवदेखना न करमा। और -तूसरा वर्तमान वेज्ञानिक लोज के विकास पर ध्यान देना। अभी सक के प्रावोगिक विज्ञान ने टेबीपबी, क्लेरवोयन्स और प्रीकोग्नीशन की स्थापना से इतना तो सिद्ध कर ही दिया है कि देश-अन्य की मर्वादा का अनिक्रमच करके भी अन संभव है। वह संभव कोटि योग परंपरा के ऋतंभरा और बैन आदि परंपरा की सर्वेत दक्षा की ओर संकेत करती है।

सर्वज्ञत्व का इतिहास

भारत में हर एक सम्प्रदाय किसी न किसी रूप से सर्वज्ञत्व के कपर आधिक भार देता का रहा है। हम ऋग्वेद झादि वेदों के पुरावे मानों में केसते हैं कि सर्थ, बरुवा, इन्द्र आदि किसी देव की स्तृति में सीघे तारे से या गर्मित रूप है सर्वज्ञत्य का भाव सचित करने वाले सर्वचेत्रस सहस्रवस्त्र श्रादि विशेषणा प्रकुक्त हैं। उपनिषदों में खासकर पराने उपनिषदों में भी सर्वकल के सूचक और प्रिक्ट पाटक विशेषमा एकं वर्षान का विकास देखा जाता है । यह वस्त इतनीःसानित करने के लिए पर्याप्त है कि भारतीय मानस अपने सम्मान्य देव या पूज्य व्यक्ति में सर्वशत्य का भाव आरोपित बिना किये संतष्ट होता न था। इसीसे हर एक सम्प्रदाय अपने परस्कर्ता या मल प्रवर्तक माने जाने वाले व्यक्ति की सर्वश्च मानली था । साम्प्रदायिक बाढ़ों के बाजार में सर्वज्ञस्य के द्वारा अपने प्रधान प्रका का मुख्य श्रॉकने श्रीर श्रॅकवाने की इतनी अधिक होड़ लगी थी कि कोई पुरुष जिसे उसके अनुयायी सर्वेश कहते और मानते ये वह खद अपने को उस माने में सर्वेश न होने की बात कहे तो अनुयायियों की तप्ति होती न थीं। ऐसी परिस्थिति में हर एक प्रवर्तक या तीर्थकर का उस-उस सम्प्रदाय के हारा सर्वश्रकप से माना जाना और उस रूप में उसकी प्रतिव्रा निर्माण करना यह अनिवार्य बन जाय तो कोई साधर्य नहीं।

इम इतिहास काल में आकर देखते हैं कि खुद बुद्ध ने अपने को उस अर्थ में सर्वंश मानने का इनकार किया है कि जिस ग्रार्थ में ईप्रवरवादी ईप्रवर की और जैन स्रोग महावीर आदि तीर्थकरों को सर्वक्ष मानते-मनाते थे। ऐसा होते हुए भी आगो जाकर सर्वज्ञत्व मानने मनाने की होड में बंद के कुछ शिष्यों की ऐसा बाधित किया कि वे ईश्वरवादी और पुरुषसर्वशस्त्रवादी की तरह की खुद का सर्वशत्व यक्ति प्रयक्ति <sup>3</sup> से स्थापित करें। इससे स्पष्ट है कि हर एक साम्प्र-दायिक श्राचार्य श्रीर दूसरे श्रनुयायी श्रपने सम्प्रदाय की नीव सर्वक्रय मानने-मनाने श्रीर यक्ति से उसका स्थापन करने में देखते थे।

इस सार्किक होड़ का परियाम यह आया कि कोई सम्प्रदाय अपने मान्य परुष या देव के सिवाय दूसरे सम्प्रदाय के मान्य पुरुष या देव में देशा सर्वक्रम मानने को तैयार नहीं जैसा कि वे अपने इष्टतम पुरुष या देव में सरलता है। मानते जाते है । इससे प्रत्येक सम्प्रदाय के बीच इस मान्यता वर साम्ये आहे हो बाद-विवाद होता का रहा है। कौर सर्वज्ञान श्रद्धा की वस्त मिटकर सर्व की करत बन गया । जब उसका स्थापन तर्क के द्वारा होना श्रुक्त हुआ तब हर एक तार्किक अपने बुद्धि-बल का उपयोग नवे-नवे तकों के उद्भावन में ककी क्षराहा.

१. ऋग्वेद १.२३.३: १०.८१.३।

२. मिन्समिनकाय-जूबमालु स्पपुत्तपुत्तः प्रमायावार्तिक २.३२-३३ । ३. तत्वसंप्रस्पिका ४० ८६३ ।

इसके कारच एक तरफ से जैसे सर्वहत्व के झनेक झवाँ की स्रष्टि हुई वैसे डी-उसके समर्थन की अनेक यक्तियाँ भी व्यवदार में आहे। जैनसंसत छर्थ

जहाँ तक जैन परम्परा का सम्बन्ध है उसमें सर्वज्ञत का एक ही अर्थ माने। जाता रहा है और वह यह कि एक ही समग्र में श्रेकालिक समग्र भावों को साचात् जानना । इसमें शक नहीं कि ब्राज जी पुराने से पुराना विन ब्रांगमों का भाग उपलब्ध है उसमें भी सर्वज्ञस्य के उक्त आर्थ के पोषक वाक्य मिल जाते हैं परन्त सर्वशत्व के उस अर्थ पर तथा उसके पोषक वाक्यों पर स्वतन्त्र बुद्धि से विचार करने पर तथा उन्हीं ऋति पुराग आगमिक भागों में पाये जाने वाले दूसरे वाक्यों के साथ विचार करने पर यह स्पष्ट जान पडता है कि मूल में सर्वज्ञस्य का वह अर्थ जैन परम्परा को भी मान्य न था जिस अर्थ को आज वह मान रही ह और जिसका समर्थन सैकड़ों वर्ष से होता ह्या रहा है।

प्रश्न होगा कि तब जैन परम्परा में सर्वज्ञत्व का असली अर्थ क्या था है इसका उत्तर श्राचराग, भगवती श्रादि के कल्ल पराने उल्लेखों से मिल जाता है। श्राचारांग में कहा है कि 3 जो एक को जानता है वह सर्व को जानता है। श्रीर जो सबकी जानता वह एक को जानता है। इस वाक्य का तासर्य टीकाकारों और तार्किकों ने एक समय में जैकालिक समग्र भावों के साञ्चात्काररूप से फलिन किया है। परन्त उस स्थान के आगो-पीछे का सम्बन्ध तथा आगो पीछे. के साक्यों को ध्यान में रखकर इम सीचे तौर से सोचें तो उस वाक्य का तात्पर्य दूसरा ही जान पडता है। यह तात्पर्य मेरी हिंह से यह है कि जो एक ममत्व, प्रमाद या कषाय की जानता है वह उसके क्रोबादि सभी आविर्भावां. पर्यायों या प्रकारों को जानता है श्रीर जो कोष, मान श्रादि सब श्राविर्मावों को या पर्वायों को जानता है वह उन सब पर्यायों के मूल और उनमें अनुगत धन-ममत्व या बन्धन को जानता है। जिस प्रकरण में उक्त बाक्य श्रावा है वह-प्रकरण ममस्त के लिए कपायत्याग के उपदेश का और एक ही जब में से ज़दे-ज़दे कथाय रूप परिणाम दिखाने का है। यह बात प्रम्थकार ने पूर्वोक्तः वास्य से तरंत ही आगे वसरे वास्य के द्वारा रुपष्ट की है जिसमें कहा जवा है कि 'जो एक को नमाता है दवाता है या वश करता है वह बहुतों की नमाता" दवाता या क्या करता है और जो बह को नमाता है वह एक को नमाला है।"

१. तत्त्वसंग्रह प्र॰ ८४६.

२. ब्राचा॰ पू॰ ३६२ ( द्वि॰ ब्रावृति ) । ३. जे एगं जागुद्द से सर्व्य जागुद्द; जे सर्व्य बागुद्द से एमें बीचिद्द इन्टर

नमाना, दवाना या वशा करना मुमुद्ध के खिए क्याय के सिवाय क्रम करत है बाग हो नहीं सकता । जिससे इसका वात्पर्य यह निकलता है कि को सुसक्त एक अर्थात प्रमाद को वश करता है वह बहुत कवायों को वश करता है और जो बहुत क्यायों को वश करता है वह एक अर्थात प्रमाद को वश करता ही है। स्पष्ट है कि नमाने की और वहा करने की वस्त जब कवाय है तब दीक उसके पहले श्राये हुए वाक्य में जानने की बस्त भी कवाय ही प्रकरशायाम है। श्राध्यात्मिक साधना श्रीर जीवन शक्ति के कम में बैज तत्वजान की हिंह से बालव के ज्ञान का बीर उसके निरोध का ही महत्व है। किसमें कि नैकालिक समग्र भावों के साखात्कार का कोई प्रश्न ही नहीं उठता है। उसमें प्रश्न उठता है तो मुख दोष श्रीर उसके विविध श्राविर्मावों के जानने का और निवारण करने का। प्रन्यकार ने वहाँ यही बात बतलाई है। इतना ही नहीं, बल्कि उस प्रकरण को खतम करते समय उन्होंने वह भाव 'जे कोहदंसी से मांगारंसी, जे मागरंसी से मायादंसी, जे मायारंसी से स्नोभरंसी, जे स्नोभरंसी से पिण्यहंसी, जे पिण्यहंसी से दोसदंसी, जे दोसदंसी से मोहदंसी, जे मोहदंसी से गन्मदंसी, जे गन्भदंसी से जम्मदंसी, जे जम्मदंसी से मारदंसी, जे मारदंसी से नरवदंसी, जे नरवदंसी से निरियदंसी, जे निरियदंसी से दुक्सदंसी ।' इत्यादि शम्दों में स्पष्ट रूप में प्रकट भी किया है। इसलिए 'जे एगं जागाई' इस्वादि वाक्यों का जो तात्पर्य मैंने ऊपर बतलाया वही वहाँ पूर्यातया संगत है और दसरा नहीं । इसिक्षए मेरी राय में जैन परम्परा में सर्वशस्त्र का श्रास्त्री कार्य आध्यात्मिक साबना में उपयोगी सब तस्वों का ज्ञान यही होना खाहिए: नहीं कि श्रेकाश्विक समग्र भावों का साखात्कार ।

उक्त बाक्यों को आगे के तार्किकों ने एक समय में नैकाबिक भावों के साखात्कार आर्थ में घटाने की जो कोशिश की है " यह सर्ववत्य-स्थापन की साम्प्रदायिक होड़ का नतीजा भान है। भगवती सूत्र में महाबीर के सुस्थ शिष्य इन्द्रभूति और जमाली का एक संवाद है " जो सर्वव्यक के अर्थ पर प्रकाश डाखता है। जमाली महाबीर का प्रतिद्वंदी है। उसे उसके अनुवाबी खर्वड भानते होंगे। इसबिए जब वह एक बार इन्द्रभूति से मिला तो इन्द्रभूति ने उसके प्रवृत्व कि बाक आधार है या अरुवाब दो कि बोक आधार है या अरुवाब दो का बाब हो स्वाबी पुष रहा तिस पर महाबीर ने कहा कि द्वान कैसे सर्वड है या अरुवाबत है या अरुवाबत है समर्थड शिष्य है सकते हैं तो भी मैं उत्तर देता हूँ कि

१, स्वाह्यदर्भवरी का ० १ । १, भगवती ६, ६ ।

इस्पर्थिक दृष्टि से क्षोक राग्धत है और पर्यापार्थिक दृष्टि से अधाश्वत । महाबीर के इस उत्तर से सर्वज्ञत्व के बैनाभिग्नेत अर्थ के असबी स्तर का पता बत्त जाता है कि जो द्रव्य-पर्याय उमय दृष्टि से प्रतिपादन करता है वही सर्वज्ञ है। महाबीर ने जमाली के सम्मुख एक समय में त्रैकालिक भावों को साखात् जाननेवाले रूप से अपने को बर्णित नहीं किया है। जिस रूप में उन्होंने अपने को सर्वज्ञ वर्णित किया वह रूप सारी बैन परम्परा के मृत्व गत सोत से मेल भी खाता है और ज्ञाचारांग के उपर्युक्त अति पुराने उल्लेखों से भी मेल खाता है। उसमें न तो अस्युक्ति है, न अल्पोक्ति; किंतु वास्तविक स्थिति निरूपित हुई है। इसलिए मेरी राय में बैन परम्परा में माने-जानेवाले सर्वज्ञत्व का असबी अर्थ वही होना चाहिए न कि पिछुता तर्क से सिद्ध किया जानेवाला—एक समय में सर्व मानों का साखास्कार रूप अर्थ।

में अपने विचार की पृष्टि में कुछ ऐसे भी संवादि प्रमाण का निर्देश करना उचित समकता हैं जो भगवान महावीर के पूर्वकालीन एवं समकालीन हैं। इम पुराने उपनिषदों में देखते हैं कि एक ब्रह्मतस्य के जान केने वर अन्य सब अविशात विज्ञात हो जाता है ऐसा स्पष्ट वर्णन है <sup>9</sup> और इसके समर्थन में वहीं ह्रष्टान्त रूप से मुत्तिका का निर्देश करके बतलाया है कि जैसे एक ही मुत्तिका सत्य है, दूसरे घट-शराव ब्रादि विकार उसी के नामरूप मात्र हैं, वैसे ही एक ही ब्रह्म पारमार्थिक सत्य है बाकी का विश्व प्रपंच उसी का विलासमात्र है १ ( क्रेन परिभाषा में कहें तो बाकी का सारा जगत ब्रह्म का पर्यायमात्र है। ) उसकी परब्रह्म से ऋत्या सत्ता नहीं । उपनिषद् के ऋषि का भार ब्रह्मशान पर है. इसलिए वह ब्रह्म को ही मल में पारमार्थिक कडकर बाकी के प्रपंच को उससे भिन्न मानने पर जोर नहीं देता। यह मानो हुई सर्वसम्मत बात है कि जो जिस तस्य का मुख्यतया शेय. उपादेय या हेय रूप से प्रतिपादन करना चाहता है वह उसी पर अधिक से अधिक भार देता है। उपनिषदी का प्रतिपादा आत्मतत्त्व या परव्रक्ष है। इसीलिए उसी के ज्ञान पर भार देते हुए ऋषियों ने कहा कि झात्मतत्त्व के जान लेने पर सब कुछ जान लिया जाता है। इस स्थल पर मुत्तिका का हच्यान्त दिया गया है, वह भी इतना ही सूचित करता है कि जदे-जदे विकारों और पर्यायों में मृतिका अनगत है. वह विकारों की तरह श्रास्थायी नहीं, जैसा कि विश्व के प्रपंच में ब्रह्म श्रस्थायी नहीं । इस उपनिषदगत

१. ज्ञास्मनो वा ऋरे दशंनेन अवयोन मत्या विज्ञानेनेदं सर्वे विदितंः भवति—-बृहदारययकोपनिषद् १. ४. ५ ।

इस वर्षान में यह स्पन्ट देखते हैं कि इसमें ब्रच्य श्रीर पर्याय होनों का वर्षान है; पर भार तो श्रीक ब्रच्य पर है। इसमें कार्य-कारण दोनों का वर्षान है; पर भार तो श्रीक मूल कारण-व्रस्थ पर ही है। ऐसा होने का सबव यही है कि उपनिषद् के ऋषि मुख्यतया श्रारमस्वरूप के निरूपण में ही दत्तित्त हैं श्रीर दूसरा सब वर्षान उसी के समर्थन में है। यह श्रीपनिषदिक माव ध्यान में रखकर श्राचारांग के 'जे एगं जाग्यह से सब्वं जाग्यह' इस वाक्य का श्रयं श्रीर प्रकरण संगति सोचें तो स्पष्ट ध्यान में श्रा जाग्या कि श्राचारांग का उक्त वाक्य द्रव्य पर्यायपरक मात्र है। जैन परम्परा उपनिषदों की तरह एक मात्र ब्रह्म या श्रास्म हत्य के श्रवयद शान पर भार नहीं देती, वह श्रात्मा की या द्रव्यमात्र की मिल-मिल्न पर्याय रूप्य श्रवस्थाओं के ज्ञान पर भी उतना ही भार पहले से देती श्राई है। इसीलिए श्राचारांग में दूसरा वाक्य ऐसा है कि जो सबको—पर्यायों को जानता है वह एक को—हत्य को जानता है। इस श्रयं की जमावी-इन्द्रभृति संवाद से तुलना की जाय तो इसमें सन्देह ही नहीं रहता कि जैन-परम्परा का सर्वज्ञस संबंधी दिन्दकीण मूल में केवल इतना ही था कि द्रव्य श्रीर पर्याय उभय को समान भाव से जानना ही शान की पूर्णता है।

बुद्ध जब मालुं क्य पुत्र नामक अपने शिष्य से कहते हैं कि मैं चार आर्य सत्यों के ज्ञान का ही दावा करता हूँ और दूसरे अगम्य एवं काल्यनिक तत्वों के ज्ञान का ही दावा करता हूँ और दूसरे अगम्य एवं काल्यनिक तत्वों के ज्ञान का ने नहीं, तब वह वास्तविक भूमिका पर है। उसी भूमिका के साथ महाचीर के सर्वज्ञत्व की तुब्बना करने पर भी फिलित यही होता है कि अर्युक्ति या अल्योक्ति नहीं करने वाले संतमकृति के महावीर द्रव्यपर्यायवाद की पुरानी निर्मन्य परस्परा के ज्ञान को ही सर्वज्ञत्वरूप मानते होंगे। जैन और बौद्ध परस्परा में हतना फर्क अवस्प रहा है कि अनेक तार्किक बौद्ध विद्यानों ने बुद्ध को त्रैका- क्षिकज्ञान के द्वारा सर्वज्ञ स्थापित करने का प्रयक्त किया है तथापि अनेक असा- खारण बौद्ध विद्यानों ने उनको सीधे सादे अर्थ में ही सर्वज्ञ घटाया है। जब कि जैन परस्परा में सर्वज्ञ का सीधा सादा अर्थ मुला दिया जाकर उसके स्थान में तर्कसिद्ध अर्थ ही प्रचलित और प्रतिष्ठित हो गया है और उसी अर्थ के संस्कार में पत्नने वाले जैन तार्किक आचायों को भी यह सोचना अति मुश्कित हो गया है कि एक समय में सर्व भावों के सात्वात्काररूप सर्वज्ञत्व कैसे अर्थात है १ इसिक्त वे जिस तरह हो, मामूली गैरमामूली सब युक्तियों से अपना अभिप्रेत सर्वज्ञत्व सिद्ध करने के लिए हो उतारू रहे हैं।

१. चूलमालुं स्य सुत्त ।

े : कॅरीन टांडे इजार नर्ष की शास्त्रीय जैन-परम्परा में इस एक ही क्रक-बाद पाते हैं जो सर्वशस्य के अर्थ की दूसरी बाजू की ओर संकेत करता है। विकम की श्राठवीं शताब्दी में याकिनीय नु इरिमद्र नामक श्रावार्य हए है। डक्डोंने अपने अनेक तर्कप्रन्यों में सर्वज्ञत्य का समर्थन उसी अर्थ में किया 🛊 जिस अर्थ में अपने पूर्ववर्ती श्वेताम्बर दिगम्बर अनेक विद्वान करते आये हैं। फिर भी उनकी तार्किक तथा समभावशील सत्यग्रही बृद्धि में वह समर्थन ब्रावस जान पडता है। हरिभद्र जब योग जैसे अध्यात्मिक और सत्यगामी विषय पर शिक्तने सारी तो उन्हें यह बात बहत खटकी कि महावीर की तो सर्वत कहा आय और सगत. कपिल खादि जो वैसे ही आध्यात्मिक हए हैं उन्हें सर्वज्ञ कहा या माना म जाय । यद्यपि वे श्रापने तर्कप्रधान ग्रन्थों में सगत, कृषिल श्रादि के सर्वहास का निषेध कर चके थे। पर योग के विषय ने उनकी हिण्ट बदल दी और उन्होंने श्रपने सप्रसिद्ध ग्रन्थ योगद्दष्टिसम्खय में सगत, कपिल श्रादि सभी श्राध्यात्मिक श्रीर सदगर्गा परुषों के सर्वज्ञत्व को निर्विवाद रूप से मान लिया श्रीर उसका समर्थन भी किया (का० १०२-१०८) । समर्थन करना इसलिए अनिवार्य हो गया था कि वे एक बार सगत कपिल श्रादि के सर्वशत्व का निषेध कर चके थे. पर ख्रव उन्हें वह तर्कजाल मात्र लगती थी (का॰ १४०-१४७)। हरिभद्र का उपजीवन श्रीर अनुगमन करनेवाले श्रांतिम प्रबलतम जैन तार्किक यशोविजयजी ने भी श्रपनी कतर्कप्रहानवृत्ति दात्रिशिका में हरिभद्र की बात का ही निभैयता से श्रीर स्पष्टता से समर्थन किया है। हालांकि यशांविजययी ने भी श्रान्य श्रानेक प्रन्यों में सगत श्रादि के सर्वश्रत्व का श्रात्यन्तिक खरडन किया है।

इमारे यहाँ भारत में एक यह भी प्रणाली रही है कि प्रवल से प्रवल चितक क्रीर तार्किक भी पुरानी मान्यताओं का समर्थन करते रहे श्रीर नया सस्य प्रकट करने में कभी-कभी हिचकाए भी। यदि हरिभद्र ने वह सस्य योगहिष्टिसमुख्य में जाहिर किया न होता तो उपाध्याय यशोविजयकी कितने ही बहुभुत तार्किक विद्वान् क्यों न हो पर शायद ही सर्वज्ञव्व के इस मौलिक भाव का समर्थन करते। इसलिए

१. धर्मवाद के क्षेत्र में श्रद्धागम्य वस्तु को केवल तर्कवल से स्थापित करने का आग्रह ही कुतर्केग्रह है। इसकी चर्चों में उपाध्यायजी ने बत्तीसी में मुख्यतया सर्वश्रविषयक प्रश्न ही लिया है। श्रीर आ॰ हरिमद्र के माव को समग्र बत्तीसी में इतना विस्तार श्रीर वैश्रघ के साथ प्रकट किया है कि जिसे पढ़कर तटस्थ चिन्तक के मन में निक्षय होता है कि सर्वश्रत्य एक मात्र श्रद्धागम्य है, और तर्कगम्य नहीं।

सभी गुणवान् सर्वत हैं—इस उदार क्योर निक्यां क असाम्प्रदायिक कथन का अब बैन परम्परा में आवार्य इरिमद्र के सिवाय दूसरे किसी के नाम पर नहीं जाता। इरिमद्र की योगहष्टिगामिनी वह उक्ति भी मात्र उस ग्रन्थ में खुपुत रूप से निहित है। उसकी क्योर बैन-परम्परा के विद्वान् या चिन्तक न तो ध्यान देते हैं और न सब क्योगों के सामने उसका भाव ही प्रकाशित करते हैं। वे जानते हुए भी इस डर से अनजान बन जाते हैं कि भगवान् महावीर का स्थान फिर इतना ऊँचा न रहेगा, वे साधारण अन्य योगी बैसे ही हो जायेंगे। इस डर क्योर सत्य की क्योर आँख मूँदने के कारण सर्वश्वत की चालू मान्यता में कितनी वेशुमार असंगतियाँ पैदा हुई हैं क्योर नया विचारक जगत किस तरह सर्वकृत्व के चालू अप से सकारण उन गया है, इस बात पर पियटत या त्यागी विद्वान् विचार हो नहीं करते। वे केवल उन्हीं सर्वज्ञत्व समर्थक रतीलों का निजीव क्योर निःसार पुनरावर्तन करते रहते हैं जिनका विचारजगत में अब कोई विशेष मूल्य नहीं रहा है।

#### सर्वज्ञविचार की भूमिकाएँ

ज्यार के वर्धान से यह भली भौति मालाम हो जाता है कि सर्वज्ञत्व विषयक बिचारधारा की मुख्य चार भूमिकाएँ हैं। पहली भूनिका में एक के प्रशेता ऋषि ऋपने-ऋपने स्तत्य और मान्य देवों की सर्वज्ञत्व के सचक विशेषणों के बारा केवल महत्ता भर गाते हैं. उनकी प्रशंसा भर करते हैं. अर्थात अपने-अपने इष्टतम देव की श्रक्षाधारणता दर्शित करते हैं। वहाँ उनका तालर्थ वह नहीं है जो आगे जाकर उन विशेषणों से निकाला जाता है। दूसरी भूमिका वह है जिसमें ऋषियों और विद्वानों को प्राचीन भाषा समृद्धि के साथ उक्त विशेषगा-रूप शब्द भी विरासत में मिले हैं. पर वे ऋषि या संत उन विशेषणों का अर्थ अपने दंग से सचित करते हैं। जिस ऋषि को पराने देवों के स्थान में एक मान्न ब्रह्मतस्य या ब्रात्मतस्य ही प्रतिपाद्य तथा स्तत्य जैंचता है वह ऋषि उस तस्य के ज्ञान मात्र में सर्वज्ञत्व देखता है और जो संत श्रात्मतत्व के बजाय उसके स्थान में हेय और उपार्देय रूप से आचार मार्ग का प्राधान्य स्थापित करना चाहता है वह उसी झाचारमागौन्तर्गत चत्रविध आर्य सत्य के दर्शन में ही सर्वक्रत्य की इतिभी मानता है और जो संत श्रहिंसाप्रधान श्राचार पर तथा द्रम्य-गर्दाय दृष्टिरूप विभव्यवाद के स्वीकार पर अधिक भार देना चाहता है वह उसी के ज्ञान में सर्वज्ञत्व समभ्तता है। तीसरी भूमिका वह है जिसमें दूसरी भूमिका की वास्तविकता और अनुभवगम्यता के स्थान में तर्कमुखक सर्वडस्व के

अर्थ की और उसकी स्थापक युक्तियों को कल्पनास्तृष्टि विकसित होती है।
जिसमें अनुमन और समभान की अनगयना होकर अपने अपने मान्य देवों या
पुरुषों की महत्ता गाने की धुन में दूसरों की वास्तविक महत्ता का भी तिरस्कार
किया जाता है या वह मुझा दी जाती है। जीवी सुमिका वह है जिसमें किर
अनुभन और माध्यस्थ्य का तत्त्व जागरित होकर दूसरी भूमिका की वास्तविकता
और बुद्धिगम्यता को अपनाया जाता है। इसमें संदेह नहीं कि यह चीयी
भूमिका ही सत्य के निकट है, क्योंकि वह दूसरी भूमिका से तत्त्वतः मेल खाती है
और मिथ्या कल्पनाओं को तथा साम्प्रदायिकता की होड़ को स्थान नहीं देती।
ई १ १६४६ ]

# 'न्यायावतारवार्तिकवृत्ति'

सिंधी बैन प्रन्यमाला का प्रस्तुत प्रन्यसन्त सनेक हार से महत्त्ववासा एकं उपयोगी है। इस प्रन्य में तीन कर्ताओं की कृतियाँ सम्मिखत हैं। सिंदसेन दिवाकर जो बैन तर्कशास्त्र के साथ प्रयोता हैं उनकी 'न्यायावतार' ख्रोटी-सी पदावद कृति इस प्रन्य का मूल साथार है। शान्त्यावार्य के पदावद वार्तिक और गथमय श्रुति ये दोनों 'न्यायावतार' को व्याख्यारों हैं। मूल तथा व्याख्या में साथे दुए मन्तव्यों में से स्रनेक महत्त्वपूर्ण मन्तव्यों को लेकर उन पर ऐति-हासिक एवं तुलनात्मक हारे से लिखे दुए सारगाभित तथा बहुभुततापूर्ण टिप्पया, स्रतिविस्तृत प्रस्तावना और सन्त के तेरह परिशिष्ट—यह सब प्रस्तुत प्रन्य के सम्पादक श्रीयुत पंडित मालविषया को कृति है। इन तीनों कृतियों का संविष्ठ परिचय, विषयानुक्रम एवं प्रस्तावना के द्वारा स्रच्छी तरह हो जाता है। स्रतप्रव इस बारे में यहाँ स्रविक्ष लिखना स्नावश्यक है।

#### प्रस्तुत प्रन्थ के संपादन की विशिष्टता

यदि समभाव और विवेक की मर्यादा का अतिकमण न हो तो किसी अतिपरिचित व्यक्ति के विषय में लिखते समय पद्मपात एवं अनौचित्य दोष से बचना
बहुत सरल है। श्रीयुत दल्ल खुल भाई मालविष्या मेरे विद्यार्था, सहसम्पादक,
सहाध्यापक और मित्रक्ष से चिरपरिचित हैं। इन्होंने इस प्रन्य के सम्पादक
का मार जब से हाथ में लिया तब से इसकी पूर्णांहृति तक का मैं निकट साल्वी
हूँ। इन्होंने टिप्पण, प्रस्तावना आदि जो कुछ मी लिखा है उसको मैं पहले
ही से यथामित देखता तथा उस पर विचार करता आया हूँ, इससे मैं यह तो
निःसंकोच कह सकता हूँ कि भारतीय दर्णनशास्त्र के—खासकर प्रमाणशास्त्र
के—अम्यासियों के लिए श्रीयुत मालविष्या ने अपनी कृति में जो सामग्री
संचित व व्यवस्थित की है तथा विश्लेषणपूर्वक उस पर जो अपना विचार
प्रगट किया है, यह सब अन्यत्र किसी एक जगह दुर्लम ही नहीं अखन्य-प्राय
है। यद्यि टिप्पण, प्रस्तावना आदि सब कुछ बैन परम्परा को केन्द्रस्थान में
रखकर लिखा गया है, तथापि सभी संमव स्थलों में दुलना करते समय,
करोव-करीव समग्र भारतीय दर्शनों का तटस्य अवखोकनपूर्वक ऐसा ऊहापोह
किया है कि वह चर्चा किसी भी दर्शन के अस्यासी के लिए लामग्रद सिद हो सके।

प्रस्तुत प्रत्य के खूपते समय टिप्पण, प्रस्तावना आदि के कार्म (Forms) कई भिन्न भिन्न दर्शनं के पंडित एवं प्रीफेसर पड़ने के बिए ते गए, और उन्होंने पड़कर बिना ही पूछे, एकमत से जो अभिमाय प्रकट किया है चह मैरे उप्पूर्ण कथन का नितान्त समर्थक है। मैं भारतीय प्रमाखतारण के अध्यापक, पंडित एवं प्रोफेसरों से इतना ही कहना आवश्यक समजता हूँ कि वे विद्यासत टिप्पण, प्रस्तावना व परिशिष्ट ध्यानपूर्वक एक आएँने तो उन्हें अपने अध्यापन, तेसन आदि कार्य में चहुमूल्य मदद मिलेगी। मेरी एय में कम से कम बेन प्रमाणशास के उच्च अध्यापियों के खिए, टिप्पणों का अमुक भाग तथा प्रस्तावना पाठ्य प्रन्य में सर्वथा रखने नोग्य है; जिससे कि ज्ञान की सीमा, एवं दक्षिकोण विशाल वन सके और दर्शन के सुख्यपाण असंग्रवायिक भाव का विकास हो सके।

टिप्पया और प्रस्तावनागत चर्चा, भिन्न-भिन्न काललयं को लेकर की गई है। टिप्पणों में की गई त्वां मुख्यतया विक्रम की पंचम शताब्दी से लेकर १७ वीं शताब्दी तक के दार्शनिक विचार का स्तर्थ करती है; जबिक प्रस्तावना में की हुई चर्चा मुख्यतया लगभग विक्रमपूर्व सहसाब्दी से लेकर विक्रम को पंचम शताब्दी तक के प्रमाण प्रमेथ संबंधी दार्शनिक विचारसस्पी के विकास का स्पर्य करती है। इस तरह प्रस्तुत मन्य में एक तरह से लगभग दाई हजार वर्ष की दार्शनिक विचारसाराओं के विकास का ध्यापक निरूपण है; जो एक तरफ से बैन-परम्यर की और दूसरी तरफ से समानकालीन या भिन्नकालीन जैनेतर परम्यराओं को ध्यास करता है। इसमें जो तेरह परिशाह हैं वे मूल व्याख्या या टिप्पण के प्रवेशहार या उनके श्रवलोकनार्य नैत्रस्थानीय हैं। श्रीयुत मालविषया की इति की विशेषता का संदोप में सूचन करना हो, तो इनकी बहुश्रुतता, तटस्थता और किसी भी प्रश्न के मूल के लोजने की श्रोर मुकनेवाली दार्शनिक हिए की सत-कंता द्वारा किया जा सकता है। इसका मूल अन्यकार दिवाकर की इति के साथ विकासकालीन साम्यकर्य है।

जैन प्रन्थों के प्रकाशन संबंध में हो बातें

श्रमेक स्पित्वों के तथा संस्थाओं के हारा, जैन परस्पर के बोटे-वह सभी
फिरकों में प्राचीन श्रवांचीन प्रत्यों के प्रकाशन का कार्य बहुत कोरों तें होता
हेखा जाता है, परन्तु श्रविकतर प्रकाशन सामदायिक संकुत्रित भावना और
स्वाप्रदी मनोहति के द्योतक होते हैं। उनमें श्रितना ध्वान संकुत्रित, स्वस्पताविक्ष
हति का रखा जाता है उतना बैनस्य के प्रावासूत सममाय हा समेकान्त हिससक्षक सस्यस्पर्धी आतप्रज्ञ निर्मय अनोपासना का नहीं रखा जाता। सहुत्रा यह

भृष्मा दिया जाता है कि सनेकान्त के नाम से कहाँ तक से समक्त पास हैं, ऐसी कोई स्वाप्ती मनेकार के संवादक ने, जहाँ तक में समक्त पास हैं, ऐसी कोई स्वाप्ती मनेकार प्रयत्न नहीं किया है । यह ज्येय 'सिंची जैन सन्यमाला' के संपादक और प्रधान संवादक की मनोइति के बहुद अनुक्त है और वर्तमानसुगीन व्यापक ज्ञान खोज की दिशा का ही एक विशिष्ठ संकेत हैं।

में यहाँ पर एक कटक सत्य का निर्देश कर देने की अपनी नैतिक जवाबदेही समकता हैं। बैनवर्म के प्रभावक माने मनाए जानेवाले शानोपासनामलक साहित्य प्रकाशन जैसे पवित्र कार्य में भी प्रतिष्ठाकोलुपतामूलक चौर्यवृत्ति का वष्पतंक कभी-कभी देखा जाता है। सांसारिक कामों में चौयवृत्ति का बचाव अनेक लोग अनेक तरह से कर लेते हैं. पर धर्माभिमुख ज्ञान के चेत्र में उसका बचाव किसी भी तरह जन्तव्य नहीं है। यह ठीक है कि प्राचीन काल में भी जान चोरी होती थी जिसके द्योतक 'वैयाकरणश्चीरः' 'कविश्चीरः' वैसे वाक्योद्धरण हमारे साहित्य में ब्राज भी मिलते हैं: परन्त सत्यलची दर्शन और धर्म का दावा करने वाले वहते और खाज भी इस वृत्ति से श्रपने विचार व लेखन को दिवत होने नहीं देते और ऐसी चौर्यवृत्ति को अन्य चोरी की तरह पूर्णतया पृश्चित समभते हैं। पातक देखेंगे कि प्रस्तत प्रन्थ के संपादक ने ऐसी घृषित वृत्ति से नख-शिख बचने का सभान प्रयत्न किया है। टिप्पणा हो या प्रस्तावना-जहाँ-जहाँ नप पराने प्रनथकारों एवं खेखकों से थोड़ा भी खंश बिया हो वहाँ उन सब का या उनके प्रन्थों का स्पष्ट नाम निर्देश किया गया है। संपादक ने खनेकों के पर्व प्रयत्न का अवश्य उपयोग किया है और उससे अनेक गुण जाम भी उठाया है पर कहीं भी श्रान्य के प्रयत्न के यश को श्रापना बनाने की प्रकट या श्रापकट चेध्टा नहीं की है। मेरी दृष्टि में सच्चे संपादक की प्रतिष्ठा का यह एक मुख्य आधार है जो दसरी अनेक श्वटियों को भी खन्तव्य बना देता है।

मेरी तरह पं॰ दल्लस्य माखनियाया की भी मातृभाषा गुजराती है। प्रत्यक्ष्य में हिन्दी में इतना निरतृत जिखने का इनका शायद यह प्रथम ही प्रयस्त है। इसिक्षय कोई ऐसी भाषा तो नहीं रख सकता कि मातृभाषा जैसी इनकी हिन्दी भाषा हो; परन्तु राष्ट्रीय भाषा का पद हिन्दी को इसिक्षय मिखा है कि वह इरस्क प्रान्त नाले के जिए अपने-अपने दंग से मुगम हो जाती है। प्रस्तुत हिन्दी केखन कोई साहिस्क लेखकर नहीं है। इसमें तो दार्शनिक विचारनिके ही मुख्य है। जो दर्शन के और प्रमायशास्त्र के जिलास एवं अधिकारी हैं उन्हीं के उपने का प्रस्तुत इसते है। वैसे विकास और अधिकारी के जिए प्राधालक

गीया है श्रीर विचारतत्त्व ही मुख्य है। इस हष्टि से देखें तो कहना होगा कि मातृभाषा न होते हुए मी राष्ट्रीय भाषा में संपादक ने जो सामग्री रखी है वह राष्ट्रीय भाषा के नाते व्यापक उपयोग की वस्तु बन गई है।

बैन प्रमायाशास्त्र का नई दृष्टि से सांगोपांग श्रम्ययन करनेवाले के लिए इसके पहले भी कई महत्त्व के प्रकाशन हुए हैं जिनमें 'सन्मतितर्क', 'प्रमाया-मीमांसा', 'श्रानबिंदु', 'श्रकलंकप्रन्थत्रय', 'त्यायकुमुदचन्द्र' श्रादि मुख्य हैं। प्रस्तुत प्रन्य उन्हीं प्रन्थों के श्रनुसंचान में पढ़ा जाय तो भारतीय प्रमायाशास्त्रों में जैन प्रमायाशास्त्रों के न्यारथान है इसका ज्ञान भलीमों ति हो सकता है, श्रीर साथ ही बैनेतर श्रनेक परम्पराश्रों के दार्शनिक मन्तक्यों का रहस्य भी स्फुट हो सकता है।

सिंघी जैन प्रन्थमाला का कार्यवैशिष्ट्य

सिंधी जैन प्रत्यमाला के स्थापक स्व॰ बाबू वहादुर सिंहजी स्वयं अदाशील जैन ये पर उनका दृष्टिकीय साम्प्रदायिक न होकर उदार व सत्यलची या। बाब्जी के दृष्टिकीय को विशद और मूर्तिमान बनानेवाले प्रत्यमाला के मुस्य संपादक हैं। आचार्य श्रीजिनविजयजी की विविध विद्योपासना पत्य की संकुचित मनोवृत्ति से सर्वथा मुक्त है। जिन्होंने प्रत्यमाला के स्वभी तक के प्रकाशनों को देला होगा, उन्हें मेरे कथन की यथार्थता में शायद ही संदेह होगा। प्रत्यमाला की प्रायप्रतिष्ठा ऐसी ही भावना में है जिसका श्रसर प्रत्यमाला के हरएक संपादक की मनोवृत्ति पर जाने स्वनजाने पड़ता है। जो-जो संपादक विचारस्वातन्त्रय एवं निर्मयसत्य के उपासक होते हैं उन्हें अपने चिन्तन लेलन कार्य में प्रत्यमाला की उक्त भूमिका बहुत कुळ सुश्चवसर प्रदान करती है श्रीर साथ ही प्रत्यमाला भी ऐसे सत्यान्वेषी संपादकों के सहकार से उत्तरोत्तर श्रोजस्वी एवं समयानुरूप बनती जाती है। इसी की विद्योष प्रतीति प्रस्तत कति मी करानेवाली सिद्ध होगी।

ई० १६४६ ] [ न्यायावतार वार्तिक वृत्ति का 'झादि बाक्य'

### सुची

अंगुत्तर ४, ५, ४७, ५७, ५१, ९४, 244-244, 240, 258. दैसप, धमक, ४०२, ४१६, ४४६, ४६०, ४६३, ४६५, ४७० के समय की चर्चा ४६१, ४७६ भौर हरिसद्ध ४७९-४८०, ४८१ सक्तंकग्रंथत्रय ४६१ ·का प्राक्तयन ४७०, ४७**३** अक्षपाद ३६७, ३६८ 146, 101 प्रवाह क्य से २०५ श्रवेख-संवेद्धस्य १३, मम पारवे-महाबीर की वरंपरा = ६ धावातराञ्च ( कुश्चिक ) की महावीर से मुखाकाव ९.० प्रशिवकेसक्त्वकी ३१ , ऋजित मसाद ४८३ श्रवाय-युग्नेनमोद्द श्रविद्या <u>३३५</u> ्रिसा का मूख १ 👫 🐉 a. सूख और भवस्था ३३३ . बी तीन शक्तियाँ अध्य

-की तीन शक्तियाँ और जैन सम्मठ त्रिविध आत्ममाव की तुलना ४३% चजानी स्रतिवारसंशोधस १८६ व्यतीनिवय ४२८ TITE परमाञ्चा्य ३९६ पौद्गलिक ३११, ४३१ ब्रह्मेतगामी १६६ बहुतमात्र १६२ ब्रह्मेतवाद ४३७ प्रदेतवादी १२७ 280, 291, 242 बध्यात्ममतपरीचा २७७ श्रध्यात्मशास्त्र २९३ श्वनगार का श्राचार ७४ चानम्ह्यीयं १६६, १८७, ४७६,४७६ श्रमुभिक्राच्य ५०४ **जनागामी** बानाव्यवाद १३४ श्रमाहारक है। द ब्रुवस्य और बीहराय बक्रगति की चप्रेक्षा 115 म्बवहार निश्चण वस्ति

|                                           | _                                         |  |  |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------|--|--|
| चनाहारकत्व ३४१                            | के समाखोचक १५५                            |  |  |
| भनिन्दिय ३५३                              | व्यवहार में प्रयोग १५६, १६१               |  |  |
| चनिन्द्रियाधिपत्य ३५२ <b>, ३५३</b>        | भेदाभेदादि वादों का समन्वय                |  |  |
| चनिर्वचनीय १६३, १ <b>६</b> ८              | 188                                       |  |  |
| प्रनिवृत्तिकरया २६६, २७०                  | सञ्चन्न दशस्त १६५                         |  |  |
| <b>ञ</b> नुगम ४०६,                        | पुष वन का रक्षान्त १६६, १६७               |  |  |
| न्हः विसाग ४०७                            | कडकडुंबंब का रहामा १६१                    |  |  |
| <b>भ</b> नुत्तरोववाई ६१,                  | भवेषा या नय १७०                           |  |  |
| अनुमान ३७२, <b>३</b> ८६                   | मकान का दशस्त १७०                         |  |  |
| के अवयवीं की प्रायोगिक व्यवस्य            | वर्शनान्तर में स्थान १७२,३६४,             |  |  |
| Į vi                                      | ₹ <b>६९. ४७६</b> ५००                      |  |  |
| <b>म</b> नुयोग ३८०,                       | भौर विभज्यवाद ५००                         |  |  |
| चनुयोगद्वार ६८१, ४०१, ४०५                 | नयवाद सप्तभंगी ५०२                        |  |  |
| ૪૦૬, ૪૦૭, ૪૮૫                             | भनेकान्सवादी ३५०                          |  |  |
| <b>भ</b> नुशासन पर्व ८४                   | भनेकान्तस्यवस्था ३७७                      |  |  |
| <b>भ</b> नेकान्त                          | भनेकान्सस्थापनयुग ३६३                     |  |  |
| निर्विकस्पक सविकस्पक ४७१,                 | भनेवंवादी ३५ <b>०</b>                     |  |  |
| યખર્                                      | 1                                         |  |  |
| की स्याप्ति ४८२                           |                                           |  |  |
| भनेकान्तजयपताका १६६                       | भन्तराष्ट्र १७६ १६०<br>भन्यथानुपपत्ति ३७१ |  |  |
| टीका ४५१                                  | चन्वय ३७१                                 |  |  |
| व्यनेकान्सदष्टि १३१, ४२३                  | वपरित्रह ५१६, ५२०, ५४०                    |  |  |
| श्र <b>नेकान्तवाद</b> १२३                 | अपर्याप्त ६०३                             |  |  |
| विभज्यबाद और मध्यम मार्ग की               | 44                                        |  |  |
| मर्यादा १४८, १२३                          |                                           |  |  |
| वैनधमेकी मूख दक्षिका विकास-               | प्रवर्गक सत ३०४<br>भवाय ४४१               |  |  |
| मीमांसक, बैन, सांस्य के मूख-              | बायुनराबृत्तिस्थान १७५                    |  |  |
| तस्य १५१                                  | व्ययुगर्वन्यक २६१                         |  |  |
|                                           | चपुनर्वन्धकद्वात्रिक्तिका २३०,२५७         |  |  |
| की सोज का उद्देश्य और उसका<br>प्रकाशन १५१ |                                           |  |  |
| A                                         | 1                                         |  |  |
| विषयक साहित्य १५३                         |                                           |  |  |
| से फबितवाद १५४                            | 1                                         |  |  |
| नयवाद, ससर्मगीवाद १५४                     | भवेशा ः भ भ भ                             |  |  |
| क्रा बस्स - १५५                           | अप्यवदी क्रिक्तः 🕆 🔑 ४६४                  |  |  |
|                                           |                                           |  |  |

## [ 448 ]

| श्रव्यवसंयत             | २७२             | शक्कम्प ५०३                             |
|-------------------------|-----------------|-----------------------------------------|
| श्रमबङ्गमार             | 300             | चवप्रद ४४१                              |
| समयदेव १४,६१,८०,६६      | <b>६, ६८७</b> , | भवधान ४५६                               |
| ् ४४९, ४५१, ४५२, ४५     | થ, ૫૧૭          | व्यवधि ३४२, ४०३, ४५२ मनः-               |
| चभ <b>यराजसु</b> त्त    | 100             | वीयका जीवय ६८६, ४०६ ४२४,                |
| <b>अ</b> भावक्पता       | 185             | 858                                     |
| <b>अभिजा</b> ति         |                 | दर्शनान्तरसे तुकेना ४२५                 |
| गोशाक्षक और पूरवा क     | स्सप ११२        | भवधिदरीन १२१, १४१                       |
| जैन ११२, -बौद्ध         | 112             | के गुण स्थानों में मतभेद ६२१            |
| মনিহা                   | २९५             | स्वास्तववादी <b>३</b> ५०                |
| श्रमिधम्मत्थसंगद्दो ४   | २२, ४२५         | श्रविद्या २२५, २२८, <i>२८०</i>          |
| ग्रमिधर्म               | ४२२             | श्रावधा ररप, ररट, रयन<br>श्रावेस्ता ४०७ |
| अभिधर्म कोष             | 894             | स्वरता ४०७<br>सम्बद्धार राशि २८१        |
| <b>भभेदगामिनी</b>       | 9 6 4           | ज्ञान ५३, ५६, ५३ <b>६</b>               |
| <b>अभेदवाद</b>          | 152             | चश्रतनिश्रत ४०४ <b>जीत्यविकी आदि</b>    |
| <b>अभ्या</b> स          | 283             | प्रकृत<br>अंगतानावय ४०४ मालासका आपि     |
| श्रभान्त पद             | ४७२             | भरवमेथीय पर्वं ८४, ८५                   |
| श्रमारिघोषया            | 99              | चष्ट्यती ४४३, ४६५                       |
| धम्बर                   | <b>₹</b> 9      | श्रष्टसङ्खी ४४३, ४५८, ४७३ ४७४,          |
| चरहा                    | २९४             | 800                                     |
| भरिइंत                  | ५२८             | श्रसत्कार्यवाद १६६                      |
| भौर सिक्                | ५१८             | चसद्वाद १६६, १६६                        |
| के भविशय                | ५२६             | चसमानता १६१                             |
| निश्चय व्यवहार दक्षि    | मे ५३०          | ष्रसंप्रज्ञात २९०, २९२, २९३             |
| को प्रथम नमस्कार        | ५३०             | चस्प्रस्यता ४५                          |
| प्रचंट १                | ६७, ४७६         | चह्मदाबाद ४५५, ४६६                      |
| <b>प्रार्श</b> न        | 155             | चहिंसा ७५, ७६, १२६, १२७,                |
| <b>प्रधां</b> तुगम      |                 | १२५, १५७, ४०८, ४१२, ४१६,                |
| चार प्रकार, प्राचीन ध   | र हरिसद्        | ૪૧૭, ૫૦૧, ૫૧૦, ૫૧૮, પર્શ,               |
| <b>के चनु</b> सार       | ५३०             | ५४४<br>की भावना का प्रचार वे विकास ७५   |
| <b>मर्थ</b> मागभी       | 828             | प्रदेत ७६                               |
| <b>प्रचं</b> कार        | જકર્ય<br>કર્યક  | का चाचार जातासंग्रेगा ५५४               |
| 'चवन्त्रा<br>'चवग्रस्था | 777             | हैत और बहेत झरास <b>नके</b> १५७         |
| चनग्रुस -               | -74             | da mit men dan mana 6.20                |

ं डेत और महैत दृष्टि से ३३% वैनधर्म के सबसार ४०८ स्वरूप और विकास ४१३ - विचार की कमिक अभिका ४१६ जैन क्वितर च बैक्कि क्वितर की त्रसमा ४१७ जैन इकि से ४०३ गोधीकी की इच्छि से ५१० श्रिहिंसावादी ५०८ महित्वाद १६३, ५५० 48. 00, 02, 148, ₹48. 201. 252, 802, 880 का त्याग दिगम्बर द्वारा की प्राचीनता प्रामाण्य विचार जैन बैनेतर तवना .. भागसप्रामाचय ३३ भागमयुग ३६३ भागमवाद १६६ **प्राणमाधिपस्य ३५**२, ३५३ भागमिक ५५, ३८० साक्रियका ऐतिहासिक स्थान ५५ व्यागरा 248 भाषाययीय पूर्व २११ भाषार (पारवंका ) ११ विचार बीट रक्ति के बद प्राचारांग ५, १६, १८, १३, ४०, 80, 41, 42, 44, 44, 68, 66, 58, 88, 80, 181, 188, 128, 812, 408, 408, 444 बाबार्धम क्रिकेट २०२ **जाचारांग वृक्ति ३०३** THEFT HER

कासमविद्या १२१, १२४ उक्तान्तिवाद १२४ बाह्यसमानता १२४ के साधार पर समिसा बारसस्वरूप १२७ बार्गीनेकों के सम १२७ २१८, २२६, २२६, ₹६२, २४८, २७६, २७८, ४३६, ५९५, स्वतंत्र २२६ चस्तित्व में प्रमाख २२६ के विक्य में विज्ञान २३२ तीन अवस्थाएं, (बहिरास्त्र, अन्त-रात्म व परमात्म ) २७६ वर्शनान्तर से तुखना २७८ ध्यीर जीव ५२५ चस्तित्व ५२७ चालाडेतवादी १२४ चडिसा का समर्थन १२४ चालगीपस्य ४१३ धादित्यशराया मप बाध्यात्मिक रतकान्ति १२८ प्रापको धर्म ५०% भापस्तस्य बाह्मपरीक्षा ३६७, ४७१, ४७४, ४७७-बाह्ममीमांसा ६६४, ४७६, ४६५. 868, 868, 866, 441 बादु \$85 चायोजिकाकरका ३२३ चारंमवाद १५५, १५६, १५६, का स्वकर ३५६ भावि बार्टी का क्रम ३५३ डपोसम १०२, १०३ T 451, 204, 254

व्याचैसमाज ८३ श्रावरण २४२, २४३ क्खेशावरक जेपावरक ३३३ संस्कार कर ३३३ क्रमावस्य ३३३ जबब्रम्यरूप ११३ मस प्रविद्या १११ काबाकरणके पर्वाय ४१६ प्रावस्थक्षम ४३ १ शावजितकरक ३२३ सावदयक १७४, १७५, १७६, १७५ 140, 198, 200. की सन्य बर्स से तसना १७४ विगम्बर भीर स्वेतास्वर १७४ क्यानकवासीमें १७५ का चर्य १७६ के प्रवास १७७ का इतिहास १६० १६४ के विषय में खेन दिगन २०६ भावप्रयक्तरया ३२६ प्रावरचक किया १७४ सामायिकाविका स्वरूप १७७ सामायिकादिके कम पश्चि १८० की चाध्यात्मिकता १८२ चावरवक निर्योक्त १७७, २९४, १०६. ३०३, ३२६, (शिष्यक्रिया ) 200 245, 2+5 बाबरयक सूत्र १९४, १९५,१९५,३६६ े प्रेतिहासिक रहि से वित्राद १६५ मच विद्यमा १९००

टीका सम्भ १३३ बाब्ताबाह्यक ३९३, ३३४ विरोधपरिद्वार ३९३ वेदान्त में चनुपपत्ति ३३४ 498 चाराव सासव STREETS YOU €0. **₹**80 चाहार सामिष निरामिष ६० साहारक केवली के साहार का विचार ६२६ इतिहास ६२ का अंगुक्ती निर्देश ६२ इदमित्यंवादी ३४९ इन्डियन फिस्नोसोफी (राधाकृष्यन) ५०४. ५३३ इन्ह 808 इन्द्रमृति देश, देण, दल, ४० इन्द्रभूति गीतम ६. १० १२२. ३०० व्रष्यभाव ३०० इन्द्रियज्ञान २७१ हा स्थापार इस है ७३ इन्द्रिकाचिषस्य १५५ इंखर २१२, २१३, २१८, ३५६, ३७३, ४२८, ५५४ **इंरवरमाव** २२६ उत्कासियार्ग २४३ ब्रस्मन्तिबाद १२४ के ग्रंब में भाषासाम्य १२४ उत्तराध्ययन ५, ४५, ४६, ४७, ५८. E4, 48, 44, 45, 105. 110, 112, 123, 247, 244 'डत्थान' ( महाबीरां**क** ) . ६८

उदक्येडाखपुत्त स उदयन इत्म, ४२४, ४५६ **रहायी** 11 उदार 111 रसोतका **344, 345,** डपदेशपद 808, 80E. त्रपचीरा 304, 396, 880 का सहक्रमभाव ३०६ के तीन पक्ष ३०६ उपन्यथ 104. 108. टपशम 394 उपरामक 114 उपराम भेषा २७४ उपाधि 9 8 6 उपाध्ये थे. अन. ४८३, ४८६. उपाविस्त ४७ उपासक्रकांग ५६, ६७, १०१, १०६ उपोसथ पौषध १००, १०२, १०३, १०५ उपोसय के तीन भेद १०२, १०३. की उत्पत्ति का मूख १०५ उभयाधिपस्य ३५२, ३५३ उमास्वाति 40. 41. 851. 854. 804, 882, 884 उदासग उद्यापोद्यसामध्यै ४ १ ६ श्रतमति-उभय क्रय ४१६ भाग्वेद ४५३, ५०३ मजसब 180, 188 ऋचम नार अवस्त चारमवेव

TE

• एकता

388

111

12. 54 एकशाटकथर ४७ ३०८ में अत्रक्षाण ३०८ एनसायक्खोपीडिया कोक शिक्षीजीवन एवंबादी 388 ए हीस्टोहीकल स्टबी कोफ दी टर्स्स द्यीनयान भ्रेन्ड महायान ४७ ए हीस्ट्री घोफ इन्डीयन फीखोंसोफी ( दासग्रप्ता ) ५०४ येतिहासिक दृष्टि ३५, ४२, ५३ का स्वयंकन ५३ पेवस्पर्यार्थं ४०८ मोचनिर्युक्ति ४१६ धोघसंज्ञा ३०२ घोखिवर लॉज २२२, ५२७ भ्रोसवाब-पोरवाक ७७ धौरवनिकी ४०५ चौरविक 33= धौपनिषद ४३५, ५०० भौपशमिक ३३८, ३३३ चौपशमिक सम्बन्ध्य ३४३ श्रीरंगहोब ४५६ इम्द्, ४०४ क्यार कविकादेख ५१६ क्या र स्वरूप १७३

कपिख . 150 कपिखवस्तु ५ कामपवरी ३१६ कर्षमञ्जरी ४८६ करवाचपर्यास ३०३, ३४२, विगम्बर मत ३०४. करवापर्याप्त ३०३ कर्म १०६, १२६, २१२, 125. २१४, २२५, २२७. २२५. २२६, २३६, ₹4. ₹8₹, ₹8₹. त्रिविधा १०२, जैन जैनेतर दृष्टि से विचार १२६ ब्रास्मा का संबंध १२८ शब्द का पार्थ २२४ शब्द के पर्याय २२५ कास्वरूप २२५ का प्रनादित्व २२७ बन्ध के कारण २२८ से छटने का उपाय २२६ जैनदर्शन की विशेषता २३६ क्रियमां संचितादि २३६. शक्ति, दर्शनों के मत ३६८ विषयक परंपरा ३६२ द्रव्यभाव ३६३ क्रमेंकापडी २०८ कर्मप्रन्थ ३३४, ३४१, ३४२, ३४४, \$84, 480 विषयकी पञ्चसंग्रह से तुलना ३४४ चीये के विशेष स्थवा ३४५ कर्मग्रम्थिक ३४४ चीर सैद्धान्तकों के मतभेद १४४ कर्मतस्य २०५, २०७, २१०, २११ का चौतिहासिक रहि से विचार २०६

परकोकवादी द्वारा स्वीकत २०७ चार्वांक द्वारा प्रस्वीकत २०७ वादी के दो दक्क २०७ की परिभाषाओं का साम्य २३० वार्शनिकों के सतकेत २११ कर्मप्रकृति २४० कर्मप्रवाद २११,३७८ कर्मवाद ४०, २१६,२१४,-२१६,२१८, के तीन प्रयोजन २१= पर बाबेप समाधान २१३ का व्यवहार, परमार्थ में उपयोग 865 के समस्थान का काक चौर साध्य 395 कर्मविचा 254 कर्मविपाक २३८, २४० का परिचय २३ म गर्गार्षिकत २४० कर्मशास ₹14. 220 २२२, २२६ का परिचय २१६ संप्रदाय शेव २२० संबद्धना २२० आबा ३३१ शरीर, भाषा, इन्द्रियादिका विचार 222 श्रध्यात्मशास २२३ कर्मशासानुष्रीगधर २१० कर्मशासीय १८० कर्मसिद्धान्त २१० कर्मस्तव २४५, २४६ का परिचय रेक्ष्प प्राचीन २५६ -

करंगसूत्र के बार जेब २४६ कत्यायन जीतसूत्र ४४, १०६ कामशास ४३४ कायक्स्रेश ११, १५ काययोग 190 कावोत्सर्य १७६ कारवाकार्य १६६ श्रेन और वैदिक 228, 282, मान्यता ३३१ ववे० विग• ३३१ प्रशु ३३२, ३३३ निश्चय दृष्टि से ३३३ विज्ञान दृष्टि से ११४ काळासवेसी म, ११ काखियपुत्त १० काली द्वारा ११ कॉर्ग का पंठन १ काव्यमीमांसा ३२४ ळाजी ४४६, ४६६ 90 कुणगेर ( गाँव ) ४५५ ३२६, ४४३, ५५२ 401, You, क्रमुमाअबि ४६१ कटस्थता केवलज्ञान ३५०, ४२६, ४२७, ४२६, ४३१,४३१,४३४,४३५, ५३७,

**प्र**स्तित्व साथक युक्ति ४२७ स्वरूप ४२९, ५५० उत्पादक कारख ४३३ उत्पादक कारणों की तुलना ४६१ में बाधक रागादि ४३४ साधक नैराक्यादि का निरास ४३५ ब्रह्मज्ञान का निरास ४३७ श्रति बादि का जैनानुकरण ४३७ ज्ञानत्व का जैन मन्तब्य ४४० वर्शन के भेदानेद और क्रम की यशोविजय का श्रभिमत ४५२ केवलज्ञानदर्शन ३०६, ४०३,४४२, का अभेद ४०३, तीन पक्षे ४४२ चर्चां का इतिहास ४४२ केवलज्ञानदर्शनैक्य ३८२ केषखञ्चानी ३४०, ३४१ केवलिसमुद्धात ३२१ ६२२, ६४१ आहार का विचार ३२१ का व्रध्यमन ३४१ केशवभिश्र ४५३ ५, ९, ११, ८१, ९१ गीतम संवाद ६, १६ कोठ्याचार्य ४१६, ४४८, ४६६ वजी खिच्छवी के साथ युद्ध १७

- स्टेर 3 2 2 की चार श्रवस्था ३३३ श्चिषिकत्ववाद १६७ श्रात्रियकुषड २७ श्रात्रियकण्ड-बासकण्ड ५ 334 श्चपकश्रेखि २७४ क्षयोपशम ३१३, ३१४, ३२७ का स्वरूप ३१३ किन कर्मी का ३१४ का विशेष स्वरूप ३३७ चाचिक ३३८, ३३९ क्षायिक सम्यक्त ३४१ क्षायोयशसिक ३३७, ३३८ 146, 100 खन्दक खाद्याखाद्यविवेक ६० खोरदेड घवस्ता ११३ गंगेश ६८८, ४२४, ४५९, ४६४ गम्धहस्ति भाष्य ४८० गर्गं ऋषि २४०, २४३ , বর্মজ मनुष्य की संख्या ३४१ राभे संक्रमक ३८ गर्भापहरका ३८ गांगेय बांघीजी 🖦 ११२, ५०८, ५१५ 940, 499, 489 की घडिंसा विषयक स्म ५11 जैन धर्म को हेन ५४५ तिरिनदीपाचासम्बाय २६८

मार्गका से घटतर १५३ वैदिक दर्शन में २५% का विशेष स्वरूप २६३ **दसरा और तीसरा २७५. २७६** न जैनेसर दर्शन की सवाना 204. 262 चौर योग २८८ में योगावतार २९१, ११७, १४० गुर्वास्थानक्रम २४५ गुप्ति ५१२ गुर्वावली २४१,२४२ गोपालक उपोसय १०२, १०६ गोम्मटसार २४६. 989 के साथ कर्मप्रनथ की तक्षना २५५ 248 गोम्मटसार ११८, १२१, १२१, १२१, ६२८, ३२६, ६३६, ३६८, ६४६ ३७८, ३९३ गोम्मटसार जीवकाण्ड ३०४, ३०५, गोविन्दाचार्यं ३४७ गोशासक ४७, १०४, १०५, ११२, 118, 494 संमत ग्रभिजातियाँ ११२ गीतम ५, ६, ३२, ८६, ६६ १०४ के साथ संवाद ६ गौतमधर्म सत्र २० गौतम सत्र २१२ व्रन्थिभेद २६५, २८१ ब्रातिकर्स २७३ बद्धर्दर्शन के साथ योग ३२८

न्दनवासा ६३ चंद्रगुप्तमीवै ८७ TF 349 १००, ५२५ का पंचयाम महाबीर द्वारा १२ बीय वर्णन १७ पारवे परस्परा के हैं ६८ का गवात सर्थ १०० चात्रयाँमिक म चरित्र १२७, ३३५, ५०४ उपज्ञसक और चपक ३३५ के हो संग ५०४ चार्वाक ३४९, ३५२, ३५३, ३५४ **246, 828** अक्देशीय ३६८ 800. 806 चासमा चिंतामचि ४६१ चितामय ४११ चिक्सियाशास्त्र ४३४ चित्र ३५३ चुन्द ७३ बुद्ध को अंतिम भिषा देनेवाळा 888 **बुह्य**गग चुर्विकार चेटक a. 380 बादमस्थिक उपयोग ३४० जगत्त्रम् सुरि २४१, १४६

जगदीशचम्द्र बसु २३६, ६०० 118, 448 346. 399 जयचन्त्र विद्याखंकार ४६३ जयपराजय स्वतस्था ३७२ जयराशि भट्ट ३५४, ३६८ जरथोस्प्रियन २०७, ४०७ जसवंत जहाँगीर जातिभेद जातिवाद का जैनों के द्वारा खण्डन ४६ जिन जिनदास जिनभद्र १२१, २००, १०५, ३०६. 274, 248, 268, 258, 898, 888. 884, 880, 841, 844, का विशेषावश्यक भाष्य २०० चीर चक्तंक जिनेश्वर सूरि ३८७ जीव ११७, १४०, ५२२, ५२५, ५२७ में औरविकारि भाव ११७ परमेन्द्री**का स्वक्रम** ५२२

चौर चारमा ५२७ जीवन्मुक्ति ३१७ दार्शनिक मतों की तुलना ३९७ जीवभेदवाद ३७३ जीवस्थान जीवात्मा 8 e 8 जगलकिशोर मुख्तार १५ जेकोबी 855. 858 जैन ५०, १३२, १३३, १४० १४३, १४७, १५७, १५६, ३४९ 340.368. 833.897, 408 **५१8, ५१**८, ५१8 'संस्कृतिकाहृदय' १३२ संस्कृति का स्रोत १३२ संस्कृति के दो रूप १३२ संस्कृति का बाह्यरूप १३३ संस्कृति का हृदय, निवृत्ति १३३ संस्कृतिका प्रभाव १४१, १४२ -बौद्ध दोनों धर्म निवर्तक १४० परंपरा के श्रादर्श १४७ संप्रदायों के परस्परमतभेद १५७ प्रवृत्ति मार्गं या निवृत्ति मार्गं १५६ दृष्टिका स्वरूप ३४९ दृष्टि की श्रपरिवर्तिष्णता ३५० श्चाचार्यों की भारतीय प्रमाश-शास्त्र में देन ३६६ श्राचार्यों के प्रन्थों का श्रनुकरण भावार्यों के प्रन्थों का भनकरण 805 धाने ब्राह्मण ५०४ ज्ञानमंडार, मंदिर, स्थापत्य व कसा ५१८ ब्यापक लोकहित की राष्ट्र ५१६

जैनगर्जर कविद्यो ४५६ जैनतस्वादर्श ५२९ जैनतकँभाषा ३८४, ३८८, ४५५, ४५९ का परिचय ४५९ जैनतकेवातिक जैन तर्कसाहित्य ३६३ के युग ३६३ जैनदर्शन २१२, ३५४, ३६०, ४६८ उभयाधिपत्य पक्षा में ३५४ का परिणामवाद ३६० जैनधर्म 48, 114, 124, 124. १३०, १४९, २०१, ५४१ श्रीर बौद्ध धर्म ५४ की चार विद्या १२३ श्रीर ईश्वर १३० का मुल श्रनेकान्तवाद १४९ को गांधीजी की देन ५४१ जैनप्रकाश 'उत्थान' महावीरांक ११ जैनश्रमण का मत्स्यमांसद्रहण ६० जैनसाहित्य प्राकृत-संस्कृत युग श्रान्तर ४७६ की प्रगति ४८३ जैनागम संसद ४८९ श्रीर बौद्धागम ५५ का शासन भेद १५ जैनामास जैनिस्मस २०६ २२९, ३७९, ३८०, ३९१-३९३, ३९५ के पाँच शेव ३७३

विचार का विकास दो मार्ग से । तत्त्वार्यभाष्य ३८१. ३८५. ४४२. 209 विकास की भ्रमिकाएँ ३८० सामान्य चर्चा ३३१ की ग्रवस्थाएँ ३९१ चावारक कर्म ३९२ भाषतानावतत्व ३९३ ज्ञानप्रवाद ३७८ ज्ञानबिन्द ३०७, ३७५, ३८६, ४५४ का परिचय ३७५ रचना शैली ३८६ ज्ञानसार १८४, २७५, २७६,२८४, २८५. २८६ ज्ञानार्णव २७६, ३७७ ज्ञानावस्या ३१३ ज्ञानोस्पत्ति ४५४ हमोई 246 Dictionary of Pali Proper names au तंक 3 9 तंत्रवार्तिक ८५ तस्वचिन्तक ४२४ भौतिक व साध्यारिमक इष्टि वासे तस्वविन्दु तस्वविजय ४५६ तस्वसंब्रह १५०, ३१३, ४०३, ४२४, ४२८-४३०, ४३५, ४४५, ४७८ पक्षिका ३१३, ४२१ तरवार्थे १६५, २७७, २७८, २८२. 201,202,219,214,220, ३२४, ३३५, ३८०, ३८१, ३८४ तस्वार्थं टीका (सिद्धसेन ) ३०७

888, 808, 403 त्रवार्थाधिगम सत्र ४०१ तरवार्थरजोकवार्तिक 811. ४२४, ४६१ तत्त्वार्थसूत्र ६०, ४२६ तस्वोपप्रव ३५४, ३६८ तस्वोपप्खववादी ३५४ तथागत ब्रह्म १०७ तन ३६६ तप ६०-६२, ६५, १११,४०८, ४०६ बौद्ध द्वारा जैन तप का निर्देश ६० जैन श्रमणों का विशेष मार्ग है १ सहावीर के पहले भी ६२ बाह्य चौर चाश्यन्तर केवल जैन मान्य नहीं १११ ब्रद्ध द्वारा नया ऋर्थ १११ तपस्वी तपागच्छ 583 तर्क **230** मोध्राकर ४५६ तर्कसंग्रह दीपिका १७२ तात्पर्यं टीका ३१६ तिजक ( जोकमान्य ) ७६. ५१८ तीर्थकर 498 तं गिया **६. १**० तृष्या 350 नें गरी तेज:काय बैकिय विषयक श्वे० दिग० सत-

तेगपंथ 808 तैसिरोय प्तरे, ५०३ शांकरभाष्य ११७ तैत्तिरीयोपनिषद् २१८ त्रिदण्ड जैन बौद्ध मन्तब्य १०६ में किसकी प्रधानता १०६ त्रिलोकसार ३४२ त्रिशला ₹७, ₹८ थेर = दण्ड १०६ श्रीर कर्म १०६ दयानन्द =3 दयानम्द सिद्धान्त भास्कर ८३ दर्शन ३१६ चक्षदेशेन मार्गगात्रीं में ३१६ दलसुख मालविश्या ११, ५३५ दशसमि विभाषा ८६ दशवैकालिक ६, ६८, १३, १७, १०८ ४०८, ४०६ दासग्रह्मा एस. एन. ५००,५०४ ४०, ३०७, ४०६, ४६३ साहित्यक प्रवत्ति ४६३ विगम्बर श्वेताम्बर ३०४, ३८७, ३६८, ४०२, ४४३, ४४४ क्षयोपशम प्रक्रिया ३६८ केवलज्ञानदर्शन ४४३, ४४४ दिगम्बरीय ४६५ साहित्य के उस्कर्ष के लिशे प्राव-श्यक तीत बातें ४६५ दिङ्नाग १५५, ३६५, ३६७, ४७२, ४७३, ४७८ The Geographical Dictionary of Ancient Mediaval India-De. 4.

The Psychological attitude of early Buddhist Philosophy By Anagarika. B. Govinda 222. The six Systems of Indian Philosophy 400 दीघनिकाय १६, ४६, ५६, ५६, ७६, To, 80, 900, 992, 288, \$0P दीर्घकालोपदेशिकी ३०२ दृश्य द्दष्टिवाद 3 53 च्यधिकार 3 23 दृष्टिवादोपदेशिकी ३०२ द्दष्टिसृष्टिवाद ३५१ वेवकी देवनाग **वेवभद्र** देवसृष्टि देवानन्दा ३१,३७,३⊏ देवेन्द्रसृरि २४१, २४४ का परिचय २४१ के प्रन्थ २४४ वेशविरति २७१ देहप्रमाखवाद ३७३ रैव 148. २२५ देवाधीन द्रध्य १६२, १७१, १७३, ४३६,४८१ द्रब्यसंग्रह ३०८ द्रव्यार्थिकनय

द्वारा ११ अंग का पठन १७ द्रावशारनयचक्र टीका ४५१ द्वादशांगी हेप 838 द्वैतगामी 963 83 0 द्वेतवाद हेतवादी १२४ का जैन के साथ श्रीकमत्य १२४ द्वेताद्वेत ५०१ धनजी सुरा ४५५ धम्मपद ११० धर्म १३४, ४६६, ५४१ के दो रूप ५४१ चेतना के दो लक्षण ५४१ धर्मकथा २४८ धर्मकीर्ति १५५,३६५,३६७,३८५, ३८७, ४११, ४३५, ४७३, ४७८ धर्मकीति (जैन) २४४ धर्मघोष २४४ धर्मविन्दु ३७८ धर्मसंग्रह १८७ धर्मसंप्रहणी ३३२,'३८२ धर्मसंन्यास २६१ तास्विक श्रतास्विक २११ धर्माधर्म २२५ धर्मानुसारी २१४ धर्मानंद कीशाम्बी ७, १३, ८० धर्मोत्तर २६७ धवला १८, १६, ४६६, ४७० धारावाडी ४२२ ध्यान २७७ ग्रुभाग्रुभ २७७, २६०-२६३ चार भेद २७७

ध्यानशतक २७८ ध्रव ५००, ५०४ नकुलाक्यान ८४ नंदी ३७८, ४०१, ४०५,४४७,४४८ चुर्गी ४४८ टीका ३०३, ३०५, ३२४, ३७८, ४०१, ४२३, ४४७ वृत्ति हरिभद्र ३०७,३१६,३८२, नमस्कार ५३ १ का स्वरूप ५३ १ द्वैत-श्रद्धेत ५३१ १७०-१७२, ३०६. ४५४, ४६१, ४६२ नैरामनय १७० शहदनय प्रर्थनय १७१ ह्यवहारनय १७० संग्रहनय १७० ऋजसत्रनय १७१ समभिरूढ अवंभूत १७१ द्वच्यार्थिक पर्यायार्थिक १७१,३०६ ज्ञान-क्रियानय १७२ डयबहार-निश्चय ३ १ ६ नयचक्र ३६४, ४२६, ४६१ नयप्रदीप ३७७ नयरहस्य ३७७ नयवाद १२३, १५४, ३६४, ३६८, में भारतीय दर्शनों का समावेश में सात नय ५०२ नयाम्रततरंगियी ३७७ मागार्जुन ८६, ३५१, ३५२

नातपुत्त निग्गंठ ५६० नारकों की संख्या ३४३ नारायम ४५५ नालंदा ९ निचेप ४६१, ४६२ निगंठ उपोसथ १०२. १०३ निगंठ नातपत्तो ८८ निगंठा श्रेकसादका ८८ निग्रहस्थान ३७२ नित्यकर्म १७७ नित्यत्ववादी १६७ नियमसार ३०७, ४४३ निर्मन्थ ४६, ४७, ५१, ५२, ६१, ७३ 909. 990 प्रवचन ५२ शब्द केवल जैन के लिओ ५२ म्राचारका वीद्ध पर प्रभाव ६६ के उत्सर्ग श्रीर श्रपवाद ७३ दण्ड, विरति, तप द्वारा निर्जरा श्रीर संवर की माध्यता का बीदा निर्देश १०९, ११० निर्प्रत्थस्य ४०८, ४०६ निर्धत्थ धर्म २०६ निर्यन्थ संघ ६६ की निर्माण प्रक्रिया ६६ निर्प्रत्थ संप्रदाय-५०,५८,५६,१३६ का बुद्ध पर प्रभाव ५८ प्राचीन श्राचार विचार ५१ के मन्तव्य श्रीर श्राचार १३६ के तीनपक्ष २०१ स्यक्तिगामी १३७ प्रभाव व विकास १३७ निर्युक्ति १५, ३८०, ४२६, ४४४ निर्छेपता २२६

निर्वचनीयस्य १६८ निर्वेचनीयवाद १६३ निर्विकल्पक ५२५ निविंकल्पक ज्ञान ४२१ निर्विकल्पक बोध ४४०, ४४१, ४४५ जैन दृष्टि से ४४० बन्नभित्न में भी ४४९ सविकल्पक का झनेकान्त ४४१ शाब्द मही ४४१ श्रपायरूप ४४५ निर्वस्यपर्याप्त ३४२ निवर्तकधर्म १३३, १३५, १३७, १३६ निवृत्ति १४६ लक्षी प्रमृति १४६ निवृत्ति प्रश्नुत्ति ५१०, ५११, ५१४ का सिखान्त ५११ का इतिहास ५१४ निधय ३४० निश्चय दृष्टि ३३३. ५२३ निश्चयद्वात्रिशिका ३८२ निश्चय ब्यवहार ४९८ ५३० विशेष विचार ४९८ श्ररिहंत सिद्ध ५३० निषेधमुख १६८, ३५० निह्नव ८७ नेमिकमार १४४ नेमिचन्द्र सिद्धान्त चकवर्ति २४३,३१८ नेमिनाथ **૭૫, ૧૨૦, ૫૧૪, ૫૧**૬, 499 के द्वारा पञ्चरक्षा ७५ नैगम ५०३ नैयायिक १६९, २२५, ४२६, ४३८ गीतम १५३

वैद्योखिक २३⊏ नैरातम्य भावना ४३६ में ब्रह्मार्थं सिख्य ३९५ न्याय १७२, ४०३, 809, 409 न्यायकुमुद्चनद्र ४६, ४६२, ४६३, ४६९ का प्राक्रधन ४६३ की टिप्पची ४६९ न्यायदर्शन २१२, ३३४, ३९१-३. ५२४ न्यायदीविका ४६१ न्याय प्रमाण स्थापन युग ३६५ स्यायप्रवेश ३६७ न्यायबिंद ३६७,३७७,४२२,४५९ न्यायभाष्य १७२, ३९९, ४५९ म्यायमुख ३६७, ४५६ न्यायमंजरी ३९९, ४५९ म्यायवार्तिक ३८५, ३६५ न्यायवैशेषिक १२६, १२७, २२५, ३४९, ३५१, ३५९,३९७,३९८,४२८,४२६ ४३१, ४३३, ४३७, ५०० न्यायसार ४५९ न्यायस्त्र ३८१, ६६६, ४६०, ५०१ न्यायावतार ३६४, ३६७,४८०,३८३, ३८५. ३८७. ४०४, ४५९, ४७२ वासिक इसि ५६२ परमचरियं ४१ पपसी ५ पंचयाम ५१५ प्रकारकायन ३२ पक्लियसुत्त २०२

पचचर मिश्र ४६४

पद्मसंब्रह २४०, २५६, ३०५, ३१६ **2**79, 275, 278, 228, 224 पतआस्ति १११, ४८४ पदमसिंह परमज्योति पञ्चविंशतिका ५२६ परमाणु १२६, १६१, १६२, ३५७ वार्शनिकों के मतभेव १२६ परमाणुपुक्षवाद १६६ परमाण्रवादी २०६ परमात्मा २०९, २७४, ३७३, ४३६ परमेष्टी ५२२. ५२८. ५३१ का स्वरूप ५२२ पांच ५२८ को नमस्कार क्यों ? ५३१ परिव्रहपरिमाणञ्चत ५२१ परिणामवाद ३५५, ३५६ कास्वरूप ३५६ परिखामी नित्य ३७२ परिभाषा की तुलाना ३९७ परिवाजक २०१ परिद्वारविद्यक्ति ३४० परीक्षामुख ३६७, ४२४ परोच के प्रकार ३७१

हो भेद ३०३

पर्याप्ति ३०५ का स्वरूप ३०५ के भेव २०५ पर्याय १७२, ३७३, ४५३ पश्यन्ती ४२० पांचयम २५७ विषयक मतभेद २५७ पाटवा ४५५ पाटलिपुत्र ८७ पातब्खदर्शन २८८, २६१, २६४ पातअस्वयोगदर्शन २५३, २६६, ३३० पातम्जलयोगशास्त्र १ पातक्जलयोगसूत्र ४२५ बातम्जलसूत्र ३८४, ५२४, ५२६ बत्ति (यशो) २१३ पारमार्थिक ४३८ पारसी १९३ की प्रावश्यक किया १९३ पारस्करीय गृह्यसूत्र ८३ पारियामिक ३३८, ३३६ पारिभाषिक शब्द २९७ पारर्वनाथ ३, ४, ८, ११, १३, १४, १७, ४६, ४८, ५१, ५८, ७६ हर, हप, हज, हह, वेरे०, १४५, 498, 489 की विरासत ३ का विद्वारक्षेत्र ४ का चातुर्याम धर्म ७ का संध के चार याम १४, ६८ की परंपरा ४६ बनारस में जन्म विद्वार क्षेत्र ४८

तामस तपस्या निवारय की परम्परा में सपस्या की परंपरा का जाचार पारवापस्थिक ४, ५, ८, ५७, ८६ पिंजरापोल ५१७ पुरगस ६ पुण्यपाप--की कसीटी २२६ पुण्यविजयजी ४८२, ४८६ का कार्य ४८६ पुदुगलपरावर्तं २८६ चरम और अचरम २८६ १३३, १३४ पुनर्जन्मवाद ४३४ संमत श्रभिजाति ११२ प्रस्व १६१ पुरुषार्थसिद्धि उपाय ५२४ प्रष्टिमार्गे १५६ पूज्यपाद ६४, ३१८, ३८५, ३९८, 801, 802, 800, 805 पुज्यपाद देवनन्दी ६०, ६१, ४४२, पूरवा कस्सप १२, ११२, ११४ पूर्वांकद्मयप ३२ पूर्व १७, १८, १०८ शब्दका प्रार्थे १८ महावीर पहले का अत १०८ पर्वसेवाडात्रिंशिका २६१

पोजाली ह पौराशिक २२५, ३७० पौरुपवाद १६९ पौरुपवादी 188 पीपध १००, १०१, १०३, १०५ वत का इतिहास १०१ बौद्ध ग्रन्थ की साची १०१, १०३ की उत्पत्तिका मुख १०५ प्रकरणस्ताकर २५७ प्रकाशनसूची ४९१ ई. स. १९४९ के ४६१ प्रकाशासमयति ३६५ प्रकृति १६१, २२५, २६० निवत्त, श्रनिवत्त श्रधिकारा २६० प्रज्ञाकर ३६७ प्रज्ञापना ३०१,३०६,३२२,३२४, ४८४: टीका ४२४ प्रज्ञामाहास्य २८४ प्रतिक्रमण १६, १७८, १७३. 154, 155 के पर्याय १७८ के दो भेड़ १७३ किसका ? १७९ की रूढि १८४ के अधिकारी और रीति १८५ पर श्राक्षेप समाधान १८८ प्रतिमानाटक ४८६ प्रतीरयसमृत्पादवाद ३ १५, ३५७ ३७०, ३८३, ४२१, ४२६ का वास्तविकस्य ३७० सांस्यवहारिक ३७० दार्शनिकों का चौकमस्य ४२१ न्यायदर्शन की प्रक्रिया ४२१ प्रक्रियाकी तुल्लाना ४२२

प्रस्यभिज्ञान ३७१ प्रस्यवस्थान ४०७. ४०८ प्रस्याख्यान १८० हो भेद १८० की शबियाँ १८० प्रत्येकयान ८६ प्रधान २०९ प्रधानपरिगामवादी ३५६ प्रधानवादी २०१, २११ प्रभाकर ३६८ प्रभाचन्द्र ३६६, ३८७, ४७०, ४७६ समय की चर्चा ४७० प्रमाया ३५२.३७०, ३७१, ३८५, ३८६, ४६१, ४६२, ४६७, ४७९ शक्तिकी मर्यादा ३५२ विभाग में टार्शनिकों के मतभेद 300 कास्त्ररूप ३७२ मतिश्रत में उमास्वाति क्रत संग्रह ३८५ श्चन्यदीय संग्रह ३८५ पुज्यपादकृत संग्रह ३८५ प्रमाणनयतस्वालोक ४६१ प्रमाणपरीक्षा ३६७, ३८९, ४२४ प्रमाणभेद १८२ वैशेषिकों में ३८२

प्रमायाभर इत्तर
वैशेषिकों में ३८२
प्रमायामीमांसा १७२, २०५, ३४६,
३६१, ३६२, ३६७, ३६८, ४२१,
४२४, ४२७, ४८१, ५००
का परिचय ३४९
बाह्यस्वरूप ३६१
जैन तर्क साहित्य में स्थान ३६२
की रचना की पूर्व भूमिका ३६७,

प्रमासावार्तिक ३८७, ४११. ४७२, ४७३ प्रमागविद्या १३० प्रमाणविनिश्चय ३६७, ३८५ प्रमाखिनाग ३६९, ३७०, ३८१ प्रत्यक्ष परोक्ष ३७० चतविंध ३८१ प्रमाणशास्त्र ४७८ प्रमाणसमुच्चय ३८७,४७२ प्रमाणसंग्रह ३८४, ३८५, ४८६ प्रमाणसंप्लव ४८१ प्रमागोपप्लव ३५२. ३५४ प्रमालच्या ३८७ प्रमाद २७२, ४१४ प्रमेय ३५४,३७२ कास्बरूप ३७२ के प्रदेश का विस्तार ३५४ प्रवचनसार ५२२ प्रवर्तक धर्म १३४, १३६, २०७-२०१ समाजगामी १३६ त्रिपुरुषार्थवादी २०८ प्रशस्तपाद ४२८ प्रशस्तपादभाष्य २१२. 854 प्रसप्त ३११ प्रातिभासिक ४३८ राजास्यनिश्रय ४२३ का त्रपाय ४२३ स्वतः परतः में भनेकान्त ४२३ प्रावादक ३६७ प्रि विक्रमाग बुद्धिस्ट खोजिक ४५६ प्रेमी ४६३, ४६५, ४६६ क्षचन्द्रजी ५३७ बल्बमोच १२६

न जैनेतर इक्टिसे १२६ बन्धहेत ३४२. ४६४ विवरण में मतभेट ३६४ बहादुरसिंहजी सिंघी ४८२ बहिद्धादास १४ बहिरात्मभाव २२४, २६५ बहिरात्मा २७९, ४३९ बहिर्देष्टि १७६ बहकायनिर्माशकिया ३३० बाहंस्पस्य ४३४ बालमग्रा ५३४ बाहबली १२२ बुद्ध ६. ४२. ४५, ५४, ५७, ५८, ७९, ११-१३, १६, १५१, २३१, २३४, ३२७, ५१०, ५३६ द्वारा पार्श्वपरंपरा का स्वीकार ६ तपकी श्रवहेलना ६ और महावीर ५४, ५७ निर्प्रन्थ परम्पराका प्रभाव ५८ की श्रन्तिस भिचा में सांस ७३ की तपस्याद्र १ के द्वारा जैन तपस्या का आचरवा सारनाथ में धर्मचक्रप्रवर्तन द्वारा निर्द्रम्थ तपस्या का खण्डन 8 3 द्वारा ध्यानसमाधि ९६ स्त्रीसन्यास का विरोध १२७ बुद्धधोप ८०, ८१ बुद्धचरित (कौशाम्बी) ५८, ६०

बहत्कस्प भाष्य **बहरसं**प्रहिची ब्रहम्नारदीय ८५ बेचरवासजी ४८६ बोधिचित्तोत्पादनशास्त्र ८७ बोधिसस्य २१५ बीद्ध ५०, ७१, १०१, १२४, १२७, 180, 188, 102, 210, 211, २१८, २१६, २७८, ३४६, ४५०, ३५१, ३५१, ३६३, ३६५, ३७०, **₹७२, १७७,३१९,३१२,३९३,** ३१८, ४०९, ४१५,४२२,४२४, ४२५, ४२८, ४२६, ४४१, ४३२, ४३५, ४३६,४५९,४६३, ४७२, ४७४, ४८४, ५०१, ५०२ कर्म की मान्यता १०९ तप साधन नहीं १०९ परंपरा भीर मांसाशन बौद्धवर्शन २०९, २२५, २६४, २९५ 400 के अनुसार क्रमिक विकास जैन कमिक विकास से तुखना २४ बौद्धधर्म भौर जैनधर्म ५४ बौद्ध परंपरा = १ में मांस के विचय में पक्षभेत बौद्धपिटक ४६, ४७, ५३, ५६ **बौद**भिक्ष का मांसाशन ७८ बौद्धसंघमो पश्चिय ३६ बौद्धागम और जैनागम ५५

बीधायनधर्मसूत्र २०

१२५, ३६५, ४५६ श्रजान का श्राक्षय और विषय ३१५ ब्रह्मगप्त महावीर द्वारा पार्थक्य ६८ ब्रह्मज्ञान ४३७, ४३८ यशोविजयकत खण्डन ४३८ ब्रह्मपरियामवाद ३५६,३४७ ब्रह्मपुराग् प्र ब्रह्मभावना ४३५, ४३६ ब्रह्मवाट ५०२ ब्रह्मविहार १२२ श्रह्माध्याक्ष्यास्त्रहार ४३ १ ब्रह्मसूत्र भाष्य २१२, २३० वद्याद्वेत १६२ ब्रह्मीकत्ववादी १६५ ब्राह्मण ३७७, ४६३, ४७२ ब्राह्मणपरंपरा ४५ बाह्यसमार्थ २०८ ब्राह्मग्रावर्ग १२२ माह्यस्था ११६ की तलना ११६ परस्पर प्रभाव और समन्वय ११६ बाह्मी-सुन्दरी १४४ भक्ति २२६, ५३१ सिद्ध और योगभक्ति ५३१ 10, 20, 25, 24, 84, पर, पण, ६८, ८०, ९१. **३३**. 94, 101, 108, 104, 112-114, 202, 206, 221, 804 मगबद्गीता ३३०

महाचार्य ४५६ सद्वाह १५, ४०७ भरत-बाहबली ११२, ११४ भर्तंप्रपञ्च ३५६ भत् हरि ३८७, ४७८, ४८४ अवोपचहिक्सं ४३९ भागवत ८४, १२१ भाग्य २२५ भारतीय

दर्शनों में आध्यारिमक विकास १२८ इतिहास की रूपरेखा ४६६ भारतीय विद्या ४७, ५८ भाव २६१, १३७ जीव में ग्रेक समय ३३७ ध्यनेक जीवों में ३३७ भावना २६०, २६१, २६३, ४३१, 834 के तीन प्रकार ४३५ भावनामय ४११ भावक्रपता १६८

भाषा २२२, ४२० के चार प्रकार ४२० भाषाविचार १०७ भाषासमिति १०८ भासर्वज्ञ ३६८ भूतास्मवादी २१६ अभिका २८२ भेव १७२ अवगामिनी १६५ भेदभाव १६२ अँबरमब सिंघी ५३३ मंखाबी गोशाबक ३२, २८६

मजिसम निकाय ६,४७,५६,५७,५८, wa, 55, 89, 900, 908, 994. 288,808, 894, 824, 400 ५०४, ५३६

संबंदन सिक्ष ३३५ मति-अतनिश्रित, भनिश्रित 808 ३०१,३५०,४०५,४२१ नया उहापोड सवग्रहादि 853 मतिश्रत १८२,४००,४०२,४०४,४०५ का बास्तविक ऐक्य की चर्चा 58 मरस्यप्रराण मस्त्यमांस **६१. ८१. ८२** भीर बीख भिन्त बौद्ध परम्परा में मतभेव बौद्ध परस्परा में मतशेव मध्रप्रतीका EPF मधुमती २५३ मधुस्दन ३७७, ३८४, ४३७, ४६४ मध्यमप्रतिपदा १४३

मध्यममार्ग १२३, ५०१ मध्यमा ४२० १२६,२८१,३११,३४६,३५३ ब्रब्य मन ३११ दिग० इवे० ३११

द्रब्य मन का आकार मनुस्मृति मनो द्रव्य

मनोयोग मनःपर्याय ३२८, ३४३, ४२४, ४२५ परिचल ज्ञान ४२५

> वर्शनान्तर से तुलना ४२५ काविषय ४१५

में योग १२८, १४१

मलधारी (हेमचन्द्र) ४४६ मजयगिरी २४३, ३०३, ३२१,३६८, ४२३, ४४७, ४४८ महत्तवादी ३०६, ३६४, ४२६, ४४७ ४४६, ४५१, ४५६ महतारज ३१ महमूद गजनी ४६९ महारमा २३२ महादेव ४१ महाभारत ८४, ८५, १११, २१६ महाभारत शान्तिपर्व २२८ महाभाष्य ११८, ४९४ महायान ४८, ८१ द्वारा मांस का विरोध = 1 महाथानावतारकशास्त्र ६७ महावस्म १७२ महावस्तु ४२, ४८ महावाश्यार्थ ४०८ महाविदेह ४०

महावीर ३,५, ६, ८, १२, १३, ₹६-४१, ५४-५९, 50, 55, E&, 90, 9E, 908, 900, 110, 112, 184, 940-942. २०५, २१७, २१८, २३४, ३२७, ३५०, ४१३,५००,५०२,५०५, 490, 494, 489, 482 के माता-पिता पाश्वांपरियक ५ को प्राप्त पारर्व परंपरा द्वारा पार्श्व परंपरा का उल्लेख 🖛 अपने को केथली कहना म द्वारा चातुर्यांम के स्थान में पञ्च याम १२, ४६, १८ का अचेखत्व १३

जन्म समय की परिस्थिति २६ जाति भीर वंश २७ के विभिन्न नाम २७ का गृह जीवन २७ साधक जीवन उपदेशक जीवन ३० का संघ 39 उपदेश का रहस्य ३२ विपची ३३ ऐतिहासिक दृष्टिपात ३४ माता-पिता ३६, ४१ मेरु कस्पन ३६, ४१, ४२ गर्भापहरण ३८. ४१ देवागमन जीवन सामग्री 8.5 जीवन के दो ग्रंश ४३ वैदिक साहित्य में निर्देश नहीं ४४ पशुवधविरोध च्चीर पार्श्वनाथ श्चस्पृश्यता विरोध ४५ की नग्रता के साधु अचेत और सचेत ज्ञातृकुल निर्प्रन्थ दीर्घ तपस्या 80, 89 विहार क्षेत्र गोशालक निर्वाग समय कस्पसत्रगत जीवन ४८ चीदह स्पप्न विष्ठार चर्या श्राचार-विचार

पाइवें का बानुसरण समन्वय ५८ नाथपुत्र निग्गंठ 48, 55 रेवती द्वारा दान ऐक वस्त्र धारण श्रीर श्रवेखता ८८ पार्श्व परंपरा का श्राचार निक द्वारा प्रशंसा सामायिक का प्रश्न श्रभयकुमार को बुद्ध के पास भेजते हैं महावीरपूर्व श्रत वण्डादि की महावीरपूर्व परंपरा 990 वर्ण विषयक मान्यता 992 की सर्वजना की सामायिक श्रनेकान्त के प्रचारक १४६, १५२ कर्मशास्त्र से संबंध २०५ से कर्मवाद का श्राविभाव २१७ केसमय के धर्म २१८ स्री-दीक्षा के समर्थक ३२७ व्योग गोशालक ५१५ महावत १८ पाँच महावीर के ९८ चार पाइवें के ६८ जैन बौद्ध का अन्तर ६६ महासांधिक ८६ महेन्द्रकुमार ४६६, ४६९-४७४, ४८१ मांसभक्षण ५१ मांस-मत्स्य ६१-६६,६८,६९ मादि की अखादाता ६१ भ्रावि शब्दों के श्रर्थभेद ६२ बौद्ध वैदिक आदि में

स्थानकवासी में ६५

मर्थभेद की मीमांसा ६६ भोजन की भापवादिक स्थिति ६६ श्रहिंसा संयमतप का सिद्धांत ६८ के त्याग में बीद और वैदिक द्वारा अनुसरण ६६ विरोधी प्रदन और समाधान ६९ माठरवृत्ति ५०३ माशिक्यनंदी ३६५, ३८७ मानुचेट माध्यमिक कारिका ४१८ माध्ववेदान्त ३४६ मानवस्वभाव ६३ के दो विरोधी पहलू माया २२५ मार्गेणा २५३, ३४० गुणस्थान से श्रन्तर २५३ मार्गणास्थान २६१.३४० मार्गानुसारी २६४ मिध्याज्ञान मिथ्यास्व 225 मिथ्यादृष्टि २७६ गुर्वास्थान २६४ मिश्रसम्यग्दष्टि ३४१ मीमांसक ८३,१५०,२०८,२२५,३५१, **३५३, ३८५, ४०३, ४१०, ४१०,** ४२३,४२७,४२६,४३१,४४५, ४६४, ५०१ मीमांसा मुजफ्करपुर मुक्त्यहेषप्राधान्य हात्रिशिका २८६ मुनिचंद्र ३२५ मुमुचा दार्शनिक मतीं की तुलना मलतान ४६६

मृतिपूजा ७१, ७२ विषयक पाठों का सर्थक्षेट मृत्ताचार १५, २०१, २०३, श्रीर शावश्यक निर्युक्ति मेक्समुबर २१५. ५०० मेघकमार ३१ मेतार्थं ५१५ मेहिल १० मेश्युपनिषद् २२७ मोक्षाकर ४५१, ४६० मोह २६४, २८०, ४३४ कांदोशकि २६४ यज्ञ ४४, ८४, १०६ यतना ५११, ५१२ यथाप्रवृत्तिकरण २६१. २७० महावत १६, ६८ यशोविजय २१३, ३०७, ३७५, ३९८, ४७७, ४७८, ५२६ ज्ञानदर्शन के विवाद में समन्वय ४५२ जीवन-परिचय ४५५ के ग्रन्थों की भाषा ४५७ के प्रन्थों का विषय ४५४ की शैली ४५८ यहदी ५१ याकोबी २, १८, २०, ४७, ५४, ४७२ युक्त्यनुशासन ३६४, ३६७, ४६५ योग १२४, २२६, ३४३, ५२४ श्रीर गुर्गस्थान का चारंभ कव २८६

के भ्रपाय 289 भौर गुणस्थान जन्यविभूतियाँ अंक काय योग ही क्यों नहीं ३१० योगदर्शन २१२, २२८, ३३४, ३६६ २६५, ३७८ योगभेदद्वात्रिंशिका २६०, २६१, २६३ योगमार्गसा ३०९ योगवासिष्ठ २५३, २७६, २८१-२८३ में १४ चित्तभूमि २५३ योगविभूति ४२५ योगलक्षमा द्वात्रिंशिका २८८, २८६ योगशास्त्र ६८, ११३, २७६, २९४. योगस्त्र ११७, ४२८ भाष्य १ १७ योगावतार द्वात्रिंशिका २६७, २६८, यंग २३४ रघुनाथ रत्नाकर रागद्वेष १२५, ४३४ उत्पत्ति के कारणों में पश्चमेद ४३४ राजगिर-राजगृह राजवार्तिक २७१, ३१०, २७८. ३१८, ३२०, ३८५,४४३, ४७८, राजवार्तिककार ३ ६ ८ ३२४, ४८६ राजेन्द्र प्रसाद ५०४, ५३३, ५३५ रामानुज

|                              | ->                |
|------------------------------|-------------------|
|                              | खोकविद्या         |
| रामायण ४१                    | ु जैन ई           |
| रायपसेणइय ५                  | खोमाहार           |
| राहुबजी १६                   | र्जोकाशाह         |
| रूप ३४२                      | वक्रगति           |
| रेवती ३२                     | काक               |
| रोहिंगी ४०                   | में अ             |
| लंकावतार ६४, ८१, ८२          | वचन               |
| सघीयस्त्रय ३८४, ३८५, ४६०     | द्रव्यव           |
| लघुपाठ १६१                   | योग ३०            |
| खब्धि २६५                    | वष्टकेर १         |
| लब्धिपर्याप्त ३०३            | वडगच्छ            |
| ल्रडियसार ३२६                | वहगलै             |
| लडध्यपर्याप्त ३०३            | वष्प ५            |
| ललितविस्तर ३२५               | वर्षा ११          |
| मुनिचनद्व कृत पश्चिका ३२५    | वरुकस्ती          |
| स्रापेन ५४                   | वल्लभ             |
| बिंगशरीर १२६                 | वल्लभाचा          |
| कार्मण शरीर की तुलना १२६     | वसन्त             |
| स्रोरया १११-११३,२९७-२१६,३४३  | वसुदेव            |
| के भेद २९७                   | वसुबन्धु          |
| के विषय में मतमेद, २६७       | वस्तुपाल          |
| छः पुरुषों का द्रष्टान्त २६७ | वाक्यपर्द         |
| दिगम्बर मत २९७               | वाक्यार्थ         |
| मंखली गोशालकका मत २६६        | वाक्यार्थः        |
| महाभारत २१६                  | বন্ত              |
| पातअनु योगदर्शन २९९          | वाचना<br>वाचस्परि |
| गोशालक संमत ११२              |                   |
| प्रया कस्सप ११२              | वाशिज्य           |
| निर्मन्थ परंपरा ११२          | वास्स्याय         |
| बौद्ध परंपरा ११३             | वादकथ             |
| लोकत्रकारा २६७, २६८, २७३     | वादमहा            |
| ₹85, ₹09-₹04, ₹99, ₹9€       |                   |
| <b>1</b> 20                  | '   8°            |

बैन बैनेतर मतभेव १२६ खोमाहार ३१६ लोंकाशाह ७१ वक्रगति ३१८, ३१६, ३४१ का काला ३१८, ३१६ में स्नाहारकरव ३१८ वचन द्रव्यवचन ३११ योग ३०१ वहकेर १५, २०१,२०२ वडगच्छ २४३ वहगरी ८५ वप्प ५ वर्षे १११, ११२ वरुकली ५३६ वस्त्रभ १५६ वस्त्रभाचार्य ३५६ वसन्त २३३ वसुदेव ४० वसुबन्धु ८७, १५५ वस्तुपाल २४३, ५४७ वाक्यपदीय ४२०, ४८५ वाक्यार्थं ४०८ वाक्यार्थज्ञान ४०६ चतुर्विध ४०६ वाचस्पति ३६८, ३७७, ३६५, ३६६ वाणिज्य प्राम (बनिया) ५ वास्त्यायन १५३,३६८ वादिदेव ३६६, ६८७, ४२०, ४२६, ४७६

बादिराज ३६६, ३८७, ४६३ वायुकाय 380 वासना २२५ वास्तववादी ३४६ विकासक्रम १४६ विक्रमादित्य ४६१, ४७० संवत ४७० विक्रमार्कीयशक ४६६, ४७० विग्रह ३१८ बक्रगति में ३१८ इवे०-दि० मतभेद ३१८ विचित्रन ३११ विजयचंद्र सरि २४१ विजयदेव सरि ४५६ विजयप्रभ ४५६ विज्ञानवाद ३५३ विज्ञानवादी ३५०, ३५१, ३५६ वितव्हा 943 विदेहमुक्ति ३६७ टार्शनिक मत की तुलना ३६७ विद्यानंद २४१, २४४, ३६६, ३६७, 3 EG . 840,848,864,868. ४७२, ४७६, ४७६ विधिमुख १६८, ३४६ विधुशेखर शास्त्री ४८६ विनयपिटक ६१, ७९ विनयविजयजी ३०४ विनीतदेव विन्टर नित्स विभङ्गान ३२२ विभाज्यवाद १२३, ५०० विभुद्रस्यवाद 985 विभूतियाँ विजियम रोवन हेमिल्ट २३४

विवरगप्रमेयसंग्रह विवरणाचार्य 384 विवर्तवाद ३५५, ३५८ 345 का स्वरूप नित्यक्षक के विवर्त और अशिक विज्ञान विवर्त ३५८ विवेकभावना ४३५. ४३६ विशाखा 902. 903 विशिष्टाद्वेत १५६, ५०१ से धनेकात्तवाद की तलना १५६ १६६, १७२ विशेष विज्ञेपगासिनी हर्ष्टि १६१ विशेषसवती 888-888 विशेपावश्यक भाष्य 121. 200. २६६, ३००, ३०१, ३०३, ३०७-३०६, ३११, ३२५, ३२६, ३६४, ३६८, ३८४, ३८८, ४०२,४०६, ४२१, ४२६, ४४४, ४०८, ४१६, **૪૪૬, ૪૪૭, ૪૪**૦, ૪૪૧, ૪૬૧, स्वोपज्ञ ब्याख्या 888 विशोका 8 × 5 विश्वविचार की दो मौलिक दृष्टियाँ १६१ विद्वा समोलन और जैन परंपरा ५०८ विश्लेपग १६१, ३५१ बीतरागस्तोत्र ५२९ वीरमित्रीदय चीरसेन वीरसंवत् श्रीर जैनकालगणना इस्तिसंक्षेप २१०,२११ २१३ ४४१, ४५०

वेणीसंहार ४८६ वेदप्रामाण्य ४११ वेदसाम्यवैषम्य ५३७ १२६. १७२, २२५, ३५१-३६१-३६४,३६७, ३६८, ४३०, ४३३,४३७-४३६, ४६४, ५०२, 458 वेदान्तकस्पतरु वेदान्तकस्पलतिका ४३७ वेदान्तदर्शन वेदान्तपरिभाषा वेदान्तसार वेबर वैखरी वैज्ञानिक इष्टि वैदिक ५०, ८२,१७२, २७८, ४०७, 813-814, 828, 824, 848 शास्त्रों में मांसाशनके पक्षमेद ८२ स्त्री-श्रद्धहारा वेदाध्ययननिषद्ध पाठ और अर्थविधिकी जैन से तुलना हिंसा का विरोध 818, 814 वैदिकदर्शन वैदिक धर्म वैदिक संध्या वैनयिको वैभाषिक ३५३, ५०२ वैयाकरण बैराग्य वो भेद-पर श्रपर 289 वैशाली = 8 वैशाखीश्रमिनंदनप्रस्थ बेशासी-बसार

144, 211, 428, 454, दैमपं, ४०३, ४२५ वैष्णव 40, 44, 64, 54, 54 पर जैन परंपरा का प्रहिंसा विष-माध्व श्रोर रामानुज ८५ वंदन ध्यवद्वार 380 नय ३०७, ४५३; निश्चय ४६८ राशि **ब्याक**रण ३८७, ४६४ **ब्याख्या**विधि ४०७, ४०८ ब्यावहारिक डयाञ्च ति ब्यास ब्योमवती ३८३, ४०४, ४२८ ब्योमशिव 341, 345 ज्ञक शंकराचार्य १५१, १५५, २१२, २३४, ₹49, ₹42, ₹58, 402 शंख श्रावक शकसंवत् ४६६ ४४. ८३ হাতর शब्दनय ५०२ शरीर शांकर वेदान्त ३५०, ३५३, ४३७, शांकर वेदान्ती ३५६

शाक्त शास्यपुत्र ( इद्ध ) ज्ञारा पारवे परम्बराका विकास १७ शान्तरक्षित १५०, १५५, ४६५, ४७८ शान्तिदेव **49. 4**3 शान्तिवादी ५०८ शान्तिसरी १७, ३८७ शान्स्याचार्य ३६६ शाबरभाष्य ३८७ शाब्दबोध ४२० शाखिभद्र शालिवाइन ४७० २३२, ४५३ 848 शास्त्रवातीसमुख्यय ३२४, ३२४ घास्त्रीय भाषात्री का धध्ययन 823 शिक्षासमुब्बय में मांस की चर्चा ८१ शिवगीता शिवराम म. प्रांजपे ४८६ २ . ५ . ४३२ शक्तध्यान श्च द्वदयनया देश श्चाद्वीत १५६, ५०७ में भनेकान्त र ष्टि 946 श्रिमग ४८८, ४८६ হ্ম শবংর च्य श्चम्यवाद १५३ **ध्यम्यवा**दी 240, 249, 248 **गैक्**रेशी

भदानुसारी २९४

118-121, 208 अमग्रभगवानुमहावीर ५, ६ श्रमग्रसंप्रदाय सांस्य, जैन, बौद्ध, घाजीवक ५० पश्चिय श्रामिक साहित्य की प्राचीनता १११ श्रावकयान श्रावस्ती श्रीधर ३६८, ३८३ श्रीहर्ष ४६४ श्रुत १७,३७१,४००, ४०१,४२० लौकिक लोकोत्तर ३७१ मति और श्रत की भेदरेखा ४०० श्रक्षर श्रनक्षर लोकिक लोकोत्तर ४०१ जैन जैनेतर तुलना ४२० एकेन्द्रिय में ३०८ भावश्रुत श्रतनिश्रित-प्रश्रुतनिश्रित ४०४, ४०५ केवल स्वे० में ४०५ उमास्वाती में नहीं ४०५ सर्वप्रथम नन्ती में ४०५ श्रुतमय श्रॅतविद्या श्रुतावर्णवाद श्रति-स्मृति की जैनानुकृत स्यास्या ४३६ श्रेणिक श्रोत्ती २७३, २७४ उपशम, क्षपक २७४ रखोकवार्तिक १२०, ४७३, ५०१ रवेताम्बर-दिगम्बर १५-१६, ३२, ६२, E0, 908, 948, 200, 209, २०५, २४७, २५६, ३०२, ३११,

३२४. ३२१-३३१, ३४०, ३६६, ३७८, ३६८, ४०५, ४१६, ४६१, ४६२, ४६८, ४७७, ४७८ **क**र्यंशास्त्र 204 सतभेद का समन्वय १५६ श्चावश्यक के विषय में २०० सन के विषय में वीक्षा और ऋध्ययन ३२४ श्रायोजिका करगा के विषय में ३२६ काल के विषय में समान-श्रसमान मन्तरय ३४० अतनिश्रित ग्रश्रतनिश्रित अनुचर श्रत ह्यांख्या रवेतारवतर)पनिषद षरखण्डागम 90, 998, 308 षटपाहुड षटस्थानपतितस्व षडशीतिक षडदर्शनसमुस्वय संक्षेपशारीरकवार्तिक ३९५ संख्या 2 5 9 संगीति 58, 59 संग्रहनय ३०७. ४५३, ५०२ संघ पार्ध्वका संघवासगरिए संजयवेलटी संज्ञा ३०१-३०३ ज्ञान और अनुसव ३०१ मत्यादि, श्राहारादि ३०२ श्रोघाडि रवे०-दिगम्बर 808 संज्ञी चसंज्ञी रवे०-दिग० मतमेव ३७२

संधारा और व्यक्तिसा संप्रज्ञात 280-28B संप्रति 498 संयुत्तनिकाय ६७, ९८, ५६६ संयोजनार्धे **स्र**ं लेखना 434 संवर €. 9**२**= संस्कार 224, 292 संस्कारयुग संस्कारशेषा 243 संस्कृतिका उद्देश्य सकरागामी सत्कार्यवाद १६२, १६६ वेदांत संसत तीन ४३८ 488 सत्य सत्यार्थप्रकाश 23 सरद्वेत सदानंद सवदृष्टि के चार भेट २६८ सदद्वेत १६३, ३८२, ४०३, ४४३, सदवाद 888, 840 सन्मतिटीका ४६, ४४६ सन्मतितर्क १८१, ४६५ समभंगी 148, 144, 102, ५०३, ५०४ का आधार नयवाद १७२ भंगी का विचार चौर शंकराचार्य EOP चौर रामानुज सप्रतिक्रमण धर्म 6, 18 280-565

समन्त्रसङ्ग ३६४,३६६,३६७,४४६, ४६३, ४६५, ४६९-४७३, ४७६. 820 धौर प्रकलंक के समय की चर्चा और धर्मकीति सिद्धसेन समन्वय 141. 341 समय 338 ममाधिमरग समानता समिति सम्मति सम्यकज्ञान स्वरूप विवरग सहेतक निर्हेतक के भेदों का आधार द्वस्य भाव 113 मोहनीय क्षायोपशमिक. श्रीपशमिक बनना. इस विषय में श्वे०-दिग० मतभेव 3 23 सम्यकदृष्टि द्वात्रिशिका सम्यक्तान 228 सम्यादशैन २२१. २८३ सर्वज ४२८, ४३०, ४४५ शब्द का मर्थ सर्वज्ञत्व ११४, ११५, ३७४, ४२ 61 812 ' 440 महावीर का

मानने की प्राचीन परंपरां है 31 सर्ववित्रति €0. €9, २६=, ३१८, ३३५, ३८५, ४४३. 801, 805 ४२१, ४४०, ४४१ सांस्य ५०, १२०, १२४,१३०, १६२, **178, 257, 254, 269-262,** ४१०, ४६८, ५०२, ५२४ सांख्यकारिका सांक्य-योग १११,१२१,१२६,१२७, १५०. २०६-२११, २२५, ३४६, ३५१, ३५३, ३५६, ३९४, ३८७, रेस्म, ४०३, ४२८, ४२९, ४३९, ४३३, ४३७, ५०१ सांप्रदायिक रष्टि ३६, ४२ सागरानंद सुरि सातवाहन १६५. १७१ सामान्यगामिनी दृष्टि 121, 108, 100 114, 121, 122 विषय में गीता-गांधजी सीर

सिंघी जैन सिरीज ४८२ सिंहगणि सिद्ध ५२८, ५३० श्रीर श्ररिष्ठंत निश्चयब्यवहार दृष्टि से सिद्धान्तसमीक्षा सिद्धराज ७७, ५१६ **मिज्रिष्** 350 मिद्धमेन १५१, ३६४, ३६६, ३६७, रेम्प, ३८७, 802. ४७३, ४७६ सिद्धसेनगींग ३१८ ४४२, सिद्धसेन दिवाकर ३०६, ३८२, ४२६, 883.880 888 840.849. 843 सिद्धसेन-समन्तभद्ध का परिचय ४७७ सिद्धसेनीय ३८० सिंखहैम ११६, ४०५ सिद्धान्तविन्द् १७२, ३७७, ४३७ सिद्धार्थ ३७,३८ सिबियाँ सिद्धिविनिश्चय ४६५, ४७६ टीका ४६५ सीमंधर सजशवेलीभास सुत्तनिपात समेध २३१ सुमंगलाविलासिनी सरेश्वर 394 स्रवसा मुकर सहव ८० के विविध मध्ये ८० संसमा ४२०

योमील 288. 344 स्तति र्खा-प्ररुष ३२ , ३२४, ३२७ यमानता र्स्वा मोश्र स्त्री को केवलज्ञान कुन्दकृत्वद्वारा स्त्रीदीचा का विरोध स्थविरवाद 61, EQ स्थानकवासी ६६, ४६८ १४, १०९, ३८१, ५०३ टीका ५०३ स्थिरमति स्मार्त स्मृति १२३, १५० स्याद्वादरःनाकर स्यमाइड प३३, ५३५ स्वयंभूस्तोत्र स्वसंवेदन स्वामिनारायग हरिभद्र 49, 194, 194, 290. 

४०८, ४३९, ४४८ ४५०, ४६८,
३७१
और श्रकलंक ४७९
हरिवंश ४९
हरिवंश ५१
हरिवंश ५१
हरिवंश ५१
हिस्यता ५००
हिस्यता ५००
हीनयान महायान ८६
में विरोध ८६
हरिवंशय प्रि ७७, ४५५
हरिवंशय प्रि ७५
हर्ग ३७१
का रूप ३७१

टीका ४७६
प्रजुटीका ४७४
हेतुवाद १६६, १६६, ५५०
हेतुवादोपदेशिकी ३०२
हिंसा पठ्य, ५३३, ५३४
हिंसा पढ्य ६, ८२
की वैदिक दृष्ट ८२
हेमचन्द्र ३८, ३६, ७७, ३४६, ३६८, ३६८, ३६८, ३६८, ६४५, ६४५, ५५६
हेमचन्द्र मलधारी २००
का आवश्यक टिप्पण २००
हेमचन्द्राचार्य २३४
हेमाद्रि ८४



### लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L B S. National Academy of Administration, Library

LBS. National Academy of Administration, Library
क्यान्दी
MUSSOORIE
यह पुस्तक निम्नांकित तारीख तक वापिस करनी है।
This book is to be returned on the date last stamped

| ins oc. i      |                                               |                | T                       |
|----------------|-----------------------------------------------|----------------|-------------------------|
| दिनांक<br>Date | उधारकर्त्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधार'<br>की ?'s<br>Bor' |
|                |                                               |                |                         |
| -              |                                               |                |                         |
|                |                                               |                |                         |
|                |                                               |                |                         |

GL H 181 4 SUK

181.4

#### 13784

#### LIBRARY

# National Academy of Administration Mussoorie

## Accession No. 120725

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion or the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving